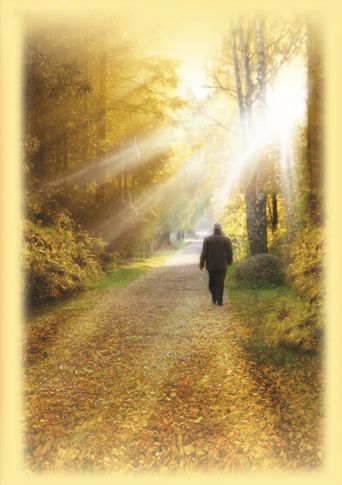
# Людмила Плетт



Хождение во свете

## Людмила Плетт

# Хождение во свете

Серия «Душепопечительство» Книга третья

Издательство: «Wasser des Lebens e. V.» Kolomanstrasse 32 73527 Schwäbisch Gmünd Germany

### Людмила Плетт

#### «Хождение во свете»

Издательство Миссия «Живые воды»

Адрес для заказов в Германии:

Wasser des Lebens e. V. Kolomanstrasse 32 73527 Schwäbisch Gmünd Germany

Тел: +49(0)7171-39734 E-Mail: info@wasserdeslebens.org Internet: www.wasserdeslebens.org

Copyright by Ludmilla Plett Все права защищены и принадлежат автору

Корректоры: Кристина Якимович Оформление обложки: Лада Чернышевская

Все выдержки из Ветхого и Нового Заветов соответствуют Синодальному изданию Библии

ISBN 978-3-935308-15-1

Издание первое, 2009 год Издание второе, 2009 год Издание третье, 2009 год Издание четвёртое, 2020 год

## Оглавление

| Стр                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Предисловие автора5                                                                             |
| 1. Плотской и духовный христианин9                                                              |
| 2. Искушения и испытания                                                                        |
| 3. Закон сеяния и жатвы                                                                         |
| 4. Важность освящения                                                                           |
| 5. Душепопечительство. Его методы и принципы.110                                                |
| 6. Душепопечитель. Его призвание, личные качества, обязанности и ответственность перед Богом138 |
| 7. Особенности душепопечительства с оккультно-обременёнными людьми                              |
| 8. «Подводные камни» в освящении и душепопечительском служении                                  |
| 9. Духовный авторитет214                                                                        |
| 10. Хождение пред Богом                                                                         |
| 11. Цель и смысл жизни                                                                          |
| 12. Готовясь к переходу в вечность                                                              |
| Библиография                                                                                    |

### Предисловие автора

На первый взгляд название «Хождение во свете» и автоматически вытекающая отсюда характеристика «ходящих во свете» кажутся чем-то недосягаемым и чересчур возвышенным, потому что невольно наводят на мысль о тех святых, которые уже перешагнули черту земных страданий и теперь постоянно пребывают во свете. Однако, давая это название новой книге, я хотела побудить читателя взглянуть выше уровня его смертных человеческих глаз туда, где открывается тайна реального обретения этого состояния уже здесь, на земле. Не исключено, что, цитируя в наших проповедях и свидетельствах слова Священного Писания из Первого Послания Иоанна 1:7 «Если же ходим во свете, подобно как Он во свете...», мы не вполне понимаем, что же на самом деле в них вложено. Ведь если они действительно претворяются нами в жизнь, то становятся важным и совершенно необходимым ключом к нашему духовному росту, возрастанию в вере и движению вперёд.

К сожалению, человеческая природа такова, что в ней проявляется больше стремление уходить во мрак, чем пребывать в свете Божием. Именно поэтому, ещё находясь на земле, Иисус сказал: «Суд же состоит в том, что свет пришёл в мир; но люди более возлюбили тьму, нежели свет, потому что дела их были злы. Ибо всякий, делающий злое, ненавидит свет и не идёт к свету, чтобы не обличились дела его, потому что они злы; а поступающий по правде идёт к свету, дабы явны были дела его, потому что они в Боге соделаны» (Ин. 3:19-21).

Как много сказано этими словами, и как ясно отражают они то, что является сущностью практически каждого живущего на этой земле! Сколько мы совершаем поступков, которые нас обличают и с которыми хочется уйти во мрак, чтобы о них никто не узнал. Мы действительно боимся света, способного разоблачить то, чего мы сами обычно стыдимся.

Находясь во тьме, без упования на Бога, мы стараемся выбраться из неё собственными усилиями без Его содействия. Число способов, с помощью которых люди пытаются справиться с этим, так же многочисленно, как и число самих живущих на земле. В поисках человеческого света они прибегают к советам своих друзей, используют возможности собственного разума и даже впадают в искушение искать избавления от своих проблем средствами, которые противны Богу, потому что идут от сатаны.

Все эти возжигаемые нами огни являются лишь тусклым светом лучины, который в любой момент может погаснуть, и душа вновь погрузится в беспросветный мрак. Бог не препятствует нам ходить в собственном свете, но этот путь связан с неминуемыми терзаниями, мучениями и разочарованиями. Вместо него наш Творец, Сам по Себе являющийся Светом, предлагает иной путь, заключающийся в хождении с Ним согласно Его советам, уставам и постановлениям, изложенным для нас на страницах Священного Писания.

Хождение во свете уже здесь, на земле, означает жизнь с Богом в Его свете. Под «ходящими во свете» подразумеваются те люди, которые постоянно живут в божественном, духовном озарении. А это нередко тесно связано с душепопечительством, через которое Господь нередко проливает свет в наш разум и наше сердце. Слова Библии, которые мы находим в Послании к Ефесянам 5:13 «Всё же обнаруживаемое делается явным от света, ибо всё, делающееся явным, свет есть», как нельзя лучше отражают цель, смысл и главную задачу душепопечительского служения.

Знание некоторых его принципов необходимо каждому христианину, имеющему естественное и правильное желание приводить души ко Христу. Засвидетельствовав человеку об Иисусе и вызвав в нём живой интерес к вере, мы, сознавая то или нет, становимся на какое-то, пусть даже самое малое, время

его душепопечителем, проявляя заботу или, иначе говоря, попечение о его душе. И вот здесь очень важно с самого начала не наделать ошибок, из-за которых наш «сноп» может впоследствии не только не приблизиться к Богу, но и полностью отвернуться от Него.

Многое из того, чем я с вами поделюсь на страницах этой книги, является плодом не только постоянной учёбы и мучительного переосмысления того, с чем мне пришлось столкнуться на протяжении двадцати лет душепопечительского служения, но и результатом хоть и горького, но, тем не менее, очень ценного духовного опыта, полученного в школе моих собственных ошибок. Прошли многие годы, прежде чем я, наконец, смогла понять, что мы созданы Богом не для высоких моментов, а для постоянного хождения во свете во всякое время и в самых обыкновенных будничных ситуациях, в которых, собственно, и проявляется наше истинное, а не показное, наигранное христианство.

Дорогой друг! Жизнь на земле так коротка, а вечность настолько непостижимо длинна, что стоит, доверившись Небесному Отцу, ходить с Ним во свете уже здесь, на земле, чтобы потом последовать туда, где тьмы никогда уже не будет, точно так, как сказано: «Не зайдёт уже солнце твоё, и луна твоя не скроется; ибо Господь будет для тебя вечным светом, и окончатся дни сетования твоего» (Ис. 60:20).

Людмила Плетт

### Вступительная молитва

Дорогой Небесный Отец! Ты, как никто другой, знаешь, как трудно нам порой бывает в смирении войти в Твой свет и ходить в нём. Ведь он изобличает и обнаруживает то, чего мы сами часто стыдимся. Прости, что своими мыслями, делами, словами и поступками мы снова и снова причиняем Тебе боль! Однако, куда нам идти?! Ты один имеешь глаголы вечной жизни, и только у Твоих ног мы можем оставить свои бремена, получив прощение и милость. Помоги не стыдиться сознавать и открывать свои грехи, но стыдиться снова и снова повторять их. Укажи путь, по которому нам следует идти, чтобы не напрасно прожить свою жизнь на земле и встретиться однажды с Тобою в вечности.

Аминь.

«Если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха».

1Ин. 1:7

#### Глава 1

## Плотской и духовный христианин

Дорогой друг! Мы с тобой живём в шокирующее своим отступлением от Бога последнее время, когда и в личных отношениях людей друг ко другу, и в общественной жизни всё перевёрнуто с ног на голову. Чёрное считается белым, а белое — чёрным; страсть и похоть называются любовью, а верность, целомудренность и чистота — пережитком прошлого; наглость и изворотливость — умением жить, а скромность и благородство — неспособностью за себя постоять; ложь и обман — жизненной необходимостью, а честность и справедливость — отжившими свой век человеческими качествами.

К сожалению, нечто подобное наблюдается и в среде народа Божьего. То, что было нормальным для христиан времён первоапостольской церкви, воспринимается теперь как проявление религиозного фанатизма и духовной крайности. Слушая или читая о том, что первые ученики Христа оставляли ради Него семьи, дома, высокое положение, признание, почести, славу, плотские наслаждения, были готовы находиться в темницах, быть истязаемыми, сжигаемыми на кострах, распинаемыми и пожираемыми голодными хищниками, современные верующие воспринимают это как что-то нормальное и само собой разумеющееся. Но попробуйка сегодня предложить то же самое кому-нибудь из них, как тут же услышишь в ответ: «Ты что?! Разве я — ненормальный!».

Так что теперь в наших понятиях нормальным христианином является не тот, кто всецело отдаёт себя на служение Господу, будучи готовым ради Него на всё, а тот, кто просто регулярно посещает богослужения, молится, поёт в хоре, проповедует или несёт в церкви ещё какое-то служение, принимает участие в семинарах, конференциях, евангелизациях и таким образом находится на хорошем счету. Что же касается того, как выглядит его внутренняя духовная жизнь и личные отношения с Господом и ближними, то это уже особенно никого не интересует. И неважно, что в мыслях ты – блудник и прелюбодей, что не проходит и дня, чтобы ты не раздражался, не обижался, не возмущался, не злился, не унижал того, кто рядом с тобой, не превозносился, не гордился, не критиковал, не осуждал, не злословил, не лицемерил и не делал прочие вещи, которые Бог ненавидит. «Ах! – говорим мы. – Что тут особенного?! Ведь все мы люди, поэтому много согрешаем. Христос же для того и пришёл на землю, чтобы нас, таких, какие мы есть, помиловать. Иначе для чего Ему было и приходить?».

Рассуждая подобным образом, такие «нормальные» христиане стараются ещё и «вразумлять» других. «Ну что ты мечешься? — убеждают они того, кто в стремлении к святой жизни и в исканиях личного контакта с Богом страдает и мучается. — Да живи ты, как все! Другие же тоже следуют за Господом и в своём понимании веры довольны и счастливы. Их христианство не мешает им жить интересной и полноценной жизнью, практически ни в чём себе не отказывая. А тебе всё не так, всё чего-то не хватает! Ты что, лучше и умнее их?!.. Не будь же фанатиком! Смотри на вещи проще и принимай жизнь такой, какая она есть. Стань, наконец, нормальным!».

Знакомы вам такие речи, друзья? Сегодня они звучат в устах верующих людей всё чаще и чаще, подтверждая слова Иисуса: «И, по причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь» (Мф. 24:12).

А где нет первой любви к Господу, там нет и желания поступиться чем-то ради Него, как нет и стремления к чему-то, что в глазах других является экстремистским, а значит, и ненормальным. Подобный облегчённый и упрощённый подход к служению Господу и следованию за Ним говорит о плотском христианстве. Правда, характеристика «плотские христиане» в нашей обиходной жизни звучит почти оскорбительно, поэтому её нередко заменяют на более мягкие и вежливые выражения — «номинальные христиане» или просто «ходоки в церковь».

Несмотря на то, что в нашем современном цивилизованном обществе продукты, деньги, текстильные волокна, ценные вещи, драгоценные камни и многое другое люди давно уже научились подделывать, истинного духовного христианина имитировать едва ли ктото сможет. А если это иногда кому-то и удаётся, то обычно лишь на сравнительно короткое время, потому что Господь, Который не терпит лицемерия и притворства, рано или поздно срывает все благочестивые маски.

В Послании к Римлянам 8:1-8 сказано: «Итак нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, но по духу, потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти. Как закон, ослабленный плотью, был бессилен, то Бог послал Сына Своего в подобии плоти греховной в жертву за грех и осудил грех во плоти, чтобы оправдание закона исполнилось в нас, живущих не по плоти, но по духу. Ибо живущие по плоти о плотском помышляют, а живущие по духу — о духовном. Помышления плотские суть смерть, а помышления духовные — жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут» (Рим. 8:1-8).

Последние слова данного отрывка — «живущие по плоти Богу **угодить не могут**» — слишком важны, чтобы к ним не отнестись со всей серьёзностью. Они открывают

не только ценность и значимость, но и целесообразность проводимого нами христианства. Ведь если своей жизнью и хождением пред Господом мы не можем Ему угодить, тогда имеет ли вообще какой-нибудь смысл наша вера и наше христианство?!

Итак, что это значит – быть плотским христианином и чем он отличается от духовного? Почему плотслужением невозможно угодить Господу? Насколько велико различие между верующим человеком, живущим по плоти, и его собратом, живущим по духу? Что определяет духовность христианина, или, говоря иначе, что делает его подлинно духовным? Длительность ли пребывания на пути веры или пережитый им однажды момент особой близости с Господом, или какой-то полученный им дар Святого Духа, или произошедшие в нём самом перемены, которые явно видны как в его жизни, так и в отношении к Богу и окружающим людям? Если вернее всего последнее, то происходит ли такая перемена внезапно или это преображение представляет собой какой-то определённый процесс? Чтобы найти ответы на все эти вопросы, лучше всего снова обратиться к Священному Писанию, чтобы узнать, что оно говорит по этому поводу.

В своём Послании к христианам в Коринфе апостол Павел пишет: «И я не мог говорить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с младенцами во Христе. Я питал вас молоком, а не твёрдою пищею, ибо вы были ещё не в силах, да и теперь не в силах, потому что вы ещё плотские» (1Кор. 3:1-3). Первое, что здесь бросается в глаза, что он называет их не духовными (какими они сами себя считали), а плотскими, хотя в первых строках своего обращения характеризует их вроде бы только похвальными словами, говоря: «...в Нём (т. е. в Боге) вы обогатились всем, всяким словом и всяким познанием, – ибо свидетельство Христово утвердилось в вас, – так что вы не имеете недостатка ни в каком даровании, ожидая явления Господа нашего Иисуса Христа» (1Кор. 1:5-7).

Выглядит довольно странно, не правда ли? Верующие люди, наученные истине, благословлённые дарами Духа Святого, имеющие познание Бога и ожидающие Его явления, и, тем не менее, — плотские! Получается, что ни углубление в Священное Писание, ни познание истин Божьих, ни само по себе обращение к Господу, ни дары Духа Святого, ни ожидание явления Иисуса Христа не делают ещё человека духовным. Следовательно, можно регулярно посещать богослужения, активно участвовать в жизни своей общины, нести в ней то или иное служение, быть на хорошем счету у руководства и выглядеть примерным и богобоязненным в глазах членов церкви, но при всём этом оставаться плотским христианином.

Второе, что вызывает недоумение, это то, что апостол Павел вынужден говорить с коринфянами не как с утверждёнными в вере христианами, а как с младенцами во Христе, питая их молоком, а не твёрдой духовной пищей. Напрашивается вывод, что ни длительность нашего пребывания в вере, ни пережитые нами благословения, ни полученные от Господа дары не определяют наш духовный возраст. Можно многие годы быть христианином и даже духовно многим обогатиться, однако в очах Божьих оставаться младенцем. Мало того, многолетнее пребывание на той ступени, на которую ты встал при обращении к Богу, без духовного роста и способности принимать те наставления, которые представляют собой твёрдую пищу (то есть то, что выходит за рамки твоих первоначальных познаний Бога), также является признаком плотского христианства.

Основываясь на этих критериях, можно себе только представить, сколько духовных младенцев находится в наших христианских общинах. Причиной этого является либо личное нежелание человека прилагать усилия для своего духовного возрастания (что связано чаще всего с удовлетворённостью своим поверхностным христианством), либо то, что, увы, чаще бывает, из-за близорукости и нерадения тех пастырей, которым поручено пасти

Божье стадо. Такие наставники постоянно питают своих членов только духовным молоком, проповедуя им о любви, милости и благодати Божией, но не побуждая к исканию личного общения с Господом и приобретению необходимого духовного опыта. К сожалению, среди них бывают и такие, которые, подобно своим подопечным, не имеют ни малейшего понятия о жизни в духе, поэтому в течение десятилетий не только сами не продвигаются вперёд, но и всячески препятствуют тем, кто к этому стремится. Под страхом уклониться от «истины» и впасть в заблуждение они цепко держатся за свои доктрины и постулаты, панически боясь всего, что побуждает к более глубокому исканию Бога и переосмысливанию собственных понятий, приоритетов и духовных ценностей.

Назвав христиан из Коринфа плотскими, апостол Павел тут же поясняет, почему он видит их такими: «Ибо, если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы, и не по человеческому ли обычаю поступаете?» (1Кор. 3:3). Вот так! То, что для нас, христиан, стало в церквах уже чуть ли не нормой, на самом деле является типичным проявлением плотской природы практикуемого нами христианства! А кто будет отрицать, что сейчас крайне редко встретишь общину, в которой бы не было места ревности, зависти, спорам, ссорам, разногласиям и разделениям? Только разве ктонибудь решится назвать их плотскими, не вызвав в ответ на это бурю обид и возмущений?

Не останавливаясь подробно на этих характеристиках, апостол Павел далее продолжает: «Ибо когда один говорит: «я Павлов», а другой: «я Аполлосов», то не плотские ли вы?» (1Кор. 3:4).

Как вам кажется, не звучит ли это в унисон с тем, что мы сегодня повсюду слышим? «Я — баптист! А я — пятидесятник! Я соблюдаю субботу! А я следую учению Лютера! Мы придерживаемся того, о чём проповедовал Мен! А у нас проявляют себя все харизмы (дары) Духа Святого, поэтому мы называемся харизматами! У нас

церковь полного Евангелия! Ну а нам открыто то, что для многих является тайной!» и так далее и тому подобное. Бедные мы бедные!.. Ведь сами того не подозревая, мы превозносимся и афишируем себя, что, согласно Слову Божьему, является признаком плотского христианства. Зависть и споры должны бы характеризовать людей этого мира, но никак не водимых Святым Духом. Создание группировок вокруг человеческих авторитетов, то есть вокруг тех или иных служителей, не только не подтверждает нашу принадлежность к духовному христианству, но и исключает её. Ведь если принимать во внимание истинную природу Благой Вести, тогда просто глупо возвеличивать людей.

Религиозные лидеры должны быть сотрудниками, трудящимися на общей ниве Божией, а не главами соперничающих между собой школ. Разве можно представить себе такой дом, который бы разделился на партии из-за трудящихся в нём слуг? Точно так должно выглядеть и со служителями в общине, которые являются не господами, а именно слугами. Причём, каждый слуга не только ограничен в своих действиях, но и полностью зависим от своего Хозяина, Которым в доме Божьем может быть только Господь. А так как рождение и спасение новых душ зависит лишь от Него, зависти, ревности и соперничеству в церкви не должно быть места. Только так ли это бывает у нас, хотя мы и считаем себя духовными христианами?

Но и это ещё не всё. Опровергая высказываемую в собственный адрес критику его служения, апостол Павел добавляет ко всему перечисленному ещё нечто: «Ибо мы, ходя во плоти, не по плоти воинствуем; оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: ими ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу, и готовы наказать всякое непослушание, когда ваше послушание исполнится» (2Кор. 10:3-6).

Когда читаешь эти строки, то невольно задаёшься вопросом: «А так ли обстоит дело в наших церквах сегодня? Какими бывают наши орудия воинствования, когда между нами в общине что-то не ладится? Используем ли мы тогда плотские методы в виде давления, унижения, злословия и вытеснения тех, кто нам неугоден, или, прибегая к помощи и справедливому суду Божьему, ожидаем, когда Он Сам скажет Своё последнее слово?»

Но оставим, пожалуй, эти сравнения и перейдём непосредственно к вопросу, касающемуся характеристики плотского и духовного христианина, после чего рассмотрим несколько случаев из жизни, чтобы то, о чём говорил когда-то апостол Павел, проиллюстрировать на конкретных примерах.

Ввиду того, что все мы очень разные и души наши также отличаются друг от друга, плотская природа в нас проявляется обычно тоже по-разному. Поэтому, характеризуя плотского и духовного верующего, можно назвать лишь в общих чертах наиболее часто встречающиеся у них признаки. Для удобства и более чёткого разграничения начнём с плотского христианина.

- 1. Такой человек обычно эмоционален, лабилен и сильно подвержен внешним обстоятельствам. Если у него в жизни всё идёт хорошо, он радостен и духовно чувствует себя на высоте, однако когда его постигают скорби и трудности, испытания и искушения, эта радость быстро улетучивается, сменяясь угнетённостью, отчаянием и разочарованием.
- 2. Он склонен к исканию ярких чувственных переживаний и особенных встреч с Господом в форме необычных ощущений, снов, видений или знамений, во время которых испытывает состояние крайнего блаженства. Ему кажется, что в такие моменты Бог настолько близко, что к Нему можно прикоснуться руками. Не понимая путей и методов Господа, он воображает, что его духовное состояние выше, когда он таким вот образом ощущает Бога, и ниже, если этого ощущения нет. Пережитое становится ему настолько важно и ценно, что,

если это состояние больше не повторяется, он словно теряет Господа. Поступая так, он не думает о том, что подобным образом к нему может приблизиться сатана, излюбленной тактикой которого является посещение верующих людей в виде «ангела света», потому что именно таким образом ему легче всего удаётся завлечь души в пропасть обмана. Впоследствии такой человек очень любит рассказывать другим о пережитом им, увлекая и их на тот же путь чувств, эмоций и ощущений, которые являются, скорее, признаком плотской, душевной природы, чем подлинной духовности. В своём плотском христианстве он употребляет правильные, благочестивые слова, красноречиво говорит о Божьей истине, утром, вечером и перед едой совершает молитвы, каждое воскресенье посещает богослужения, однако в будничной повседневной жизни не являет того, о чём там слышит и что, в общем-то, уже хорошо знает.

3. Плотскую природу в нём обнаруживают его мысли, интересы, желания, стремления и увлечения. Ведь Библия не зря говорит: «Ибо живущие по плоти о плотском помышляют» (Рим. 8:5). О чём же? В первую очередь, о материальном устройстве своей жизни, то есть где заработать больше денег, как открыть бизнес, какую профессию приобрести, чтобы обеспечить себе безбедную жизнь, что предпринять, чтобы иметь хороший дом, благоустроенную квартиру, прекрасную машину, возможность интересно проводить свободное время, в общем, не выглядеть в глазах людей неудачником. Для него очень важную роль играет внешний вид, красивая одежда, вкусная еда, предметы, делающие его жизнь интересной и привлекательной, в погоне за которыми он забывает о разумных границах и превращается в раба собственных желаний и страстей. Обо всём этом Слово Божие говорит ясно и кратко: «Плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут» (Рим. 8:7). Враждебность Богу объясняется тем, что всё это становится для человека его божками, которым он, не замечая того,

начинает усердно служить и поклоняться, нарушая тем самым первую заповедь. И дело даже не в том, что всё перечисленное является обязательно грехом, а в том, что в удовлетворении своих человеческих потребностей христианин теряет контроль над своими желаниями, а также трезвость, умеренность, рассудительность и способность при необходимости говорить «довольно» и «нет» всему тому, чего требует от него его неуёмная и ненасытная плоть. При этом он обычно не замечает, что любое излишество рано или поздно начинает господствовать над ним и тем самым отчуждает и удаляет от Бога, приводя к бессилию и духовной опустошённости.

- 4. Довольно часто плотского христианина интересует политика и новости общественной жизни. Он проводит многие часы у приёмника, телевизора или компьютера, роясь в интернете, чтобы быть в курсе всех происходящих в мире событий. В результате на чтение Слова Божьего и на молитву у него не остаётся больше времени, и потому это становится для него просто формой, которую он исполняет только потому, что считает себя христианином или для того, чтобы успокоить свою совесть.
- 5. Не имея в себе истинных ценностей, он старается подчеркнуть свою принадлежность к духовному христианству либо внешним видом, либо особого рода христианской одеждой, либо тем, что не пропускает в церкви ни одного богослужения, либо своим многократно повторяемым свидетельством об обращении к Господу (причём, где надо и где не надо), либо демонстрирует окружающим такую суперсвятость, что людям становится от этого просто тошно.
- 6. Такому человеку обычно не свойственны явные и грубые грехи, совершаемые людьми этого мира, однако очень типичны скрытые и на первый взгляд незаметные, такие как: гордость, самоправедность, лицемерие, притворство, критика, осуждение и унижение других, злословие, злорадство, злопамятность, непримиримость и ещё многое другое. Со всем этим он уже настолько

сжился, что они ему кажутся чем-то неизбежным и чуть ли не нормой христианской жизни.

- 7. Подчинение инстинктам и страстям является ещё одним признаком плотского, душевного верующего, не оживотворённого Духом Святым. Его часто мучают сексуальные влечения и похоть очей. Порой он старается с этим бороться, однако довольно быстро сдаётся, машет на всё рукой и удовлетворяет свои желания, оправдывая себя тем, что это не что иное, как физиологическая потребность организма, а значит, что-то естественное, стараясь просто не думать о том, как смотрит на это Бог. А так как мир предлагает для такого удовлетворения много возможностей и стимулов, он неустанно ищет того, что его насыщает. Для этой цели в ход идут любовные романы, а также эротические журналы и фильмы, вплоть до самой что ни на есть шокирующей порнографии, которая в наше время стала особенно доступной. Вполне насладившись этой грязью, плотской христианин потом внутренне мучается и не раз даёт себе обещание больше этим не заниматься, однако, став рабом данного греха, уже не в силах ему долго противиться, поэтому вновь возвращается к тому, что совсем недавно оставил. Разумеется, это не говорит об отсутствии у него ума, воли и силы духа, однако такой человек действует без истинного света, без Бога в сердце и без глубокого освящения его Духом Святым.
- 8. Плотской верующий бывает часто многословен и очень разговорчив. Подстрекаемый своими возбуждёнными эмоциями, он любит проводить время в длительных беседах. Как только у него открывается рот, он тут же теряет над собой контроль. Поток его слов напоминает собой водопад, а темы молниеносно сменяют друг друга. Хотя он прекрасно знает предостережение Священного Писания, говорящее о том, что «при многословии не миновать греха», тем не менее, просто не может себя остановить, результатом чего обычно становится критика, осуждение, возмущение, обиды, споры и ссоры, нарушающие мир и покой его

- души. Склонность к болтливости ведёт к любопытству и поиску весёлых компаний, в которых он может пообщаться и вдоволь наговориться, что со временем превращается в его любимое времяпровождение. Правда, среди плотских христиан могут встречаться и замкнутые, молчаливые люди, которые часами не проронят слова даже тогда, когда это очень нужно, гордясь при этом своим немногословием.
- 9. Для плотского христианина характерны бесконечные умствования. Он старается постигнуть Бога и истину своим разумом и потому очень любит рассуждать и спорить, цепляясь за собственные понятия и отстаивая свою точку зрения, считая её непогрешимой. При этом он, разумеется, не замечает, что, «отцеживая комара, проглатывает верблюда». Ему кажется, что познания ума равносильны духовному опыту и потому, не разбираясь, он читает всё подряд, чтобы потом похвалиться своей эрудицией или продемонстрировать любознательность, начитанность и широкий духовный кругозор. К сожалению, приобретенные знания служат ему чаще всего не для того, чтобы видеть самого себя, а для того, чтобы осуждать других. Такого человека волнует не то, что его собственная жизнь далека от тех идеалов, о которых он красноречиво рассуждает, а то, почему при всех его познаниях он всё ещё не может достигнуть высоты духовности.
- 10. Плотскому христианину свойственна надменность и гордость, потому что его высокомерное «Я» является центром и исходным пунктом всей его жизни. В связи с этим он уделяет много времени и сил своему самоутверждению. Критикуя и осуждая своих ближних, он не замечает, что его возмущает в них именно то, что есть и в нём самом. В своём общении с другими людьми он часто проявляет требовательность, холодность и даже жестокость, бывает вспыльчив, раздражителен, обидчив, не терпит критики и несогласия, способен из-за любых мелочей возбуждаться, стремится во что бы то ни стало оправдаться, но самое главное не умеет прощать.

Порой, когда Господу всё же удаётся открыть ему глаза на его неверное духовное состояние и он начинает хоть как-то умаляться, его сердце тут же превозносится тем, что он стал смиреннее других. Когда он пытается обличать или исправлять кого-либо, то делает это с чувством собственного превосходства.

- 11. В своей общине и церкви плотской христианин может быть очень активным и деятельным, однако, совершая что-то для Бога, делает это обычно без Бога, потому что берётся за что-то не потому, что на это призван, а потому что так сам решил. Такой человек хоть и жаждет трудиться, однако не способен проявлять спокойствие духа, терпение, постоянство и настойчивость. Служение у него часто зависит от его настроения, обстоятельств и чувств. Когда всё идёт хорошо, он чувствует себя на высоте положения и утопает в довольстве собой, когда же что-то не ладится, он нервничает, раздражается, возмущается, падает духом и просто всё бросает, оставляя начатое дело незаконченным. А всё потому, что трудится согласно собственному плану и представлению для своего самоутверждения, потому что только так получает удовлетворение. Кроме того, он легко попадает под чужое влияние и очень часто приобретает «окраску» того или тех, с кем имеет близкое общение.
- 12. Плотской христианин не способен смотреть вперёд глазами веры, уповая на Господа. В своей духовной жизни он нетерпелив, жаждет в себе быстрых перемен или немедленного успеха в том, что начал делать. Всё у него совершается импульсивно, поспешно и порывисто. Он настолько движим человеческой ревностью, жаром и пылом, что просто не может остановиться, чтобы дождаться, когда Бог укажет ему Свою волю и усмотренный Им путь, в связи с чем, увлекаясь, нередко впадает в заблуждение и всякого рода лжеучения, хотя и уверен в том, что уж его-то это никак не может постигнуть. Нередко свои мысли, планы и намерения он воспринимает как волю Божью, а потом удивляется, почему не имеет

благословения в их осуществлении. Едва достигнув чего-то в духовной жизни, он уже мечтает быть великим служителем, которым бы Бог мог пользоваться в полной мере. А причина этого заключается в искании личной славы и всеобщего признания.

- 13. У плотского христианина нет особого стремления входить в процесс очищения и освящения, потому что он считает, что все прошлые грехи ему давно прощены, а на настоящие Бог смотрит через призму Своей милости и потому ни в коем случае не может лишить его спасения. Такие стихи Священного Писания, как Иез. 18:24, Деян. 5:1-10, Евр. 6:4-8, которые побуждают нас быть более осторожными в такой успокоенности и уверенности, он не принимает лично к себе или старается их истолковывать так, как его больше устраивает.
- 14. Плотской христианин не способен трудиться для Господа, оставаясь в тени. Ему хочется, чтобы все непременно видели, что он что-то делает, и восторженно говорили: «Надо же, какой молодец!». Он редко удовлетворяется какой-нибудь незаметной ролью в служении, стремясь быть всегда впереди. Его страстное желание заслужить одобрение, быть признанным и на виду. Для него служение Господу является делом первостепенной важности, а Сам Бог, дающий ему этот труд, бывает забыт, и потребность в личном, близком общении с Ним возникает лишь в случае острой необходимости.
- 15. Такой человек обычно не терпит соперничества и потому, достигнув какого-то положения в церкви, старается вытеснить каждого, кто способен ему помешать в дальнейшем продвижении. Приобретение духовного опыта, успеха в изучении Библии и служении делают его в своих глазах особенным и угодным Господу. Проповедуя с кафедры, он использует всю остроту своего ума и красноречия, чтобы впечатлить слушателей и заставить их увидеть в нём благословенного евангелиста, мужа Божьего, наставника и учителя, знающего истину. Он охотно рассказывает о самом себе, приводя в пример свою жизнь и хождение

пред Господом как подтверждение проявления благословения и особой Божьей милости. Став пастором или другим служителем, он воспринимает это как само собой разумеющееся, будучи абсолютно уверенным, что уж кто-кто, а он-то этого вполне заслуживает.

Таким образом, плотской христианин — это такой человек, который хоть и является верующим, тем не менее, управляется чувственной стороной своего существа и желаниями плоти. В результате его поведение, характер и вообще вся его жизнь несёт на себе отпечаток мира. Даже считая себя дитём Божьим и регулярно посещая церковь, он всё равно живёт не для Бога, а для собственного тела, оказывая чрезмерное внимание своему здоровью, внешности, благосостоянию, развлечениям и многому другому, то есть в полном смысле берёт от жизни всё, что она ему может предложить.

Разумеется, для того, чтобы называться плотским, христианину не надо быть виновным во всём вышеперечисленном списке. Присутствие уже некоторых из этих черт говорит само за себя. Как выглядят такие плотские христиане в жизни, можно понять из нескольких следующих примеров.

Одна верующая женщина, рассказывая о себе, очень любила подчёркивать, что ещё в раннем детстве пережила крещение Духом Святым и потому вот уже много лет является духовной христианкой. Своим внешним видом она могла бы быть для всех в церкви образцом для подражания. Её голова была всегда покрыта, одежда отличалась подчёркнутым целомудрием. В разговоре с братьями она обычно краснела и опускала глаза, из-за чего в годы своей юности прослыла скромницей. На собраниях она умела так молиться, рассказывать стихотворения и петь, что люди с трудом сдерживали слёзы.

В возрасте двадцати лет она вышла замуж за парня, который в течение нескольких месяцев посещал их церковь и был новообращённым. Но уже через год их совместной жизни она своими наставлениями

и нравоучениями вынудила его прекратить посещать богослужения. Он не мог переносить, что при всём своём внешнем благочестии она была в семье сурова, холодна, придирчива и требовательна. Вернувшись к мирской жизни, он уже ничего не хотел слышать о Боге, начал пить и курить, а когда жена пыталась его вразумлять, обычно говорил: «Чему ты пытаешься меня научить, если я в твоей жизни вижу не Христа, а самого дьявола! О таком христианстве, которое проводишь ты, я не хочу даже слышать! Лучше быть вообще неверующим, чем такой, как ты, христианкой! Одно из двух: либо Бог не знает тебя, либо ты поклоняешься какому-то выдуманному богу, который не имеет ничего общего с Иисусом Христом! Лучше бы ты Его не позорила, свидетельствуя о Нём людям!».

Казалось бы, такая характеристика от человека, прожившего с ней более двадцати лет, должна была её вразумить и устыдить, заставив пересмотреть своё поведение в доме, но куда там!.. Вместо этого она затаила на мужа такую злую обиду, что при каждом удобном случае выливала на него всю свою горечь, так что, в конце концов, он оставил её и ушёл к другой женщине. Тогда эта христианка начала настраивать против него свою дочь и двух повзрослевших сыновей, рассказывая им всё недоброе, что только о нём знала. Дело закончилось тем, что они покинули мать, оставив её совсем одну. Однако и это не заставило её образумиться. При каждом удобном случае она стала говорить у себя в церкви и всем соседям, что оставлена близкими за свою глубокую веру в Бога, Который возложил на неё тяжёлый крест и проводит теперь через мучительно трудное испытание. В ответ люди только пожимали плечами, зная её неуживчивый характер и стремление, обвиняя других, всегда себя оправдывать.

А вот другой пример. Молодой христианин, который считал себя ищущим и искренним верующим, сменив несколько деноминаций, остановился, наконец, на баптистской общине. Стараясь всячески подчеркнуть

свои духовные искания, он находил в интернете богословские статьи, чтобы употребить этот материал в своих дискуссиях, любил участвовать в братских беседах при обсуждении различных тем, принимал активное участие в полемиках христианских форумов, читал труды наиболее известных религиозных деятелей, при каждом удобном случае используя их мудрые высказывания. Всё это он делал не для того, чтобы внутренне измениться самому, а чтобы бравировать своими (как он считал) углублёнными духовными познаниями.

Хотя огромной проблемой этого молодого верующего был нечистый мир мыслей, похоть очей и постоянное желание плоти, толкавшее его к увлечению порнографией и осквернению собственного тела, это не мешало ему часами беседовать о чистоте и целомудрии христианской молодёжи. В своей обыденной повседневной жизни он был горд, высокомерен, надменен, обидчив, раздражителен, нетерпелив с родителями и своими друзьями, которые из-за его неуживчивости, склонности к критике и постоянному осуждению других довольно быстро его оставляли.

Пользуясь девизом мирских людей «лучшая защита - нападение», он всегда бросался в атаку, как только кто-то задевал за живое его надменное и высокомерное «Я». Мгновенно забывая о всех прочитанных им постулатах и истинах, он немедленно «бросался» на своих духовных противников, чернил и всячески обливал грязью, не считаясь ни с возрастом, ни с положением в церкви, ни с их жизненным опытом. Для него не существовало духовных авторитетов. Разглагольствуя о равенстве и истинном братстве в Церкви Христовой, он не имел ни малейшего понятия о кротости и смирении, то есть именно о тех чертах Иисуса, Которому (как ему казалось) ревностно служил. Если кто-нибудь из верующих людей, не соглашаясь с его явно нехристианской моралью, пытался его обличить или хотя бы просто остановить и вразумить, он с возмущением говорил, что его унижают, не почитая за равного, как этому учит Слово Божие. Дело закончилось тем, что он в очередной раз покинул свою церковь и круг дружеского общения и, назвав всех невозрождёнными христианами и погибшими грешниками, ушёл искать себе новых единомышленников, с которыми бы мог разделить свою «непонятую и исстрадавшуюся в поисках», разочарованную душу.

Ещё одна пожилая христианка, которая очень гордилась своей принадлежностью к лютеранской церкви, считала главным показателем христианской веры регулярное посещение богослужений. Если кто-нибудь из её детей или внуков по той или иной причине пропускал очередное собрание, она устраивала дома настоящий скандал, утверждая, что, поступая так, они непременно погибнут. Такая ревность не мешала ей, тем не менее, каждый день часами сидеть у телефона, обсуждая со своими родственниками, знакомыми и подругами всё, что видела или от кого-нибудь слышала. Если же кто-нибудь из домочадцев намекал на её болтливость, она смертельно обижалась и демонстративно молчала неделями. Кроме того, несмотря на преклонный возраст, она постоянно что-то покупала, так что её шкафы ломились от приобретённого добра, в то время как жертвовать на дело Божье ей было жалко, хотя и имела солидные сбережения.

Некоторые христиане считают, что уж кто-кто, а пастор или служитель просто не может быть плотским христианином, потому что ведёт за собой стадо Божье, а значит, обязан быть духовно на высоте. Увы, жизнь показывает, что это не всегда так. К примеру, пастор одной христианской общины, который очень любил рассказывать, что с детства желал и стремился стать служителем Божьим, не мог даже в мыслях допустить, что, исполнив это желание, Господь не убережёт его от всех возможных ошибок. В связи с этим он был настолько уверен, что видит всегда всё в истинном свете, что не хотел даже слушать, когда при обсуждении церковных вопросов ктото из братьев высказывал своё несогласие или сомнение.

Не желая иметь соперников в своём служении, он всячески старался отодвинуть в сторону любого проповедника, если начинал замечать, что сидящие в зале люди очень внимательно того слушают. С этой целью он выискивал самые различные предлоги, чтобы не дать такому человеку встать за кафедру и очень сердился, когда кто-то решался ему сказать, что такое поведение можно расценить как проявление гордости, ревности и зависти. «Кто ты есть, — возмущённо говорил он тогда, — что осмеливаешься мне об этом говорить?! Сам Бог поставил меня на это служение, поэтому не тебе мне указывать!» Дело закончилось тем, что люди стали уходить из общины, не в силах больше выдерживать его властолюбия и господства над ними, которые уже были видны всем, кроме него самого.

Читая об этих примерах, можно подумать, что подобные случаи крайне редки. Что ж, хотелось бы, чтобы было именно так. Возможно в них, как в сгустке, сконцентрировалось многое из того, что является делами плоти. Только разве мало подобных этим людям христиан заполняют сегодня залы наших молитвенных домов, где они поют гимны и в молитвах благодарят Бога за дарованное им спасение, даже не вникая в смысл того, о чём так благочестиво говорят. Ведь если Небесный Отец нас действительно спас, то это непременно должно быть видно в нашей жизни уже здесь, на земле, причём не только на словах, но и на деле. Впрочем, когда человек духовно слеп, он не способен трезво размышлять и видеть себя таким, каким видит его Бог. Плотское христианство может быть простительно на первых порах обращения к Господу, однако не делает нам чести, если мы продолжаем оставаться в нём многие годы и, тем более, всю нашу христианскую жизнь.

На этом мы закончим характеристику плотского христианина и перейдём к рассмотрению признаков, присущих духовному христианину.

1. Прежде всего, изучая Слово Божие или читая назидательные духовные книги, такой человек ищет не

столько объяснений непонятных для него вопросов, сколько путей к действительному и реальному единению с Богом, личное близкое общение с Которым является главной и самой важной целью и смыслом его христианской жизни. В том, что касается толкования Библии, он трезв и рассудителен, уклоняется от всяких крайних проявлений, не соответствующих Священному Писанию, и не увлекается всевозможными современными богословскими теориями и формами служения, которым нет подтверждения в Библии.

- 2. Духовный христианин живёт не чувствами, эмоциями, ощущениями и особенными переживаниями, а верою в Того, Кто является для него целью, центром и смыслом жизни. Он с готовностью и без промедления входит в процесс очищения, исповедует все грехи и приводит в порядок свою жизнь, удаляя из неё то, что разделяет его с Господом и не даёт возможность дьяволу над ним господствовать. Слова Священного Писания «ибо воля Божия есть освящение ваше» являются для него повелением Божьим, которому он неуклонно следует.
- 3. Понимая, что борьба плотского и духовного в нём будет продолжаться в течение всей его жизни на земле, такой человек постоянно бодрствует, будучи всегда готов отразить любые нападки сатаны. Со всеми проявляющимися в нём порочными желаниями плоти и греховными наклонностями он не перестаёт бороться подобно тому, как это делал когда-то апостол Павел, который говорил: «Я каждый день умираю..., усмиряю и порабощаю тело моё» (1Кор. 15:31, 9:27).
- 4. Духовный христианин не замкнут и не молчалив, но и немногословен. Готов общаться со всеми любящими Господа, невзирая на их принадлежность к той или иной конфессии. Для него важно не то, как называется верующий человек, а то, кем он в действительности является. При контакте с другими христианами он прост и естественен, не выставляет себя особо духовным, старается не вступать с ними в полемику по какимлибо разделяющим их вопросам и пунктам догматики

вероучения, принимая их такими, какие они есть, и в то же время оставаясь самим собой, благодаря чему и становится для них большим благословением. Ведь любая душа способна видеть, что является действительностью, а что — притворством и разыгранным благочестивым спектаклем.

- 5. Внешний вид духовного верующего, его одежда, причёска, тон разговора, слова и манера общения определяется не принятыми в их церкви постановлениями и запретами, а Господом, Который живёт в его сердце и управляет всем. Такой человек старается исполнять то, чему его учит Библия, сначала прилагая в этом усилия, а потом, делая уже автоматически, потому что закон Божий и воля Небесного Отца незримо записаны в его душе, так что у него нет нужды в напоминаниях и контроле.
- 6. Одной из главных задач в его хождении пред Господом является умерщвление своего «Я», которому он объявляет непримиримую войну, и не успокаивается до тех пор, пока оно не потеряет над ним господство и силу. Результатом таких действий является то, что Бог воцаряется в его сердце, постепенно вытесняя всё, что было присуще ветхому человеку и преображая его в «новую тварь во Христе» настолько явно, что окружающие люди, замечая это, тянутся к нему, стараясь понять секрет его победной жизни. Их привлекают к нему не эрудиция, не теологические знания, не чудеса и не дары, а нечто совсем другое. Они видят в нём то, чего не имеют в себе, – простую, проявляющуюся повседневно жизнь во Христе, которая становится для него такой же естественной, как наше дыхание, которое при отсутствии патологии мы у себя даже не замечаем. А когда имеется такая жизнь в Боге и такие же простые, как у дитя с отцом, доверительные отношения с Ним, тогда постоянный контакт и личная близость с Господом становятся не чем-то необычным и сверхъестественным, а само собой разумеющимся. При этом исчезает необходимость в длительно продолжающихся бдениях с частыми

постами и повторяющимися мольбами и прошениями, потому что Бог естественно и просто являет Себя Небесным Отцом, Который отвечает Своему дитя по Своему усмотрению, как хочет и когда хочет — порой немедленно, а порой через какое-то время.

- 7. Истинность христианства такого верующего подтверждается практикой жизни и проявляется, прежде всего, дружелюбным отношением и отсутствием лицемерия по отношению к ближним, будь то верующие люди или вообще не знающие Бога. Слова Библии «вы свет мира, вы соль земли» находят претворение в его обдуманных словах, спокойных реакциях, в непритворной приветливости, в готовности помочь тому, кто просит о помощи, касается ли это плотского или духовного. Сталкиваясь с грубостью, несправедливостью, неблагодарностью, требовательностью и другими неблаговидными сторонами номинальных христиан и окружающего греховного мира, он реагирует без возмущения и ожесточения, стараясь отвечать добром на зло, как этому учит Священное Писание.
- 8. Но самым главным и бесспорным признаком истинной духовности является бесценное качество, которое в полной мере проявилось лишь в Иисусе Христе, способность любить своих врагов, то есть именно то, что вообще не свойственно плотской человеческой природе. Один мудрый человек сказал: «Любить друзей это естественно, а любить врагов сверхъестественно». И это действительно так. Для нас, людей, кто и друзейто своих по-настоящему любить не может, любить того, кто в злости, мести и ненависти нанёс тебе тяжёлую душевную рану, это действительно что-то непостижимое и из ряда вон выходящее. Но лишь тот, кто может так любить, способен и прощать, причём не на словах, а глубоко в сердце, то есть так, чтобы при этом забывать.
- 9. Познав в процессе очищения и освящения собственную греховность, духовный христианин не торопится критиковать, осуждать, унижать и презирать тех, кто ещё не достиг должного духовного уровня.

Он терпелив и снисходителен к другим точно так же, как Бог был снисходителен к нему. Ему не свойственно списывать человека со счетов, даже если он видит в нём постыдные грехи и пороки, потому что убеждён, что для Бога нет ничего невозможного. Слова Священного Писания о том, что Госполь является Тем, Кто «любит миловать», Кто «не желает погубить душу, и помышляет, как бы не отвергнуть от Себя и отверженного» и у Кого «милость превозносится над судом» (Мих. 7:18, 2Цар. 14:14, Иак. 2:13) являются для него главным мерилом в отношении даже к самым большим грешникам. Такой подход к душам удерживает его от вынесения суровых приговоров и необдуманных решений. В этом мире эгоизма, жестокости, зла, господства одного над другим и манипуляции людьми он занимает обычно выжидательную позицию, предоставляя последнее слово Тому, Кто единственный имеет на это право.

10. К своему служению и труду на ниве Божией духовный христианин относится со всей ответственностью и серьёзностью. Он знает, что без Бога не может делать ничего, и потому, не забегая вперёд, терпеливо ждёт водительства Его свыше. По этой причине он ничего не предпринимает сам до тех пор, пока не получит ясность от Господа, или, сделав в определённом направлении первый шаг, ждёт, когда Бог каким-то образом подтвердит, что на это есть Его благоволение. Зная, что любой из нас способен ошибаться, он не претендует на свою непогрешимость, будучи всегда готов смириться и попросить прощения, если по отношению к кому-то поступил неверно. Помня всегда Того, Кто о Себе сказал: «Я кроток и смирен сердцем», духовный христианин не ставит себя высоко, даже являясь известным служителем, и уж тем более не ждёт поклонения и особого признания. Отдавая себя всецело Господу и видя в своём служении явное благословение, он всё равно держится очень скромно и чувствует себя рабом «ничего не стоящим, который делает то, что должен был сделать» (Лк. 17:10).

11. Переживая неизбежно связанные с подобным служением злословия, несправедливые обвинения и поношения, он принимает их спокойно, без возмущения, даже если они наносят его сердцу глубокую рану, потому что знает, что ученик не больше своего Учителя, Который был непомерно больше унижен и оплёван (Мф. 10:24). В таких ситуациях он старается вспоминать слова Библии, которые гласят: «Когда Господу угодны пути человека, Он и врагов его примиряет с ним» (Пр. 16:7).

Итак, исходя из сказанного, можно сделать вывод, что духовный христианин – это такой верующий человек, который, хоть и живёт, подобно прочим людям, обычной человеческой жизнью, всё же заметно отличается от них тем, что многое понимает и во многом поступает иначе, чем они. А всё потому, что руководствуется не теми принципами, которые господствуют в этом мире, а теми, что оставлены на страницах Священного Писания, ставшего для него главным указателем и путеводителем. Сознательно отказавшись от многих вещей, он нашёл радость и удовлетворение в том, что ведёт к обогащению его внутреннего духовного мира. В связи с этим у него сформировался свойственный лишь ему взгляд на ценности и приоритеты. Цель и смысл жизни у него заключается в познании намеченной для него свыше воли Божией и её исполнении, что проявляется обычно в том или ином служении Богу и людям. Живя так, он, сам того не сознавая, прославляет Небесного Отца подобно тому, как всё творение Божие: птицы, цветы, деревья, озёра, моря, горы — одним лишь своим существованием славят своего Творца.

Жизнь показывает, что истинно духовными являются чаще всего не те, кто отличается яркой индивидуальностью и оставляет о себе в этом мире много воспоминаний, а те, чьи жизни чисты и святы. Такие личности подобны скромным лилиям, цветущим в укромных уголках потоков и рек. Подтверждением этому может служить следующая история.

Одна верующая женщина, которая была в своём посёлке единственной христианкой, прожила долгую и очень трудную жизнь. Потеряв на войне мужа и рано оставшись вдовой, она вынуждена была много работать, чтобы прокормить оставшихся на её руках четверых детей. Однако все лишения, страдания, скорби и выпавшие на её долю испытания не только не ожесточили её сердца, но и ещё больше приблизили к Господу. Она никогда не жаловалась и не роптала, в смирении неся свой крест и принимая всё как волю Божию. Поздними вечерами, закончив все свои дела, она брала в руки Библию и подолгу читала, извлекая из неё драгоценные жемчужины Божьей мудрости, которые потом передавала своим детям. Минуты и часы, проведенные в молитвенном уединении с Господом, когда душа её внимала обращённым к ней Его тихим словам, приносили ей столько радости и бодрости, что наблюдавшие за ней окружающие люди терялись в догадках, не понимая, откуда эта необыкновенная женщина черпает свои, казалось бы, неиссякаемые силы.

Скромная, спокойная и уравновешенная, она не реагировала на унижения, обиды и оскорбления, стараясь на зло отвечать добром, чем влекла других к себе непреодолимой силой. Когда её спрашивали, почему она так поступает, у неё появлялась прекрасная возможность рассказать о Боге. Однако, будучи немногословной, она не могла это сделать так, как бы ей хотелось. Впрочем, в этом и не было необходимости, потому что громче всех её слов свидетельствовала её жизнь, отражавшая святые черты Иисуса Христа. В посёлке её так уважали, что даже разбушевавшиеся пьяные мужики умолкали и, завидев её издали, тут же расходились. Когда кто-нибудь приходил к ней за помощью или советом, она никогда не отказывала, делая всё, что было в её силах.

Любовь к Господу и мягкий характер матери передались её детям, которые, повзрослев, стали не только примерными христианами, но и служителями на ниве Божьей. Когда же пробил её последний час, и

эта христианка отошла в вечность к Господу, за её гробом тянулись огромные толпы невесть откуда взявшихся людей, для которых она при жизни стала поистине светом и солью. Прошли многие годы, но до сих пор члены большой христианской общины, которая появилась в том посёлке после её смерти, рассказывают приезжим гостям о её служении Богу и людям, приводя эту жизнь как пример, достойный подражания.

Дорогой друг! Могу себе представить, что, прочитав эту главу, ты, образно говоря, «схватишься за голову», понимая, что многие или чуть ли не все качества, характеризующие плотского христианина, в той или иной мере присущи как тебе, так и очень многим верующим людям. Результатом этого может стать убеждение, что нам, живущим на земле в последнее время, духовными христианами быть практически невозможно, тем более, что во многих церквах и общинах все большее распространение получает формальность, поверхностность и повсеместное духовное охлаждение. Но не торопись с выводами. Ведь Бог никогда не требует от нас ничего невозможного. Он знает, что мы – плоть, и потому совершает Свою работу, необходимую для превращения нас из плотских в духовных христиан, постепенно, шаг за шагом, только, разумеется, при условии, что мы вообще позволяем Ему это делать. А то ведь есть такие верующие, для которых плотское христианство давно уже стало нормой их следования за Господом.

Помни, что определение «плотской христианин» какое-то время после твоего обращения к Богу не является для тебя выражением осуждения и тем более именем нарицательным. В первые годы христианства оно скорее отражает твоё действительное, реальное духовное состояние. Нельзя ожидать, чтобы новообращённые верующие после своего покаяния сразу же становились духовными. Эта перемена в нас и преображение нашего внутреннего человека является процессом, который продолжается определённый промежуток времени. Однако, если проходит несколько лет или даже

десятилетий, а ты всё ещё остаёшься плотским, тогда с тобою что-то не в порядке и твоё духовное положение — жалкое.

Следуя за Господом долгое время, тебе нельзя становиться состарившимся младенцем, огорчающим Бога и причиняющим урон самому себе и твоим ближним. Каждый истинный христианин должен желать своего духовного роста, становления и развития, позволяя Духу Святому трудиться над ним, всё более и более видоизменяя и превращая его, подобно апостолу Павлу, в «мужа совершенного». Как только ты действительно пожелаешь этого, Господь непременно совершит в тебе данную перемену, потому что у Него много путей и возможностей достигнуть того, чего Он желает. Тебе же нужно только изъявить готовность к осуществлению необходимого превращения, даже если при этом будет очень трудно. Как золото в горниле становится чистым только после многократного очищения от примесей, как алмазы превращаются в драгоценные сверкающие бриллианты под воздействием давления и шлифовки, так и плотской христианин преобразуется в духовного под воздействием многих допускаемых Богом трудных обстоятельств, страданий, испытаний, унижений, пренебрежения, поношений, боли и слёз.

Если в свете прочитанного ты признал в себе плотского христианина или увидел в своём хождении пред Господом признаки плотского христианства, то не расстраивайся, не унывай и тем более не отчаивайся, считая себя отверженным или погибшим. Не говори, что тебе никогда не достигнуть того, что присуще духовному христианину, а лучше переверни следующую страницу и продолжай читать о том, что тебе необходимо сделать, чтобы больше не влачить жалкое существование раба своих грехов, а начать жить новой, святой и победоносной жизнью.

## Глава 2

## Искушения и испытания

В жизни каждого из нас бывают определённые моменты, когда открывается наша подлинная сущность. По тому, как мы их воспринимаем, как на них реагируем и как при этом себя ведём, обнаруживаются наши человеческие и духовные качества, наши положительные и отрицательные стороны, наша сила и наша слабость. Этих моментов никому не избежать. Они приходят, когда их не ждёшь, и взвешивают нас на чаше Божьих весов, определяя, чего мы стоим и на что способны. Они, словно катализатор, проявляют наше истинное духовное состояние, и это не что иное, как искушения и испытания.

Искушение — это любое побуждение подумать, сказать или сделать что-то против святой воли Божией или, иначе говоря, желание запретного, тяга к чему-то, что прельщает, обольщает и влечёт ко греху. Искушение соответствует природе искушаемого и обнаруживает в нём эту природу. У каждого человека свои искушения, которые приходят согласно с доминирующими наклонностями его характера.

Искушением является кто-то или что-то, что провоцирует и толкает нас к тому, чтобы пожелать или сделать что-нибудь, что не приносит обычно доброго плода. Искушением может быть наша мысль, какой-нибудь человек, ситуация, обстоятельство, желание или та или иная вещь, которую мы непременно хотим заполучить. Человек выступает в этой роли в том случае, если его близость пробуждает в нас нечистые мысли и желания, а контакт с ним вызывает злые чувства и стремление к недобрым действиям. Кроме того, мы можем становиться искушением друг для друга, подавая повод к соблазну и преткновению.

Та или иная ситуация способна стать искушением, если, попав в неё, мы получаем прекрасную возможность сделать что-то порочащее нас. К примеру, интимная

обстановка, оказавшись в которой парень и девушка совершают грех блуда, после чего приходят в ужас, не понимая, как они могли на такое пойти. Подобно этому действуют и обстоятельства, подталкивающие к совершению каких-либо греховных поступков и преступлений, к примеру, кражи, обман, подделка документов, дача ложных показаний и так далее.

Но самой распространённой и часто встречающейся причиной искушений является непреодолимое желание увидеть, услышать, приобрести или пережить что-то такое, чего жаждет разум и наша плоть. Спектр таких искушающих нас желаний очень велик — от стремления обладать какой-то незначительной вещью, которую, заполучив, без сожаления выбрасывают потом на помойку, до стремления обладать другим человеком. Ради этого люди готовы идти на самые ужасные и мерзкие преступления в виде бесчестия детей или использования женщин в качестве сексуальных рабынь. Цель пюбого искушения и соблазна — сделать желание настолько огромным и всепоглощающим, чтобы оно овладело всем нашим существом, побуждая удовлетворить его, чего бы это нам ни стоило.

Самым сильным и почти непреодолимым искушающим человека желанием является греховное удовлетворение полового инстинкта, которое проявляется в форме самоудовлетворения, прелюбодеяния и блуда. Возникающее при этом плотское вожделение и связанное с ним возбуждение обладает такой властью и силой, что люди полностью теряют над собой контроль и приходят в себя лишь после того, когда грех уже совершён. Один молодой человек, сознавая себя рабом самоудовлетворения, описывал это так: «Чтобы пояснить, как я себя чувствую в момент искушения желанием плоти, приведу один пример. Наркоман в такой степени зависим от своей «дозы», что просто не может обойтись без неё. Когда он противится своей тяге к этому «успокоительному средству», у него начинается так называемая ломка. Данное пристрастие настолько превозмогает его

решение покончить с этим делом, что он снова и снова повинуется ему, хочет он того или нет. Нечто подобное происходит и со мной. Мне стыдно признаться, но вот уже многие годы я не могу обойтись без самоудовлетворения, ставшего для меня своего рода наркотиком, власть которого так велика, что я вынужден совершать над собой эту мерзость по два-три раза в день. Трудно описать словами, как мне тяжело сознавать своё бессилие в борьбе с этим грехом и как скверно я себя всякий раз чувствую, запачкав собственными руками мою плоть! О, если бы вы знали, как я ненавижу себя за этот грех, на который толкают меня мысли о девушках или непристойные снимки, на которые я, не ища того, время от времени наталкиваюсь в интернете. Именно мысли зажигают в моём теле страстное желание, толкающее меня на совершение этого греха».

Надо сказать, что почти все искушения начинаются с мыслей, которые зарождаются в разуме и нашем нечистом сердце, точь-в-точь как написано: «Ибо извнутрь, из сердца человеческого исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство» (Мк. 7:21-22). Возникнув в нашем сердце, мысль возбуждает желание, а оно толкает нас на действия, и таким образом совершается грех. Интересен тот факт, что всякое противодействие и препятствие к исполнению искушающих желаний вызывает обычно бурю возмущения, злости, протеста и усиление стремления во что бы то ни стало получить то, что так хочется иметь. Человек при этом становится нетерпеливым, раздражительным, злым, возмущённым и требовательным. Он не желает считаться ни с кем и ни с чем, чтобы получить то, что прельстило его взгляд и сердце.

Сила искушения желанием заключается в том, что мы не хотим ему противостоять, потому что оно для нас очень вожделенно. При этом прилагается максимум усилий, чтобы подыскать оправдание или благовидное объяснение нашим поступкам. Так, например, можно

сказать, что ты устал от тяжёлого труда и однообразия монотонных будней, поэтому нуждаешься в том, чтобы отдохнуть и отвлечься, а затем под этим предлогом просидеть у телевизора или компьютера многие часы, просматривая сериалы или блуждая в интернете в поисках чего-то увлекательного. Поступая так, мы, разумеется, не хотим признать, что истинной причиной такого стремления является удовлетворение нашей похоти, вводящей в искушение, заканчивающееся грехом, который тут же автоматически разделяет нас с Богом. Достигнув желаемого и вкусив запретный плод, мы, наконец-то, сознаём, какую цену должны теперь заплатить, и только тогда начинаем себя корить. Угрызения совести не дают нам покоя, в результате чего мы впадаем в уныние и отчаяние.

В Послании апостола Иакова 1:13-17 есть удивительное откровение, проливающее свет на трудные для понимания вещи, касающиеся природы искушений: «В искушении никто не говори: Бог меня искушает; потому что Бог не искушается злом и Сам не искушает никого, но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственной похотью; похоть же, зачавши, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть. Не обманывайтесь, братия мои возлюбленные: всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов, у Которого нет изменения и ни тени перемены».

Всем нам известно, что человеку свойственно, оправдывая себя, искать виноватого в том, что с ним случилось. И такими «виновниками» оказываются чаще всего либо сложившиеся обстоятельства, либо другой человек, либо даже Сам Бог. Вспомните хотя бы Адама, который, согрешив, не постыдился сказать Творцу: «Жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел», то есть говоря иными словами: «Бог, это Ты послал мне искушение, дав Еву. Если бы Ты этого не сделал, я бы не согрешил. Таким образом, виноват не я, а Ты» (см. Быт. 3:12). Не правда ли, можно только удивляться, как далеко был способен зайти Адам. А мы?!

Разве не поступаем точно так же и мы, когда мысленно в сердце своём говорим: «Почему Господь меня не остановил?» или «Я ведь столько молился, чтобы Бог избавил меня от данного искушения, только это не помогло, потому что я всё равно согрешил», или «Господь ведь знал, что я в этом слаб, однако всё равно допустил» и тому подобное. Знакомые оправдания, не правда ли? И все они сводятся к одному: «Причём здесь я, если Бог...». Только Библия, отметая это, ясно говорит, что «Бог не искушается злом и Сам не искушает никого». Муж Божий Томас Секер по этому поводу говорил: «Молиться об избавлении от искушений и в то же время отдаваться во власть им — это то же самое, что совать пальцы в огонь и просить Господа о том, чтобы они не обгорели».

Слова апостола Иакова обнажают истинную суть внутреннего процесса каждого искушения: «Но каждый искушается, увлекаясь и обольщаясь собственной похотью; похоть же, зачав, рождает грех, а сделанный грех рождает смерть». Таким образом, искушению предшествует увлечение чем-то, на чём мы добровольно заостряем своё внимание, что бы это ни было: отвлекающая нас мысль, распространяемая кем-то сплетня, лежащий без присмотра кошелёк, красивая девушка, интересный мужчина или ясная в своей недвусмысленности нечистая картинка. Не привлеки эта «входная дверь» нашего внимания, искушение бы не коснулось нас. Однако вместо того, чтобы тут же остановить себя и спокойно пройти мимо, мы сознательно распахиваем её и входим внутрь, после чего стонем и мучаемся, не понимая, как мы могли такое допустить.

Упомянутое апостолом слово «похоть» означает страстное желание или непреодолимое влечение. Каждое желание даётся нам Богом, Который вложил его в человека в момент сотворения. При этом Создатель даровал Своему творению право пользоваться соответствующими средствами для его удовлетворения, не впадая при этом в крайность и грех. К примеру, если мы

хотим кушать — это нормально, однако если позволяем такому желанию выйти за разумные рамки, то становимся чревоугодниками. Точно так выглядит и со всеми другими инстинктами и влечениями.

Искушение пристраивается практически к каждому данному нам Богом желанию и старается превратить его в грех, либо раздувая до немыслимых размеров, либо способствуя тому, чтобы оно удовлетворялось какиминибудь неприемлемыми, противоестественными способами. Не допускать этого является нашей личной ответственностью, и следить за каждым желанием должно наше обновлённое Богом сердце. Поддавшись искушению, не надо винить в этом кого-то или что-то, потому что бороться с ним должны были мы сами. И чем раньше начинаешь борьбу, тем легче можно одержать победу.

Так как основная цель искушения — подталкивание человека к греху, чаще всего для его осуществления используется обман и манипулирование. Ведь дьявол, в руках которого искушения являются мощнейшим орудием, никогда заранее не сообщает, какие последствия нас ожидают, если мы пойдём на поводу того, что нас соблазняет и приводит к греху. Будучи искушаемы, мы обычно не думаем, что, украв, можем потерять работу, пойдя на компромисс со своей совестью, потерять репутацию и, совершив блуд или прелюбодеяние, нанести огромный урон самому себе и своей семье. Как правило, искушение всегда преуменьшает реальные отрицательные последствия его претворения и преувеличивает вымышленные положительные его стороны.

Первое искушение произошло в Эдемском саду, когда дьявол коварно толкнул Еву на путь непослушания Творцу, говоря: «Знает Бог, что в день, в который вы вкусите их (плодов дерева), откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло» (Быт 3:5). Произнося это, сатана пытался убедить нашу прародительницу, что Бог, дав ей и её мужу много доброго, тем не менее, самое лучшее от них утаил. Таким образом, с

самого начала древний змей использовал при искушении людей именно обман, увлекая их на путь греха обещанием того, что на самом деле являлось явной ложью, отцом которой он был. Точно так и теперь этот обманщик и коварный искуситель обольщает нас тем, что противно Богу, обещая удовольствие, наслаждение, радость, счастье, богатство, славу и тому подобное. Но на самом деле это становится причиной разочарования, отчаяния, позора, полного банкротства, тюремного заключения и даже смерти.

Механизм действия искушения очень сложен и труден для нашего понимания, поэтому дьявол искусно им пользуется. Хорошо продуманная методика искушения или целой их серии способна сломить любого человека, в том числе и того, кто вступил на путь очищения и освящения. Искушая нас, дьявол постоянно прибегает к одной и той же проверенной тактике. Сначала он зажигает в нас огонь желания, и таким образом толкает на грех, а когда мы его совершим, тут же разворачивается и начинает нас обвинять и повергать в уныние и депрессию. Если вначале он старался завуалировать грех и сделать его в наших глазах безобидным и ничего не значащим, то после его совершения срывает с него все маски и усиленно старается показать нам весь ужас произошедшего падения и безвыходность создавшегося по этой причине положения. Ведь обвинения и клевета являются самым излюбленным его оружием. Таким образом, он выигрывает дважды – толкая на грех, разделяет с Богом, а затем обвиняет нас перед Ним. Поэтому наша цель – не доставлять ему этой радости, но поступать так, как этому учит Слово Божие: «Противостаньте диаволу, и убежит от вас» (Иак. 4:7). Противостоять – это значит не соглашаться, не идти на поводу, отвечать отказом на подстрекательство и подталкивание ко злу.

В обычной повседневной жизни искушения подстерегают нас на каждом шагу, тем более в наше последнее развращённое время, когда греху предоставлены все

возможности для процветания и распространения. Наше положение бывает особенно опасно, когда мы убеждены, что у нас-то до греха дело не дойдёт. При этом мы обычно забываем ясное предупреждение Священного Писания: «Посему, кто думает, что он стоит, берегись, чтобы не упасть» (1Кор. 10:12).

Нам, людям, свойственно переоценивать свои силы и способности к противостоянию. Обычно мы говорим: «Нет, я никогда так не поступлю!» или «Такое со мной просто не может случиться», или «Я не настолько глуп, чтобы пойти на то, что мне повредит», или «Я твёрдо верю, что моя связь с Богом сохранит меня от подобного падения». Говоря так, мы не подозреваем, что такая уверенность в своих силах является красным сигналом светофора, предупреждающим об имеющейся у нас гордости, которая рано или поздно приведёт к падению. Полагаясь на свои человеческие силы, мы не можем в любой момент быть готовыми к отражению искушения, потому что чаще всего оно застаёт нас врасплох. Один Господь силен уберечь нас от падения при искушениях, о которых в Библии много сказано. Поэтому, углубляясь в Священное Писание и следуя данным в нём советам и наставлениям, можно многому научиться и многого избежать.

Хотя в арсенале у сатаны имеется огромное количество искушений, у него, тем не менее, нет ничего нового, что ещё раз подтверждает истинность слов, сказанных когда-то мудрым Екклесиастом: «Что было, то и будет; и что делалось, то и будет делаться, и нет ничего нового под солнцем» (Еккл. 1:9). И действительно, с момента первого искушения Евы уловки врага повторяются вновь и вновь. Хитрость, ложь и обман, лесть, использование тщеславного стремления человека кем-то быть, коварство, страсть к наживе, разжигание низменных страстей и духовное ослепление — вот неполный перечень тех раскалённых стрел, которыми он во все века существования земли умело и с большим успехом пользуется.

Искушение может быть и духовным. Оно возникает обычно из-за разных непонятных и неразрешённых вопросов, которые одолевают нас, или когда мы, являя человеческую дерзость, решаемся говорить от имени Бога, после чего терпим постыжение или поражение. Дьявол любит использовать такие искушения, потому что хорошо знает, что, добившись успеха, надолго «выбьет» нас из колеи, поколебав веру и ввергнув в пропасть уныния и отчаяния. К сожалению, став христианами и находясь среди детей Божьих, мы нередко думаем, что соблазн нам уже не страшен, однако это далеко не так. Жизнь показывает, что духовное искушение настигает верующих не в мире, а чаще всего в собственной общине и приходит не через кого иного, как через братьев и сестёр по вере.

Важно отметить, что духовное искушение может постигнуть нас и сразу же после моментов особой близости с Господом или явно пережитых Божьих благословений, став их непосредственным продолжением, что, собственно, не является чем-то новым. В Евангелии от Марка рассказывается о первом явлении Христа народу, когда в момент водного крещения с неба раздался глас: «Ты Сын Мой возлюбленный, в Котором Моё благоволение» (Мк. 1:11). Казалось бы, более великого удостоверения Божественного признания не могло быть! Однако уже в следующем стихе читаем: «Немедленно после того Дух ведёт Его в пустыню», причём именно для искушения от дьявола, которое продолжалось сорок дней и ночей.

Подобно этому бывает и в нашей христианской жизни. После большого духовного подъёма или явного подтверждения благоволения Божьего неожиданно наступают мучительно тяжёлые дни. Душа, которая только вчера ликовала, благодаря Господа за одержанную победу или за пережитый духовный Фавор, сегодня стонет, окружённая мраком уныния и отчаяния. Всего несколько дней тому назад близость Божия согревала вас своим теплом, а сейчас кажется, что холод и беспросветная

тьма окружают со всех сторон и нигде не видно выхода. Не удивляйтесь этому. Если Спасителю суждено было через такое пройти, значит, и для вас не должно быть странным подобное состояние. Возможно, Господь для того и даровал возможность пережить духовный Фавор, чтобы приготовить к постигшей вас теперь духовной пустыне, к вашей «Гефсимании» и «Голгофе».

Надо сказать, что ударная сила дьявольских орудий проявляет себя особенно эффективно в определённые периоды плотской и духовной жизни человека. Как к Христу сатана пришёл в момент Его физической измождённости, так и к нам он приходит в минуты эмоциональной, телесной или душевной расслабленности. Такое случается, когда мы больны по плоти, физически переутомлены, эмоционально подавлены, духовно не удовлетворены, опустошены душой, страдаем от одиночества или безнадёжности, колеблемы житейскими бурями, сомневаемся в Божьей верности, вынашиваем в сердце горечь, испытываем к кому-либо неприязнь, ненависть или просто обиду. Все эти вещи ослабляют наш духовный иммунитет, делая более податливым к искушениям. Поэтому для христианина очень важно не допускать, чтобы такие состояния слишком долго затягивались.

Чтобы научиться правильному ведению духовной войны с искушениями и с успехом им противостоять, необходимо понять, запомнить и ежедневно применять в практике своей христианской жизни некоторые советы и рекомендации, а именно:

1. Мы никогда не должны забывать, что искушения, различного рода столкновения с грехом и сопряжённая с этим духовная борьба будут сопровождать нас на протяжении всей земной жизни, поэтому их следует рассматривать не как досадную неприятность или несчастье, а как необходимую сторону нашего духовного воспитания. Ведь в этой школе мы учимся мужеству, стойкости и упованию на Господа. Как ни тяжело испытание, и как бы ни мучительно было осознание совершённого в результате этого греха, нужно всегда

помнить, что Господь всегда являет Свою милость тем, кто смиренно просит Его о прощении, потому что Он – милосердный Бог.

- 2. Нужно постоянно помнить о том, что любой незначительный и даже самый обычный поступок либо формирует, либо разрушает наш характер. Если мы позволим какому-нибудь искушению победить нас и приобрести над нами власть, то рано или поздно это закончится позором. В Книге Притч 25:28 сказано: «Что город разрушенный, без стен, то человек, не владеющий духом своим». Управляя своими желаниями в повседневной жизни, мы готовим себя тем самым к грядущим, более трудным временам.
- 3. Важно всегда иметь в виду, что в борьбе с искушениями Бог никогда не оставляет нас, бросая на произвол судьбы, и не верить сатане, который старается убедить нас в том, что, как только мы оказываемся во власти искушения, Бог сразу же гневается и удаляется от нас. Наоборот, в этот момент Он оказывает нам активную помощь, ограничивая силу воздействующего на нас искушения таким образом, чтобы она не выходила за рамки нашей способности сказать ему «нет». Не зря же написано: «И верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести» (1Кор. 10:13). Однако, несмотря на то, что Господь значительно уменьшает силу воздействия любого искушения, помогая его перенести, мы должны всё же сами принять на себя искусительный удар, после чего, став активными участниками начавшейся битвы, не только выстоять в ней, но и одержать полную победу. Истинная святость, которую ожидает от нас Бог, – это не свобода от искушений, а сила, чтобы их преодолевать. Такую борьбу нужно начинать с мыслей, в которых зарождаются нечистые образы, перерастающие в похотливые желания, требующие их претворения в жизнь.
- 4. Ни в коем случае нельзя оправдывать себя тем, что постигшее нас искушение оказалось настолько

сильным, что мы были просто не в состоянии ему противостоять. Это не что иное, как самообман. В Первом Послании Коринфянам 10:13 сказано: «Вас постигло искушение не иное, как человеческое». Применённое здесь выражение «не иное, как человеческое» означает «обычное», то есть «присущее всем» и «свойственное каждому». Таким образом, постигшее нас искушение не выходит за рамки допущенной Богом нормы, а значит, его вполне можно победить. Подобное явление имеет место в жизни практически всех людей. Разница только в том, что одни из них говорят при этом «нет», а другие «да».

Толкователь Библии, доктор теологии Брюс Уилкинсон очень хорошо высказался по этому поводу: «Перестаньте заниматься самообманом! Сорвите занавес со своего искушения. Помните о двух истинах: во-первых, ваше искушение самое обычное, но через призму человеческого представления превращается во что-то дикое и необузданное; во-вторых, ваше искушение — не что иное, как дьявольское очковтирательство: оно исчезнет без следа, как только вы скажете ему «нет». Словно вторя ему в этом, другой муж Божий Эрвин Луцер сказал: «Искушение — это ещё не грех, а призыв на борьбу».

5. Если, будучи искушаемы, мы терпим поражение, в этом только наша вина, потому что таковым было наше решение. Бог никогда не действует силой, но, наделив нас свободной волей, даёт каждому человеку право самому решать, грешить ему или не грешить. Нет смысла также во всём обвинять сатану, считая его виновником своего падения. Если ему удалось добиться своего, то это только потому, что мы позволили ему одержать над нами победу. Ведь проблема заключается не в нашей неспособности к противостоянию, а в том, что мы часто ничего не делаем для того, чтобы обрести силу свыше, необходимую для борьбы со своими слабостями, которые обнаруживаются именно в момент искушения. Нам нужно не только избегать ситуаций, в которых можем быть искушаемы, но и предпринимать конкретные

действия по отношению к тем вещам, которые подталкивают нас ко греху, например, уничтожить порнографические журналы и фильмы, заблокировать для себя доступ в интернет, отказаться от кабельного телевидения, сказать решительное «нет» закабалившим нас пристрастиям и увлечениям, недобрым привычкам и неразумным крайностям. Не сделав этого, мы предоставляем дьяволу возможность и дальше нас искушать.

6. В процессе искушения мы можем в любую минуту сказать греху «нет», но лучше всего это сделать в самом начале, потому что если желание превратится в огонь похоти, тогда его трудно уже будет погасить. В тот момент, когда сатана искушает нас, обольщая чем-то или прельщая, полезно на минуту остановиться и мысленно задать себе вопрос: «А во что мне обойдётся это предлагаемое удовольствие? Как я буду чувствовать себя потом и каким образом оно отразится на моих отношениях с Богом и ближними? Сделав это, не буду ли я мучиться и терзаться душой? А если так, то не лучше ли сейчас же оставить эту искушающую меня мысль и перестать предпринимать что-либо в этом направлении?».

Главным залогом успеха на первом и самом ответственном этапе искушения является следующее: как только мы чувствуем, что начинаем чем-то или кем-то увлекаться, необходимо немедленно сделать всё возможное, чтобы покончить с этим увлечением, то есть уйти, отвернуться, переключить мысль на что-нибудь другое, сказать, что не хотим слушать о человеке плохое и так далее. Отреагировав подобным образом, мы воспользуемся самым подходящим моментом для пресечения дальнейшего развития искушения. Если же этого не сделаем, начнётся неизбежное развитие событий, вплоть до совершения нами греха со всеми вытекающими отсюда последствиями.

7. Не надо жить в постоянном страхе перед вновь и вновь повторяющимися искушениями. Слово Божие говорит: «Нечестивый бежит, когда никто не гонится за ним; а праведник смел, как лев» (Пр. 28:1). И хотя

в сущности своей мы едва ли можем назвать себя праведниками, тем не менее сила Божия, которую даёт нам Праведный Бог в Сыне Своём, должна вселять в нас мужество и упование на помощь свыше. Всех искушений заранее не предусмотришь, а арсенал их у дьявола очень велик. Однако Небесный Отец, зная это, всегда даёт нам способность к противостоянию им, если мы ходим в страхе Божием и находимся в правильных отношениях с Ним. Сатана с опаской приближается к тем, кто постоянно бодрствует, стоя на страже своих мыслей, желаний и чувств, потому что прекрасно знает, что такой христианин подобен солдату, стоящему в карауле, который готов быстро отреагировать на малейшую опасность, которая приближается к нему.

- 8. Если в искушениях мы снова и снова испытываем горечь поражения, так что начинает казаться, что полной победы над данным грехом нам уже не видать, всё равно нельзя опускать рук, но продолжать бороться дальше. Ведь мы имеем дело с таким Отцом, о Котором сказано: «Кто Бог, как Ты, прощающий беззаконие и не вменяющий преступления остатку наследия Твоего? Не вечно гневается Он, потому что любит миловать. Он опять умилосердится над нами, изгладит беззакония наши. Ты ввергнешь в пучину морскую все грехи наши» (Мих. 7:18-19). Даже если мы заслуживаем только осуждения и наказания, всё равно должны уповать на милосердие Того, у Кого «милость превозносится над судом».
- 9. Лучший способ избежать искушений, быть послушным повелениям и заповедям Господа, которые даны нам в Священном Писании. Если оно говорит «не пожелай», «не смотри», «не завидуй», «не кради», «не прикасайся», тогда так и нужно поступать. Бог хорошо знал, что древний змей во все времена существования земли будет искушать Его любимое творение, поэтому и оставил на страницах Библии, как сигналы светофора, различные предостережения, которые помогут нам избежать попадания в сети лукавого. Не зря же написано: «Благ и праведен Господь, посему наставляет грешников

на путь» (Пс. 24:8). К сожалению, послушание заповедям Божьим является именно тем, что человеку даётся труднее всего, поэтому нужно постоянно в этом упражняться, учась отказывать себе в том, чего особенно хочется и к чему начинает развиваться болезненное пристрастие.

10. То, что мы живём сейчас в злом и ужасно развращённом мире, не может служить для нас оправданием совершаемых грехов. Разумеется, мы не в силах изменить окружающий нас мир, как не способны собственными усилиями удалить из него все наполняющие его мерзости, однако можем не вкушать их, контролируя то, чем питаем свою душу, мысли и сердце. Целенаправленная самодисциплина является большой помощью и надёжным оборонительным средством против любого искушения и всех сил зла. Если мы будем учиться держать под контролем свои желания и влечения, то приобретём привычку к добропорядочности, претворив тем самым в свою жизнь слова апостола Павла: «Освободившись же от греха, вы стали рабами праведности» (Рим. 6:18). Итак, отвергнув излишества, лень и стремление к роскоши, по примеру этого благословенного мужа Божьего начнём каждый день подчинять себе нечистые желания, усмирять и порабощать свою плоть, живя жизнью, послушной воле Божией, и идя за Христом, сораспявшись с Ним.

В отличие от искушений, в основе которых лежит использование дьяволом греховности нашей плотской человеческой природы, испытания являются чаще орудием Божьим, к которому Господь прибегает с определёнными целями.

**Испытание** — это особо тяжёлое переживание, во время которого человек чувствует себя на грани своих физических возможностей и душевных сил. Им может быть тяжёлая, изматывающая болезнь, долго не сбывающаяся надежда, утрата близкого и дорогого человека, удручающее одиночество, внезапно постигшее нас несчастье, горькое разочарование в близких и некогда

дорогих тебе людях и многое, многое другое. Одни из них обрушиваются на нас неожиданно, когда мы их совсем не ждём, другие надвигаются медленно, появившись вдали, подобно маленькому облачку на горизонте. Беда, казавшаяся вначале столь незначительной, впоследствии заволакивает собой всё небо, так что становится просто невыносимой.

Надо сказать, что сатана прекрасно знает о разящей силе тяжёлых испытаний, поэтому с готовностью пристраивается и использует их, чтобы настроить нас против Бога или заронить в сердцах сомнение в Его верности. Зная это, необходимо особенно бодрствовать, чтобы не дать ему возможности достигнуть своей цели. Ведь в каждом, даже самом тяжёлом, испытании есть всегда место лучу надежды.

Бог никогда не покидает Своих детей. Слово, ранившее в самое сердце; письмо, причинившее душевную боль; тяжёлая рана, нанесённая близким другом; клевета, разносимая человеком, от которого ты этого не ожидал; презрение коллег по работе; финансовые потери и давящие на психику постоянные материальные трудности — Небесный Отец знает всё. Он переживает вместе с нами, ожидая, чтобы в это трудное для нас время мы, не теряя упования, всецело доверились Ему. Разве не этому учит нас пример Иова, который, несмотря на постигшее его горе и поразившую тело проказу, через муки душевных терзаний увидел в том руку Божию? Вера его достигла наивысшей точки, когда, сидя на пепле, он смог сказать: «Вот, Он убивает меня, но я буду надеяться» (Иов 13:15).

Изматывающая продолжительная болезнь и приковывающее к постели или инвалидной коляске увечье являются и в наши дни наиболее часто встречающимся тяжёлым испытанием, в котором немногие становятся победителями. Однако какое это великое благословение — встретить человека, который в терзающей его тело болезни не ожесточает своего сердца, проявляя великое терпение и героическую выдержку! Лучшего свидетельства благодати, даруемой нам Господом, едва ли можно найти!

Трудно переносится людьми и испытание временем, о чём в Библии сказано так: «Надежда, долго не сбывающаяся, томит сердце, а исполнившееся желание – как древо жизни» (Пр. 13:12). Человеком, перенесшим подобное испытание во времена Ветхого Завета, является отец нашей веры Авраам, которому пришлось ожидать исполнения обетования Божьего (сына от Сарры) двадцать пять лет. Такая продолжительная проверка временем была вынесена им с честью, как о том сказано: «И, не изнемогши в вере, он не помышлял, что тело его, почти столетнего, уже омертвело, и утроба Саррина в омертвении... не поколебался..., будучи вполне уверен, что Он силен и исполнить обещанное» (Рим. 4:19-21).

Хотя с тех пор прошли века, различные испытания продолжаются до сих пор, снова и снова взвешивая нас на чаше Божьих весов. К примеру, ничто не испытывает так христианина на истинность его веры, как сказанное о нём злое слово. В реакции на подобные вещи открывается весь его характер. Тогда становится ясно, из чистого ли золота его сердце или всего лишь покрыто тонкой позолотой. Ведь всем известно, что сила требуется не для того, чтобы себя защитить, а для того, чтобы воздержаться от оправданий и объяснений. Это нечто бесценное – иметь спокойствие, которое молчит, сохраняя в сердце мир и предоставляя Богу возможность Самому разрешать проблемы и отвечать на наносимые нам жестокие удары. В нём проявляет себя всепобеждающий дух, являющийся следствием большой внутренней силы. На злостные выпады Своих обвинителей Иисус отвечал молчанием, вызывая изумление судей и всех присутствующих. Своим невозмутимым спокойствием Он говорил им без слов, чему мы, увы, очень редко сегодня подражаем.

Ведь сколько можно встретить сегодня среди христиан таких людей, которые годами мысленно преследуют

своих «врагов», снова и снова вспоминая нанесенные ими когда-то обиды! Оставляя главное, они превращают свою жизнь в круговорот мелочной борьбы с целью восстановления их поруганной чести. Им и на ум не приходит вспомнить Сына Божьего, Который больше всех пострадал и как никто другой был унижен. О, если бы мы знали, какие благословения скрываются за подобного рода испытаниями, то, возможно, как царь Давид, которого в трудную для него минуту злословил Семей, воскликнули бы: «Пусть злословит... может быть... воздаст мне Господь благостию за теперешнее злословие»! (2Цар. 16:11-12).

Конечно, нет сомнения в том, что нужно обладать великим даром всепрощения, чтобы в смирении принять жестокий приговор или достойно сносить непонимание, обиды и клевету. Однако если мы научимся поступать подобно Тому, Кто «будучи злословим... не злословил взаимно, страдая, не угрожал, но предавал то Судии Праведному», то, несомненно, получим от Него благое воздаяние (см. 1Пет. 2:23).

Какими бы тяжёлыми ни были испытания и как бы они ни проявлялись в нашей жизни, каждый из нас должен пройти через эту школу Божию. Постигнув все её уроки, мы никогда уже их не забудем. Приобретённые духовные знания станут тем вечным капиталом, который навсегда останется при нас, никогда не теряя своей актуальности и ценности. Испытания подводят нас к лучшему осознанию своей полной зависимости от Господа, чего Он, собственно, постоянно добивается. Ведь Бог желает, чтобы мы были Его собственностью и уповали исключительно на Него. Находясь на земле, Иисус занимал такое положение в отношении к Своему Небесному Отцу, поэтому хочет, чтобы и мы вели себя точно так же, не рассчитывая на собственные силы, а опираясь только на Него. Подобная зависимость и такого рода упование уже не дерзают действовать самостоятельно, оберегая тем самым от многих ошибок, которых нам без этого практически невозможно избежать.

Перенесенные испытания открывают неизведанные глубины нашей души и скрытые ранее способности, укрепляют веру и делают её твёрже, давая устойчивость как в плотской, так и в духовной жизни. Горе и беды учат следовать за Господом более обдуманно, осознавая свои шаги и мотивы, поэтому являются тем Божьим плугом, который взрыхляет почву сердец, делая её способной к богатой жатве. Как огонь делает глину прочной, превращая её в керамику, так и испытания тренируют и закаляют нас, делая способными к их преодолению. Таким образом, из бича они превращаются в благословение и средство для подготовки к победам в грядущих сражениях. То, что внешне отрицательно воздействует на нас, является благословением для нашего внутреннего человека. Тепличные условия ограждённости, защищённости от невзгод и полного довольства не производят героев веры, которые, всё преодолевая, побеждают. Именно преодоление трудностей создаёт характер человека, способного не просто существовать и прозябать, но жить полноценной и духовно богатой жизнью.

Как окружающая природа особенно красива после прошедшей грозы с мощным ветром, так сильные личности и герои веры рождаются среди «бурь», имея шрамы, нанесённые им в духовных битвах. Следовательно, житейские штормы допускаются Богом не для того, чтобы нас сломать или раздавить, а для того, чтобы укрепить, научить мужеству, выносливости и способности сострадать, сопереживать и сочувствовать нашим ближним. Через боль Бог добывает то, что использует позже для благословения многих людей и для Своей славы. Те, кто может утешать скорбящих, поддерживать слабых и поднимать упавших, чаще всего сами очень много страдали. В бедах, скорбях, болезнях и многочисленных испытаниях у них воспитывалась дисциплина и развивалась способность помогать другим, сделавшие их пригодными быть священниками, врачами для души и духовными сёстрами милосердия.

Вспоминая Иосифа, псалмопевец когда-то говорил: «В железо вошла душа его» (Пс. 104:18). И это действительно так. Жизненный путь этого мужа Божьего был очень нелёгким, однако именно на нём он получил для себя прекрасные и нужные уроки. Горе, лишения и несчастья, перенесённые в юности, жизнь в постоянном стеснении с многочисленными испытаниями — всё это способствовало развитию у него сильной воли, железного упорства, решительности, выносливости и мужества, то есть всего того, на чём строится истинно благородный характер.

Кто-то сказал, что Своих лучших воинов Господь принимает с горных вершин великих скорбей, и с этим нельзя не согласиться. Часто Он достигает величайших побед через то, что людям кажется поражением. Порой мы думаем, что дьявол торжествует, и Бог действительно допускает это. Однако проходит время, и Он разрушает замысел врага, уничтожая его мнимую победу. Не так ли было с тремя еврейскими юношами Сидрахом, Мисахом и Авденаго, которые, несмотря на их верность Богу Израиля, были брошены живыми в раскалённую печь? Их враги торжествовали. Однако это кажущееся поражение обернулось изумительной победой, потому что «нет иного Бога, Который мог бы так спасать» (Дан. 3:29).

Посредством испытаний Бог изменяет нас и преобразует нашу жизнь, то есть делает то, о чём мы Его просим, — превращает в «новую тварь во Христе». Поэтому, желая этого, необходимо дать Ему возможность обходиться с нами так, как горшечник обходится с глиной, формируя из неё усмотренный им сосуд, даже если Его действия нам не всегда понятны. Веря в великую мудрость Божию и помня, что Он никогда не делает ошибок, всецело доверимся Его провидению, причём, не только покорно принимая всё постигающее нас как волю свыше, но и радуясь этому. Конечно, такое отношение противоречит нашей человеческой логике, которая не хочет соглашаться, потому что не может

совместить радость с печалью. Хорошо понимая это, апостол Иаков когда-то писал: «С великою радостью принимайте, братья мои, когда впадаете в различные искушения, зная, что испытание вашей веры производит терпение; терпение же должно иметь совершенное действие, чтобы вы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка» (Иак. 1:2-4). Таким образом, конечной целью допускаемых Богом искушений и испытаний является формирование в нас совершенства, к которому призывает Слово Божие, говоря: «Да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2Тим. 3:17).

Переживая тяжёлые времена, мы никогда не должны забывать, что каждое испытание имеет свой предел. Бог посылает и устраняет его. Поэтому нужно не вздыхать с нетерпением, говоря: «Когда же придёт этому конец?», а лучше в смирении ожидать определённого Богом времени, когда Он придёт со Своей помощью. Только Господь знает момент, когда цель испытания достигнута, поэтому явится не раньше и не позже назначенного Им часа, чтобы повелеть буре умолкнуть, превратив бушующие волны в тихую, сверкающую гладь. Так будем же терпеливы, помня, что происходящее с нами принесёт впоследствии не только пользу, но и награду, которая во много раз превысит все пережитые страдания.

Заканчивая эту тему, нельзя не отметить, что испытания могут быть и духовными, задевая самые сокровенные сферы нашего духа и касаясь тех или иных аспектов нашей веры. Обычно они приходят в тот момент, когда под влиянием каких-то определённых обстоятельств мы решаемся перейти из одной религиозной системы в другую, пересмотрев свои духовные приоритеты и прежние взгляды на сущность христианства. При этом внутри нас начинается мучительная духовная борьба между привычными старыми подходами к своему хождению пред Господом и новыми стремлениями, родившимися от неудовлетворённости тем, что мы до сих пор имели, считая

абсолютно правильным. Прежнее в нас ещё очень живо, и вырвать его из своего сердца и разума не так-то просто, а новое страшит своей неизвестностью и возможностью совершить какую-нибудь непоправимую ошибку. Это сопряжено с болью от рвущихся старых связей, стресса и напряжённости отчуждения, которую мы чувствуем от тех людей, которые были нашими друзьями, а также от огромного психологического давления, оказываемого на нас как на вероотступников с целью заставить вернуться к тому, что мы хотим оставить.

Яркую картину подобного духовного испытания можно увидеть у тех, к кому обращены строки автора Послания к Евреям. Это были люди иудейского происхождения, которые уверовали в Господа Иисуса Христа и искренне к Нему обратились. Их главной проблемой было то, что речь шла не о переходе из старой религиозной системы в новую, ей равноценную, а о переходе из иудаизма в христианство, то есть о замене традиции и ритуала на истинную сущность, временного на постоянное и хорошего на лучшее. Но и это было ещё не всё, потому что уходили они от большинства к меньшинству, от популярного и общепризнанного к непопулярному и непризнаваемому, от тех, кто имел власть и силу, к тем, кто был бесправен, и кого преследовали и презирали. А это, разумеется, уже очень серьёзно, так как сопряжено с непониманием и осуждением людей, с преследованием обществом и другими неизбежными последствиями.

Что-то похожее случается и в наши дни, когда ктолибо решается изменить свои взгляды или оставить веру отцов и перейти в другую христианскую конфессию, а значит, в какой-то степени изменить прежнему вероисповеданию. На такого человека бывшие члены его церкви смотрят как на отступника и предателя. Он становится объектом разговоров и насмешек, критики, осуждения и сплетен. Первое время с ним стараются поговорить, чтобы вразумить, переубедить и «исправить», в случае отсутствия успеха пытаются «спасти», назначив за него пост и молитву. Когда же и это не приносит

желаемого результата, его начинают сторониться, прерывают с ним всяческие контакты, оказывают явное противодействие, а если и это не помогает, — берут на замечание или вообще исключают.

Подобное духовное испытание переносится человеком особенно тяжело, потому что в нём главной испытывающей силой являются не дьявол и не мирские люди, а братья и сёстры по вере, следующие за тем же Небесным Отцом. В такие минуты он стоит перед нелёгким выбором: либо признать свои взгляды и действия неверными и, «покаявшись», вернуться в лоно своей обрядовой, традиционной церкви, либо остаться в том, что избрал, и терпеливо сносить непонимание и презрение в надежде на то, что в нужное время Бог Сам поставит всё на своё место.

Можно себе представить, в каком нелёгком положении оказались и перед каким трудным выбором стояли когда-то евреи, ставшие христианами. Возможно, ктото из них вернулся назад, не выдержав давления общественного мнения и изматывающей внутренней борьбы. Однако, несомненно, были среди них и такие, которые готовы были на всё ради Христа. Именно им были адресованы эти утешающие, ободряющие и призывающие к мужеству, верности Господу и духовной стойкости слова: «Помыслите о Претерпевшем такое над Собою поругание от грешников, чтобы вам не изнемочь и не ослабеть душами вашими. Вы ещё не до крови сражались, подвизаясь против греха» (Евр. 12:3-4). Так и сейчас, как бы трудно ни было постигшее вас духовное испытание, знайте, что Господь непременно дарует сил не только его перенести, но и духовно в нём окрепнуть (разумеется, если только вы действительно правы в том, что для себя избрали). Как ошибались те, кто оплакивал ставших христианами евреев-«вероотступников», так могут ошибаться и те, кто скорбит сегодня о вас, почитая заблудшими и погибшими.

Именно так произошло в наши дни и с одной пожилой верующей женщиной, которая, прочитав ставшую

для неё благословением книгу об очищении и освящении, решила во что бы то ни стало встать на этот путь. Однако в церкви, к которой она принадлежала, существовало мнение, что человек получает прощение, а следовательно, очищение и освящение в день покаяния, после чего должен лишь радоваться и благодарить Господа за оказанную ему милость. Когда эта христианка, придя однажды на молитвенное собрание, попыталась сказать, что Бог повёл её в данном вопросе другим путём, на неё обрушилась волна негодования и возмущения. Объявив подобные понятия крайне неверными и еретическими, ей запретили об этом говорить. Женщина умолкла, но продолжала делать то, что полагал ей на сердце Господь. Найдя душепопечителя, она принесла в свет свою духовную нечистоту, совершила отречение от оккультных грехов, которыми занималась до уверования, привела в порядок свои отношения с мужем, детьми и другими ближними, призналась во лжи, возвратила взятые когда-то в долг деньги и украденные вещи, а также сделала многое другое, о чём раньше даже не думала.

Прошло несколько месяцев, и плоды такого очищения и освящения стали очевидны. Наблюдая изменившуюся жизнь своей жены, покаялся и обратился к Господу её неверующий муж. Бывшие с ней в той же общине, но духовно охладевшие взрослые дети, покорённые любовью, кротостью, смирением и духовным обновлением матери, решились пойти тем же путём и начали приводить в порядок свою собственную жизнь в семьях. Видя это, другие члены общины стали интересоваться, как ей удалось такого достигнуть, в ответ на что женщина стала рассказывать, как это произошло, что, разумеется, очень скоро дошло до пастора общины. Её вызвали на братский совет и объявили, что, если она не прекратит свои раскольнические действия, ей укажут на дверь. Решив не дожидаться, когда её исключат из церкви, христианка нашла маленькую группку верующих, которые имели такие же, как она, понятия и взгляды на вопрос освящения и искания Господа. Общение с этими верующими принесло ей много радости и духовно обогатило. Узнав об этом, в её бывшей общине объявили, чтобы все, кто ещё как-то общался с ней, немедленно прервали все свои контакты. Таким образом, она потеряла своих бывших друзей, многие из которых ей были очень дороги. Время от времени до неё доходили слухи о том, как её злословили в общине, сделав в полном смысле «притчей во языцех». С кафедры говорилось прямо, что она отступница и духовно заблудшая, поэтому общения с ней надо остерегаться, чтобы «не заразиться». Всё это стало для сестры тяжёлым испытанием и легло на её духовные плечи тяжёлым бременем. Порой она мучилась от сомнений, правильным ли было её решение. Однако теперь ей ничего другого не оставалось, как передать свою печаль Господу, прося, чтобы Он Сам вмешался и взял в Свои руки это дело.

Прошло полтора года, и в упомянутой общине начали происходить невероятные события. Выяснилось, что её пастор покусился на церковную кассу, используя пожертвованные христианами деньги на свои личные нужды. Кроме того, он благословил на бракосочетание одну очень ценимую им хористку общины и новообращённого молодого человека, предварительно устроив его развод с женой, которая была неверующей. Открылось также несколько случаев блуда и прелюбодеяния среди молодёжи и других членов, в связи с чем в церкви началось невероятное брожение. Так выяснилось, почему вопрос очищения и освящения стал когда-то для этой церкви яблоком раздора и камнем преткновения.

Переживая то или иное испытание, не надо предаваться отчаянию, потому что в этом случае душа становится бессильной, а значит, и бесполезной. В таком состоянии человек не способен противостоять дьяволу и ходатайствовать в молитве за других. Как только мы дадим решительный отпор унынию и сомнениям, Господь посредством Духа Святого вновь оживит нашу веру и вдохнёт новую силу свыше, которая заставит

отступить силы ада. Когда верующий человек, полагаясь на Бога, с искренностью и простотой всецело отдаётся Ему, ожидая руководства и помощи, начинает проявляться сила и полнота Божества. Вспомните слова, сказанные апостолом Павлом, который был искушаем и испытан по силам и сверх сил: «Мы отовсюду притесняемы, но не стеснены; мы в отчаянных обстоятельствах, но не отчаиваемся; мы гонимы, но не оставлены; низлагаемы, но не погибаем» (2Кор. 4:8-9).

У Божьих испытаний всегда есть определённая цель, и смысл их Господь откроет нам только в вечности. А пока мы должны удовлетворяться сознанием того, что Он посылает испытания не для того, чтобы нам стало хуже. а для того, чтобы сделать нас лучше, умножив нашу веру и увеличив духовную ценность. Дерево, растущее среди буйных ветров, там, где ураганы гнут и ломают его ствол и ветви, пускает свои корни в землю намного глубже, чем дерево, растущее в защищённой долине, в которой никогда не бывает обрушивающихся на него штормов. Точно так и в человеческой жизни: самые высокие и благородные наши качества, являющие собой силу и чистоту упования на Господа, рождаются в скорбях, испытаниях и трудностях. Из-под ударов судьбы мы выходим закалёнными, подобно стойкому металлу, прошедшему обработку огнём, растяжением, давлением, сжатием, шлифовкой и другими методами воздействия.

Слово Господа, зовущее нас к испытаниям, никогда не бывает Его заключительным словом. Скорбь и слёзы, потери, терзания и мучения — всё это лишь начало жизни, а не её конец. Так что не следует отчаиваться и считать поражением те искушения или испытания, которые постигли нас сегодня, а лучше взывать к Богу о помощи и даровании победы, и она непременно придёт. Во всех трудностях, встречающихся на нашем жизненном пути, надо стараться упражнять свою веру, чтобы она, испытанная и закалённая, была увенчана Господом в вечности.

## Глава 3

## Закон сеяния и жатвы

Создавая мир, в котором мы живём, Творец вселенной вложил в него различные физические и духовные законы, благодаря которым до сих пор всё движется и существует. Физические законы с течением времени один за другим открывали для нас люди-гении, имена которых бережно хранит человеческая история, духовные же Господь давал познавать водимым Духом Святым мужам Божиим, и запечатлены они на страницах книги всех книг — Библии.

Как те, так и другие законы проявляют себя во всех сферах человеческой жизни, независимо от того, знаем ли мы о них или нет, придерживаемся ли их или не хотим о них ничего слышать. Разница только в том, что с физическими законами природы мы вынуждены считаться, сознавая, что изменить их нельзя, поэтому и выступать против них не имеет смысла. Что же касается духовных законов, определяющих наше бытиё, ответственность перед Богом и будущую вечную жизнь, то их человечество испокон веков всегда пыталось подстроить под свои интересы, хотя это ему никогда не удавалось. Один из них, который основан на принципе воздаяния, принято называть законом сеяния и жатвы. В Священном Писании он сформулирован так: «Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнёт» (Гал. 6:7).

Сеяние и жатва — это неизменный закон, который, будучи утверждён однажды Богом, действует на протяжении всех веков существования земли и касается как отдельного конкретного человека, так и целых народов. Впервые он открыт был Ною, когда сошли воды потопа, и сделано это было следующими словами: «Впредь во все дни земли сеяние и жатва, холод и зной, лето и зима, день и ночь не прекратятся» (Быт. 8:22). С тех пор прошли тысячелетия, однако это правило жизни,

произнесённое тогда Творцом, остаётся незыблемым до сих пор. Как день за днём и год за годом мы испытываем на себе холод и зной, смену времён года и перехода ночи в день, а дня в ночь, так постоянно являемся живыми свидетелями исполнения закона о сеянии и жатве, потому что этот закон — постановление Бога, «у Которого нет изменения и ни тени перемены» (Иак. 1:17).

Чтобы лучше его понять, обратимся к природе, где он тоже действует, хотя дело касается не человеческой жизни, а окружающего нас растительного мира. Всем нам известно, что любое семя может производить на свет только равнозначное себе растение. Бросив в почву пшеничное или ячменное зерно, никто не ожидает, что на этом месте вырастет подсолнух или кукуруза. Мы же не удивляемся, когда на месте посаженного семени огурца видим потом огуречную ветвь. Странно было бы, если бы вместо неё вырос томатный куст. Точно так происходит и в нашей жизни. Сея семена греха, мы не можем ожидать урожая благословений. И хотя это совершенно ясно, тем не менее, вновь и вновь приходится слышать подобного рода восклицания: «Боже мой, за что?! Почему это постигло именно меня?! Чем я согрешил, что мне нужно теперь так расплачиваться?!».

Видите, уже сама постановка таких вопросов показывает, что в человеке от начала вложено осознание взаимосвязи причины и следствия. Если Бог нас в чём-то благословляет, значит, на это есть причина, если же посылает наказание, для этого тоже существуют свои основания. И хотя не всегда легко определить первоисточник того, что с нами происходит, он, тем не менее, всегда существует. То, что случилось сегодня, является результатом того, что было вчера, неделю, месяц, годы или даже десятилетия тому назад. За слова, поступки и действия, совершённые когда-то в прошлом, нам придётся расплатиться сегодня, завтра или послезавтра, и избежать этого невозможно, потому что каждый последующий шаг очень тесно связан с предыдущим. Никто не может согрешить и остаться безнаказанным. Всякий грех влечёт за собой

неизбежные последствия, причём нередко очень и очень горькие. Каждая недобрая мысль, любое обидное слово, всякий нечестный поступок, причинённое кому-либо зло, выплеснувшийся наружу гнев, совершённое воровство, вынашиваемая в сердце неприязнь, ненависть и месть, проявляющиеся в выражении лица, поведении, реакциях и высказываниях, являются теми семенами, которые мы сеем, чтобы потом когда-нибудь пожать.

Возможно, вы спросите, почему Бог так усмотрел? Да потому что Он справедлив, а следовательно, всегда воздаёт за то, что мы сеем в своей жизни, доброе или худое. Как нельзя избежать данного Им определения: «Человекам положено однажды умереть, а потом суд» (Евр. 9:27), которое действует во все века из поколения в поколение, так невозможно отменить и закон сеяния и жатвы, непрестанно доказывающий свою истину в практике человеческой жизни. Подтверждением этому являются многие стихи Священного Писания, которые мы находим как в Ветхом, так и в Новом Завете, например: «Итак знай, что Господь, Бог твой, есть Бог, Бог верный, Который хранит завет Свой и милость к любящим Его и сохраняющим заповеди Его до тысячи родов, и воздаёт ненавидящим Его в лице их, погубляя их; Он не замедлит, ненавидящему Его самому лично воздаст» (Втор. 7:9-10); «И да воздаст Господь каждому по правде его и по истине его...» (1Цар. 26:23); «Грешников преследует зло, а праведникам воздаётся добром» (Пр. 13:21); «Ибо Господь, **Бог воздаяний**, воздаст воздаяние» (Иер. 51:56); «И не пощадит тебя око Моё, и не помилую. По путям твоим воздам тебе, и мерзости твои с тобою будут; и узнаете, что Я – Господь каратель» (Иез. 7:9); «Ибо приидет Сын Человеческий во славе Отца Своего с Ангелами Своими, и тогда воздаст каждому по делам его» (Мф. 16:27); «Не мстите за себя, возлюбленные, но дайте место гневу Божию. Ибо написано: «Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь» (Рим. 12:19); «Се, гряду скоро, и возмездие Моё со Мною, чтобы воздать каждому по делам его» (Отк. 22:12).

Как видите, Тот, Кто является высшим Судьей, воздаёт каждому тем, чего он заслуживает. И как бы тяжело это ни было принимать, мы сознаём, что такой подход — справедлив и правилен, так как замечаем, что и сами поступаем согласно этому принципу, отвечая добром на добро и желая отомстить за причинённое нам зло. Благодаря этому возникли даже некоторые русские поговорки, в которых отражается закономерность воздаяния, а именно: «Долг платежом красен»; «Как аукнется, так и откликнется»; «Не кати на другого камень, потому что он к тебе же и возвратится».

Отсутствие должной благодарности в ответ на оказанную помощь или невозможность воздать комунибудь по заслугам вызывает у нас негодование и возмущение, что зачастую выражается примерно так: «Она на редкость неблагодарный человек! Всё доброе, что для неё делаешь, принимает как должное и само собой разумеющееся!»; «Сколько можно терпеть эти оскорбления! Он потому себя так ведёт, что ему всё сходит с рук! Если его не проучить, он едва ли образумится!»; «Мой брат творит столько гадостей, а родители его ещё и покрывают! Где же справедливость?!»; «Мне стыдно за тебя, сын! Ты вёл себя просто отвратительно! За своё возмутительное поведение ты заслуживаешь самого строгого наказания!».

Таким образом, принцип воздаяния глубоко заложен в каждом человеке. А если уж он свойственен нам, не дерзающим хвалиться своей праведностью, то насколько же больше должен быть присущ праведному и справедливому Богу, Которого ни провести, ни подкупить, ни обмануть невозможно! К сожалению, в наши дни Господь всё чаще преподносится нам как Тот, Кто только тем и занимается, что без конца милует и постоянно прощает, прощает и прощает. Поэтому, видя, что Он годами молчит, не реагируя на совершаемый нами грех, мы начинаем думать, что так будет всегда. Однако это лишь видимость. В Слове Божьем есть такие слова: «Ты это делал, и Я молчал; ты подумал, что Я такой же,

как ты. Изобличу тебя, и представлю пред глаза твои грехи твои. Уразумейте это, забывающие Бога, дабы Я не восхитил, – и не будет избавляющего» (Пс. 49:21-22).

Время наступления жатвы очень различно. Одних возмездие настигает немедленно, сразу же на месте совершения преступления, к другим оно приходит через несколько дней, недель или месяцев, над третьими же совершается спустя многие годы и даже десятилетия. Но, так или иначе, спрятать то, что было неверным и постыдным в нашей жизни, нам всё равно не удастся. Причём порой случается так, что посевом был всего лишь один поступок, а пожинать его горькие плоды приходится всю последующую жизнь, если, конечно, она не прерывается смертью, которая в этом случае становится самым ужасным воздаянием.

Страницы Библии сохранили для нас немало таких примеров. Наиболее яркими иллюстрациями являются истории, произошедшие с Аханом, Давидом и Семеем. Первый поплатился за своё непослушание Господу, потому что взял из добычи заклятое, подлежащее истреблению, чем навлёк на Израиль большое несчастье при попытке захватить город Гай. Нарушив повеление Божие, Ахан обрёк не только самого себя, но и всю свою семью на истребление, а перед смертью должен был выслушать от Иисуса Навина справедливый приговор, о чём в Священном Писании повествуется так: «И сказал Иисус: за то, что ты навёл на нас беду, Господь на тебя наводит беду в день сей. И побили его все Израильтяне камнями, и сожгли их огнём, и наметали на них камни. И набросали на него большую груду камней, которая уцелела и до сего дня» (Кн. Иисуса Навина 7:25:26).

Вторая история связана с прелюбодеянием царя Давида, названного мужем по сердцу Божьему. Имея нескольких жён и множество наложниц, он прельстился красотой женщины, принадлежавшей его подданному Урии, и тайно согрешил с ней, а потом, желая скрыть своё преступление, пошёл на убийство, совершив его руками других людей. Что стало последствиями этого

ужасного поступка — всем нам известно. Нечистая связь с Вирсавией обернулась многими несчастьями и бедами, которые преследовали Давида всю его последующую жизнь. Сначала ему пришлось пережить смерть родившегося от прелюбодеяния младенца, после чего один из его взрослых сыновей Амнон обесчестил свою сводную сестру, за что был убит её родным братом. Затем последовало открытое восстание ещё одного царского сына Авессалома, закончившееся его трагической смертью и горькими слезами отца, который являлся главной причиной разыгравшейся трагедии.

Давид хорошо понимал свою вину, следствием чего явились его исполненные болью, осознанием и раскаянием скорбные слова: «Сын мой Авессалом! сын мой, сын мой Авессалом! о, кто дал бы мне умереть вместо тебя, Авессалом, сын мой, сын мой!» (2Цар. 18:33). Так исполнились сказанные устами пророка Нафана слова Господа: «Итак не отступит меч от дома твоего во веки, за то, что ты пренебрёг Меня и взял жену Урии Хеттеянина, чтобы она была тебе женою» (2Цар. 12:10-12).

К слову сказать, жизнь показывает, что дети очень часто становятся жертвами грехов своих родителей, подтверждая тем самым слова Господа, сказанные Своему народу во времена Ветхого Завета: «Ибо Господь твой, Бог ревнитель, наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвёртого рода, ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов любящим Меня и соблюдающим заповеди Мои» (Исх. 20:5); «Господь долготерпелив и многомилостив, прощающий беззакония и преступления, и не оставляющий без наказания, но наказывающий беззаконие отцов в детях до третьего и четвёртого рода» (Чис. 14:18). Кто знает, возможно, потому во времена пророка Иеремии у народа Божьего существовала такая поговорка: «Отцы ели кислый виноград, а у детей на зубах оскомина» (Иер. 31:29). Так что родителям стоит задуматься, делая всё зависящее от них, чтобы не проливать потом запоздалых слёз, подобно царю Давиду.

Жатву своего посева пришлось пожать и злоязычному Семею, который в трудную минуту бесчестил своего царя, а спустя сорок лет получил должное возмездие из рук его сына Соломона, уста которого перед казнью произнесли следующие слова: «Ты знаешь и знает сердце твоё всё зло, какое ты сделал отцу моему Давиду; да обратит же Господь злобу твою на голову твою» (ЗЦар. 2:44). Таким образом, за всякой жатвой и каждой расплатой стоит не кто иной, как справедливый и праведный Бог, у Которого есть на всё Своё время и Свой усмотренный Им час.

У Бога нет лицеприятия. Всякий сделавший грех должен пожать его последствия, кто бы он ни был: простой член общества, каким был Ахан, правитель страны, подобно царю Давиду, или нечестивый человек, каковым являлся Семей. Исключение в этом не составляют и священнослужители, подтверждением чему может служить пример первосвященника Илии, понесшего наказание Божие за своё попустительство сыновьям, которые преступали закон Моисея. Так было, так есть и так всегда будет, о чём и нам, живущим в последние времена и являющимся свидетелями жуткого разложения и морального растления общества, нужно тоже никогда не забывать.

Оглянитесь вокруг, прислушайтесь к тому, что регулярно доносят до нас теперь средства массовой информации, и вы убедитесь в этом. Миллионеры садятся в тюрьму за различные махинации или неуплату налогов государству. Всемирно известные политические деятели попадают в скандальные истории из-за своей безнравственной жизни, воров в законе, убийц и других особо опасных преступников настигает расплата в момент, когда они этого не ожидают, стражей правосудия разоблачают в обмане, постоянно меняющих своих партнёров голливудских звёзд и рок-певцов постигает СПИД и ответные измены тех, с которыми они «наслаждались» жизнью, а беспробудное пьянство простых слоёв населения «вознаграждается» преждевременной смертью и

тяжёлыми хроническими заболеваниями. К сожалению, подобные примеры можно перечислять и перечислять без конца.

Конечно, можно сказать, что Бог не всегда ко всем справедлив, потому что праведника иногда постигает то, что заслуживает нечестивый, а беззаконник наслаждается жизнью, которую никак не заслужил. Что ж, именно так рассуждал когда-то и Асаф, что нашло своё отражение в одном из библейских псалмов: «Как благ Бог к Израилю, к чистым сердцем! А я – едва не пошатнулись ноги мои, едва не поскользнулись стопы мои, я позавидовал безумным, видя благоденствие нечестивых. На работе человеческой нет их и с прочими людьми не подвергаются ударам. Оттого гордость, как ожерелье, обложила их, и дерзость, как наряд, одевает их... Над всем издеваются; злобно разглашают клевету; говорят свысока... И вот, эти нечестивые благоденствуют в веке сем, умножают богатство. Так не напрасно ли я очищал сердце моё, и омывал в невинности руки мои, и подвергал себя ранам всякий день и обличениям всякое утро?.. И думал я, как бы уразуметь это; но это трудно было в глазах моих, доколе не вошёл я во святилище Божие и не увидел конца их. Так! на скользких путях поставил Ты их, и низвергаешь их в пропасти... Ибо вот удаляющие себя от Тебя гибнут; Ты истребляешь всякого отступающего от Тебя» (Пс. 72:1-6, 8, 12-14, 16-18, 27).

Что ж, в земной жизни нам действительно порой приходится сталкиваться с несправедливостью. Однако это явление временно. В вечности, которой не будет конца, Божья справедливость всё же восторжествует, и каждый получит то, что он заслужил. Ни богатство, ни известность, ни человеческая слава никакой роли тогда играть уже не будут, но только то, что драгоценно в очах Господа. И может, только представ пред Небесным Отцом, мы, наконец-то, поймём, что Он и вправду никогда и ни в чём не делает ошибок.

Закон сеяния и жатвы имеет несколько постоянно повторяющихся закономерностей:

1. Первая из их них заключается в том, что Бог воздаёт за грех обычно тем же самым способом, которым человек согрешил. Так что, если ты в прошлом воровал, не удивляйся тому, что у тебя теперь постоянно что-то пропадает. Если в своей жизни ты частенько прибегал ко лжи, не возмущайся, что тебя всегда кто-то обманывает. Если ты с лёгкостью нарушал данное тобой комуто слово, то не вздыхай о том, что у тебя нет верных друзей, на которых бы ты мог положиться. Было время, когда ты разносил клевету о других, так слушай же теперь сплетни, распространяемые о тебе. Если ты злословил своих близких друзей, тогда не возмущайся, слыша, как злословят сегодня тебя. Ты не хотел слушаться родителей, унижал, а может быть даже рассказывал о них недоброе, тогда жни сегодня неповиновение своих собственных детей и сноси их презрение, которое они проявляют к тебе уже не тайно, а явно. Если ты в своё время свысока относился к другим, то не удивляйся, что живущие рядом с тобой сегодня унижают тебя. Ты проводил жизнь в своё удовольствие и считал, что можешь обойтись и без Бога, так не скорби о том, что у тебя теперь ни в чём нет благословения. Ведь ты пожинаешь посеянное тобой, как написано: «Вот нечестивый зачал неправду, был чреват злобою и родил себе ложь: рыл ров, и выкопал его, и упал в яму, которую приготовил. Злоба его обратится на его голову, и злодейство его упадёт на его темя» (Пс. 7:15-17).

Разумеется, Господь ни к чему нас не принуждает. Мы вправе сеять всё, что желаем, вот только пожать то, чего бы не хотели, уже не в нашей власти, потому что получим лишь то, что заслужили. Так что, толкая когото на грех блуда или прелюбодеяния, совращая ребёнка, девушку или молодого человека, чужую жену или принадлежащего другой женщине мужа, не забывай о том, что придёт день, когда твоя жена уйдёт с другим или дети, которых ты с таким трудом вырастил, покинут твой дом и будут проводить разгульную жизнь, став для тебя позором и проклятием. Разница может быть лишь

в том, что, скрываясь, ты делал какой-то грех тайно или в своих мыслях и воображении, а они его будут совершать явно, обнаруживая твои тайные беззакония, о которых ты думал, что о них никто не узнает.

- 2. Второй закономерностью является постоянно подтверждающийся факт, что урожай всегда превышает посев. Это явление из года в год наблюдается и в природе. Когда бросаешь в землю одно пшеничное зерно – вырастает колос с десятками зёрен, роняешь одну семечку – вырастает большой подсолнух с сотнями их, кладёшь в лунку одну картофелину – выкапываешь восемь, десять и даже больше. Именно так выглядит и в нашей человеческой жизни. Всего лишь одно обидное слово может принести много беды, вызвав злость, горечь и лютую ненависть, а разящее душу оскорбление спровоцировать инфаркт и скоропостижную смерть. Простое недопонимание способно стать причиной холодности, отчуждённости и натянутости в отношениях мужа и жены, доводя их до развода, а мимолётная зависть, ревность или внезапно возникшее подозрение может разделить двух близких и хорошо понимающих друг друга людей, разрушив их многолетнюю дружбу. Народная пословица не зря гласит: «Посеешь ветер, пожнёшь бурю». И в жизни это действительно часто бывает так. Один лишь совершённый грех способен повлечь за собой море слёз и много, много беды.
- 3. Третья закономерность заключается в том, что в законе сеяния и жатвы проявляется принцип постепенного нарастания. Как любое посеянное в землю зерно начинает свой рост с маленького и слабого ростка, так и каждый проступок являет себя на первых порах, как что-то безобидное и незначительное, на что мы не обращаем особого внимания. Так, к примеру, молнией пронесшаяся в сознании недобрая мысль, от которой мы стараемся просто отмахнуться, будет продолжать свою работу до тех пор, пока не разрушит самые добрые дружеские отношения с дорогими нам людьми и не превратит нас в злых и подозрительных людей, с которыми

очень тяжело бывает общаться. Подтверждая это правило, в народе говорят: «Посеешь мысль — пожнёшь поступок, посеешь поступок — пожнёшь привычку. Посеешь привычку — пожнёшь характер. Посеешь характер — пожнёшь судьбу».

4. Четвёртое, о чём нам также нельзя забывать, это то, что наказание и возмездие осуществляется через какого-нибудь человека, которого Бог берёт в свой удел. Мы же, не понимая этого, начинаем считать его виновником своих бед и даже самым злейшим врагом. Но как можно ненавидеть того, кто лишь является орудием Божиим, которое Он берёт и использует по Своему усмотрению, как хочет и когда хочет, чтобы исполнить над нами то, что мы заслужили?! Гневаясь на такого человека, мы даже не подозреваем, что идём войной против Бога, Который через него действует.

Точно так, как это бывает в жизни плотской, закон сеяния и жатвы проявляет себя и в жизни духовной, причём независимо от того, какой грех становится первопричиной, будь то непослушание, злословие, сребролюбие, грех блуда или прелюбодеяния, жестокосердие, мстительность или непрощение. В доказательство этому хотелось бы привести два примера, которые попросили предать огласке для оказания духовной помощи другим сами участники приведенных ниже историй.

Одна новообращённая женщина, которая в прошлом была известной спортсменкой и, живя в мире, проводила бурную жизнь, в сокрушении со слезами на глазах рассказывала: «В молодости я была на редкость красивой девушкой, поэтому от парней не было отбоя. Я очень любила морочить им головы и потому встречалась одновременно с несколькими, доводя их нередко до сумасшествия из-за дикой ревности. Но пришёл момент, когда я сама безумно влюбилась. Это был очень привлекательный, стройный и сильный молодой человек, который, являясь мастером спорта по тяжёлой атлетике, вызывал всеобщее восхищение. Когда он серьёзно увлёкся мной и уже поговаривал о нашей свадьбе,

бывшие ухажёры, решив мне отомстить, рассказали ему о моих прошлых похождениях, в результате чего его любовь ко мне сменилась презрением и ненавистью. Прошло немного времени, и он расстался со мной, сказав на прощанье, что был обо мне лучшего мнения.

Гонимая желанием расплаты, я задалась целью в отместку разрушить жизнь женившихся к тому времени моих бывших парней, которые отняли у меня любимого. Соблазняя их доступностью и лёгкостью своего поведения, я уводила их из семей, а потом бросала в самую счастливую для них минуту. Мне были безразличны страдания оставленных ими жён и слёзы их детей, потому что я считала себя уязвлённой, оскорблённой и смертельно обиженной.

Устав от такой разгульной жизни, я, наконец-то, вышла замуж за человека, в котором сполна пожала все свои злодеяния. Он издевался надо мной и мучил мою душу так, что от непрестанных терзаний я очень скоро потеряла красоту, которой раньше так гордилась. Ругательства, оскорбления, пьянки, побои и бесчисленные измены стали моим постоянным уделом без всякого просвета, так что я возненавидела своего мужа лютой ненавистью.

Однако и это ещё не всё. Единственная родившаяся у нас дочь была со мной замкнута и вела себя отчуждённо и холодно, как будто я не была её матерью, что заставляло меня по ночам плакать от обиды, отчаяния и бессилия. Мало того, унаследовав от меня внешнюю красоту, она вела такой же образ жизни, как когда-то я, что закончилось тем, что в свои неполные двадцать лет она умерла от СПИДа. После смерти дочери муж оставил меня и ушёл к другой женщине. Теперь я совсем одна и больше уже никому не нужна. Пережитые мною страдания привели меня к исканию Бога, и, только уверовав, я поняла, что всю прошедшую жизнь пожинала то, что в своё время так бездумно сеяла. Ведь невозможно построить счастливое будущее, имея такое, каким оно у меня было, греховное прошлое!».

Ни для кого из нас не секрет, что человеку свойственно забывать грехи, которые были им когда-то сделаны. Мало того, мы всеми силами стараемся вычеркнуть из памяти то, о чём нам так или иначе неприятно вспоминать. Однако совесть заглушить не так-то просто. Она снова и снова тревожит сердце, которое неподвластно разуму, потому что очень часто за ней стоит Сам Бог. Не зря же в Священном Писании сказано: «Если сердце наше осуждает нас, то кольми паче Бог, потому что Бог больше сердца нашего и знает всё» (1Ин. 3:20). Доказательством этому может служить следующий пример.

Один мужчина преклонного возраста, прожив со своей женой около пятидесяти лет, незадолго до своей смерти не мог обрести покоя в сердце, пока не попросил найти душепопечителя, которому открыл долго мучивший его грех. Вот что он рассказал:

«Моя мать рано осталась сиротой, поэтому росла в семье взявших её на воспитание людей, которые использовали её в качестве домашней прислуги. Выросшая в таких условиях, без внимания и ласки, она была молчаливой, замкнутой и озлобленной. Не приученная к проявлению любви, она не способна была дарить её другим. Выйдя при первой же возможности замуж и родив двоих детей, она так и не смогла раскрыться душой, оставаясь суровой и холодной, от чего страдали не только мы с сестрой, но и наш отец, который по этой причине ушёл к другой женщине и уехал из нашего посёлка, когда мы были ещё совсем маленькими. Так матери пришлось воспитывать нас одной и много работать, чтобы обеспечить оставшуюся без кормильца семью.

К сожалению, уход отца её не только не вразумил, но и ещё более ожесточил как против него, так и против его детей, так что нам стало жить ещё хуже. Сколько себя помню, мы никогда не видели, чтобы мать улыбалась нам или радовалась, не знали материнской нежности и ласки. Держала она нас прямо-таки в «ежовых рукавицах», воспитывая грубыми окриками,

повелениями, требованиями и частыми наказаниями, в результате чего я её в полном смысле возненавидел. Когда я был подростком, началась Вторая мировая война, во время которой мы пережили много трудностей и едва не умерли с голода. Я знаю, что страдания и скорби многих смягчают и делают сострадательными к другим, меня же они только ожесточали. Возникшая в детстве неприязнь к матери с годами возрастала, поэтому, достигнув совершеннолетия, я ушёл из дома и уже никогда больше не возвращался. Оставшаяся в доме сестра писала, что мать постоянно осуждала меня за этот поступок, однако мне это было безразлично, так как я считал, что она сама виновата.

Прошло сорок лет, в течение которых я не написал матери ни строчки, лишь изредка отвечая на письма своей сестры, у которой, как и у меня, уже была своя семья. Однажды она мне написала, что мать тяжело заболела и в своих страданиях обратилась к Господу, после чего сильно изменилась, прося сестру о прощении за прошлое и умоляя её ту же просьбу передать мне. Однако моё сердце было настолько исполнено горечью, что я ответил, что не могу её простить. Прошло несколько месяцев, и сестра вновь сообщила, что мать находится при смерти, прося, чтобы я приехал с ней попрощаться. Однако и это известие не смягчило моего ожесточённого сердца, в котором жила только обида и желание мести. Не поехал я и на похороны, после которых сестра написала, что мать до последней минуты ждала меня, надеясь хотя бы перед смертью попросить прощения, однако, так и не получив его, ушла в вечность.

Стыдно признаться, но даже это меня ничуть не тронуло, и я продолжал спокойно жить, уверенный, что поступил правильно, наказав её таким образом за прежнее жестокосердие. Однако проходили годы, и я стал замечать, что с возрастом становлюсь всё больше похожим на неё. Четверо моих повзрослевших детей постоянно упрекали меня в чёрствости и суровости, а, став взрослыми, постарались как можно скорей покинуть

родительский дом. Видно было, что и жена страдала от моей бессердечности, но я ничего не предпринимал в этом направлении, считая, что свой характер мне всё равно уже не изменить.

Так продолжалось до тех пор, пока я не заболел и, обратившись к врачу, не узнал, что у меня злокачественная опухоль мозга, которую слишком поздно оперировать. Головные боли были настолько сильными, что я с трудом мог сдерживаться, чтобы не кричать. Сознавая, что жить мне осталось совсем немного, я вспомнил о предсмертном покаянии матери и начал искать верующих, чтобы они указали мне путь ко Христу. Господь был милостив ко мне, и я смог их найти. Так болезнь и жестокие страдания помогли мне обрести Спасителя и всецело отдаться Ему. Однако, уверовав, я так и не получил покоя души, потому что Бог снова и снова напоминал мне жестокость, проявленную по отношению к матери, и тот факт, что я до сих пор её так и не простил.

Читая Библию, я наткнулся на слова: «прощайте врагов ваших», которые, как молния, поразили меня, потому что я не способен был прощать, причём не только врагов, но даже свою собственную мать, хотя сам просил Господа о прощении и принятии меня в Его обители. Когда я это понял, мне стало страшно. Осуждая и ненавидя свою мать, я был таким же, как она, хотя и не замечал этого. Как я страдал когда-то из-за её жестокосердия, так из-за моей грубости и бессердечности страдали теперь жена, дети и даже внуки. Я ожидал от матери любви и понимания, а сам в себе их тоже не имел. Таким образом я пожал то, что посеял. Вот почему теперь, когда мне осталось уже немного жить, я хочу открыть то, о чём молчал десятилетия, и в чём теперь глубоко раскаиваюсь. Пусть узнают об этом все, кому мой рассказ послужит духовной помощью, дабы избежать той участи, которая постигла меня».

Видите, друзья! Сея что-то в этой жизни, мы обычно не думаем о жатве, и вспоминаем о ней лишь тогда, когда явно видим последствия. Так пусть рассказ

этого умирающего заставит и нас оглянуться назад, чтобы заново переосмыслить то, что мы когда-то необдуманно сделали. Конечно, читая такое, мы можем сказать, что подобные случаи в жизни тех, кто не знал Бога, вполне закономерны. Только, знаете ли, что закон сеяния и жатвы действует в равной мере как в жизни грешников, так и в жизни тех, кто считает себя детьми Божьими. Это и есть причина того, что мы то там, то здесь слышим о впадении в грех как простых членов христианских общин, так и их служителей, вплоть до всемирно известных мужей Божиих, на которых в своё время тысячи взирали с трепетом и благоговением. Бог не делает между нами различия, что подтверждается следующими словами Священного Писания: «А кто неправо поступит, тот получит по своей неправде; у Него нет лицеприятия» (Кол. 3:25) и «Можно поручиться, что порочный не останется ненаказанным» (Пр. 11:21).

К этому следует ещё добавить, что своим недобрым посевом мы можем навлекать беду не только на самих себя, но и на других людей, в том числе на братьев и сестёр по вере. Одна христианка при душепопечительской беседе рассказывала, что её некогда богобоязненный и горевший первой любовью к Господу муж стал всё чаще приносить домой порнографические журналы и видеофильмы, предлагая ей вместе смотреть эту грязь, чтобы потом претворять увиденное в их супружескую жизнь. Зная, как он раньше ревновал о чистоте и святости, о которых довольно часто проповедовалось у них в церкви, женщина недоумевала, что же могло так изменить мужа в этом вопросе, сделав полной противоположностью того, кем он раньше был.

Страдая от того, к чему он её принуждал на супружеском ложе, эта сестра начала усиленно молиться, прося Господа, чтобы Он открыл ей причину духовного охлаждения мужа и искушения его духом блуда. Ответ с неба не заставил себя долго ждать. Через две недели церковь, которую они посещали, потрясло известие, что их пастор в течение нескольких лет находится

в прелюбодейной связи с одной из сестёр, поющих в хоре, а двое из самых «благословенных» (как это считалось) проповедников ночами просиживают у компьютера, выискивая в интернете порнографию.

Таким образом Бог пролил свет на то, что происходило тайно, и расставил всё на свои места. Оказывается, слова проповедей, звучащие с кафедры, как бы правильны они ни были, исходили из нечистых сосудов, осквернённых мерзостью прелюбодеяния и похоти очей, поэтому «заражали» сидящих в зале, что проявилось у них теми же грехами, но уже в более изощрённой форме. Прошло ещё немного времени, и в той же общине открылось несколько случаев блуда среди молодёжи. Так незримо бросаемое в души людей семя безнравственности принесло обильный плод.

Из этого примера становится ясно, насколько велика ответственность тех, кто стоит за кафедрой, проповедуя собравшимся Слово Божие. Если оно исходит из нечистых сердец и осквернённых уст, тогда приносит не столько пользу, сколько вред, какие бы духовные истины при этом ни излагались. Ведь это же равносильно тому, как если бы посадить людей за красиво накрытый стол, предварительно добавив в приготовленную еду каплю сильнейшего яда замедленного действия. Не придавая этому значения, не стоит удивляться, что в наших христианских церквах и общинах всё больше проявляет себя безнравственность.

Хотя закон сеяния и жатвы действует и проявляет себя постоянно, не надо опускать рук и впадать в отчаяние, потому что Бог, Которому мы служим, предлагает нам Свою милость, как это было и в Ветхом Завете. В былые времена, обратившись к Своему избранному народу, Бог указал ему выход из создавшегося, казалось бы, безвыходного положения, говоря: «Омойтесь, очиститесь; удалите злые деяния ваши от очей Моих; перестаньте делать зло; научитесь делать добро... Тогда придите, и рассудим, говорит Господь. Если будут грехи ваши, как багряное, — как снег убелю; если будут

красны, как пурпур, – как волну убелю. Если захотите и послушаетесь, то будете вкушать блага земли. Если же отречётесь и будете упорствовать, то меч пожрёт вас; ибо уста Господа говорят» (Ис. 1:16-20).

Так вот, Тот Бог, Который даровал возможность Израилю избрать благословение или проклятие, предлагает то же самое и нам с вами сегодня. Как это сделать? Прежде всего, насколько только это возможно, привести в порядок всё недоброе, что было в вашем прошлом. Конечно, есть вещи, которые исправить уже нельзя, например: сделанный аборт или смерть человека, которому ты причинил когда-то зло, и теперь уже не можешь попросить у него прощения. Однако многое в твоей жизни всё-таки можно ещё урегулировать. Воззови к Господу, умоляя помочь тебе вырвать злые посевы из твоего прошлого, прежде чем они принесут свой горький плод. Постарайся вспомнить всех, кого ты обидел, и приведи в порядок твои отношения с ними. Отыщи тех, у кого ты когда-то что-то украл, и возврати или возмести нанесенный ущерб. Вспомни пример Закхея, который готов был воздать вчетверо. Прости всех, кто тебя обидел. Перестань доказывать самому себе, что они всё же неправы и ты ничем не заслужил такого к себе отношения. Как можно столько лет вынашивать в сердце непрощение, если хорошо знаешь слова Иисуса: «А если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6:15)?! Неужели тебя не пугает страшная участь – быть непрощённым, а значит, и отверженным?!.. А если пугает, тогда поторопись сам простить. Сделай то, чему учит нас Священное Писание, говоря: «Разреши оковы неправды, развяжи узы ярма и угнетённых отпусти на свободу» (Ис. 58:6).

Поступи так, как это сделала одна женщина, которая, уверовав в Господа, прежде всего, обошла своих друзей и знакомых, прося прощение за всё, чем, живя в мире, обидела или послужила поводом к преткновению. Потом она поехала к своей бывшей подруге и призналась, что много лет тому назад украла у неё очень дорогое

кольцо, которое потом потеряла. Не в силах его вернуть, она заплатила ей двойную сумму, после чего вздохнула с облегчением. Затем, смиряя себя, рассказала своим взрослым сыну и дочери, что в детском возрасте совершала над ними колдовские манипуляции, навлекши тем самым оккультное проклятие, чем побудила их глубже и серьёзней взглянуть на проводимое ими номинальное христианство. Так она заключила мир с людьми, и Бог даровал ей прощение. А ведь когда Он прощает, то забывает и никогда уже больше не вспоминает. Результатом такого покаяния стали многие благословения, которые были настолько очевидны, что родственники, друзья, знакомые и коллеги по работе не переставали удивляться происходившим в ней переменам.

Господь не отменяет прошлого. Что было, того больше не вернёшь. Однако даже если в нём уже невозможно многого исправить, при осознании сделанных грехов и ошибок Он дарует прощение, которое становится путём к восстановлению. Посылая следующий день, Он даёт новую надежду, позволяя начать всё заново: любить, служить и поддерживать других ради Его великого и Святого имени. Так не будем же терять предоставленной нам возможности и воспользуемся проявленной Богом милостью! Сегодня же сделаем новое начало, и тогда наше греховное прошлое навсегда останется позади.

## Глава 4

## Важность освящения

В одном из своих псалмов Давид восклицает: «Господи! Кто может пребывать в жилище Твоём? Кто может обитать на **святой** горе Твоей?». Или, говоря другими словами, «Кто из людей может приблизиться к Тебе, Боже?!». Задавая этот вопрос, он сам же даёт и ответ, который включает в себя ряд качеств: «Тот, кто ходит непорочно, и делает правду, и говорит истину в сердце своём; кто не клевещет языком своим, не делает искреннему своему зла, и не принимает поношения на ближнего своего; тот, в глазах которого презрен отверженный, но который боящихся Господа славит; кто клянётся, хотя бы злому, и не изменяет; кто серебра своего не даёт в рост и не принимает даров против невинного. Поступающий так не поколеблется вовек» (Пс. 14:1-5).

Исходя из этого, можно сделать вывод, что для нашего Небесного Отца важно не то, что мы в Него верим и Ему поклоняемся, а то, каково перед Ним наше хождение. Одно дело знать истину, и совсем другое – жить в соответствии с ней. На Своей святой горе Бог хочет пребывать с теми, чья вера проявляет себя не в словах, а в жизни, на деле. И хотя Он не отвергает приходящих к Нему грешников, тем не менее, любит праведных и благоволит к ним, потому что Сам является святым. Именно поэтому на страницах Священного Писания оставлены такие слова: «Но, по примеру призвавшего вас Святого, и сами будьте святы во всех поступках; ибо написано: «будьте святы, потому что Я свят» (1Пет. 1:15-16). Подтверждая необходимость стремления к святости для христиан, Освальд Чемберс писал: «Предначертанная цель человеческих стремлений – это не счастье и не здоровье, а именно святость. Бог – это не вечный механизм благословения людей. Он пришёл, чтобы спасти человека вовсе не из жалости к нему, а потому что создал его для славы Своей и жизни в святости».

Смысл слов «святой, свят, святость и освящение» можно понять, только рассматривая их в тесной связи друг с другом. Их значение в буквальном переводе можно передать глаголом «отделять». В Священном Писании это слово упоминается уже в самых первых стихах Книги Бытия, которые рассказывают о сотворении мира: «И увидел Бог свет, что он хорош; и отделил Бог свет от тьмы» (Быт. 1:4). У древних евреев словом «святой» называлось всё то, что отделялось от обычного, мирского употребления, потому что усматривалось для применения в особых целях при служении Господу. В духовном смысле «освящение» означает отделение от всякой греховной мерзости и нечистоты, которая существует в окружающем нас злом, развращённом мире, и всецелую отдачу себя в собственность Небесному Отцу.

Во времена Ветхого Завета всё избранное для освящения Бог непременно отделял. Именно по этой причине израильский народ был выведен из Египта. Позже левиты должны были отделиться от общей массы израильтян, вышедших из этой страны, чтобы стать собственностью Господа (см. Чис. 8:14). Сыны Аарона также были отделены от прочих членов общества для совершения священнического служения (Исх. 28:1). Однако на этом дело у них не заканчивалось. Отделившись, они должны были омыться и очиститься от всякой нечистоты по предписанным Богом ритуалам, после чего, получив помазание священным елеем, обязывались хранить себя непорочными, то есть святыми. С тех пор тот или иной человек, вещь или предмет, отделённые от обычной среды, посвящённые Господу и предназначенные для служения Ему, стали носить название «освя**щённые**» или «**святые**». Отсюда произошло и такое применимое только к верующим людям понятие как святость, под которой подразумевается непричастность ко злу, духовная и нравственная чистота, непорочность духа, души и тела.

Хотя ветхозаветные времена давно прошли, в наши дни вопрос освящения по-прежнему остаётся одним из

главных вопросов, который приходится решать каждому искреннему христианину, потому что именно от этого зависит будущее, ожидающее его в вечности. Не зря же Слово Божие говорит, что «без святости никто не увидит Господа» (см. Евр. 12:14). Хорошо зная об этом, сатана всегда старался сделать всё возможное, чтобы внести в эту важную часть практического христианства как можно больше путаницы и неразберихи. А всё для того, чтобы человек не имел чёткого представления, каким образом достигается то, что, собственно, является заповедью и волей Божией, а значит, обязательным для исполнения. В представлениях верующих людей ни одна духовная истина не была искажена в такой степени, как понятие о святости и путях её достижения. Именно эти заблуждения толкали их на самые невероятные и бессмысленные поступки и действия. К примеру, во времена средневековья состояния святости старались достичь, прибегая к отшельничеству, аскетизму, длительным изнуряющим постам, истязаниям своего тела и дальним паломничествам к объявленным церковью святым местам, пребывание в которых приводило якобы к освящению. Позже святость пытались приобрести либо за деньги, покупая отпускающие грехи индульгенции, либо принуждая себя к обязательным регулярным исповеданиям грехов перед священником, либо изолируясь от греховного мира в монастырях, либо ещё какими-нибудь другими путями и способами.

Надо сказать, что, несмотря на то, что Слово Божие достаточно подробно описывает вопрос освящения, современные христиане, относящиеся к разным деноминациям, по-прежнему не имеют в этом единого подхода и общего мнения, предлагая множество противоречивых толкований, в которых нередко бывает трудно разобраться. Одни дети Божии убеждены, что становятся святыми, получив крещение Духом Святым. Другие говорят, что святость можно развить в себе путём духовной эмоциональности, в связи с чем, стремясь к быстрому результату, прибегают к широко пропагандируемым в

наши дни новым и весьма разнообразным способам. Их привлекает ощущаемая при молитве трепетная дрожь, которая расценивается как прикосновение Божие, чувство теплоты или прохождения «электрического тока», а также другие необычные ощущения в теле. Третьи принимают за святость напыщенные фразы о необычайно глубоком понимании истины, открывающемся им каким-нибудь особенным сверхъестественным образом. Четвёртые изо всех сил стремятся к кажущейся свободе, которую они якобы получают в результате целой серии повторяющихся исповедей, по их мнению, поднимающих человека на более высокий духовный уровень. В подобном увлечении такие верующие заходят настолько далеко, что принуждают к этому других и становятся в полном смысле зависимыми от подобного рода исповедей, уподобляясь наркоманам, которые уже просто не могут жить без своих наркотиков.

Результатом такого рода стремлений к святости становится поначалу заманчиво быстрый успех, подъём и кажущееся духовное процветание, а затем следующий за этим стремительный спад, заканчивающийся разочарованием и унынием. Мучаясь в своей безысходности, эти жаждущие получения быстрой святости души не понимают, что в поисках желаемого давно уже сбились с правильного пути. Остерегая от подобного рода крайностей, другие верующие призывают к рассудительности и трезвости в вопросе освящения. Они регулярно уделяют время общению с Господом, ревностно молятся, прославляют Его в песнопениях, однако жизнью своей мало чем отличаются от первых, потому что также не могут оставить своей греховности, воспринимая её как неизбежную участь каждого человека, которую никто не может избежать.

Что же касается номинальных христиан и людей мира, то они намеренно делают всё возможное, чтобы понятия «святость и освящение» вызывало у людей только отрицательные эмоции. В их кругах под святостью понимается законничество и сухость, различные

ограничения или полный отказ от всего, что приносит человеку наслаждение, а также бесчисленные условности в одежде, еде и развлечениях, сопровождаемые непременным ежедневным чтением Библии, которая каждый раз напоминает о том, чего нельзя делать. С понятием «святой» у них связаны такие определения, как недоступный, замкнутый и фанатичный. А это всё кажется им не отвечающим требованиям времени и не имеющим никакого отношения к современной, цивилизованной и свободной жизни. По этой причине у скептиков и критиков слово «святость» вызывает скорее усмешку или саркастическую улыбку, чем заинтересованность и признание.

Впрочем, подобный подход к вопросу освящения и святости нисколько не удивляет, если учесть, в каком грязном и развращённом мире мы сейчас живём. Ведь повсеместно распространяющийся грех и разного рода зло не только неимоверно возросли, но и всячески оправдываются. Средства массовой информации – газеты, журналы, рекламы, кинофильмы, теле- и радиопрограммы и тому подобное – рекламируют и пропагандируют распущенность, безнравственность, алчность, жестокость и насилие. Супружеская неверность, нестабильность брака и связанные с этим разводы, потрясающий фундамент семьи извечный конфликт поколений, повсеместно распространяющиеся алкоголизм и наркомания, ставшие неотъемлемой частью нашей жизни, ложь, обман и лицемерие, беззакония, творящиеся в мировой экономике и политике, вопиющая несправедливость в распределении материальных средств и многое-многое другое обусловливает резко негативное отношение к святости. По этой причине у людей возникает антипатия ко всему, что с ней связано, и они инстинктивно стараются отгородиться от данного понятия.

Однако часто именно то, что воспринимается людьми как нечто отрицательное, на самом деле благотворно влияет на душу и вообще на нашу человеческую жизнь. Муж Божий К. Льюис сказал однажды:

«Как мало знают те, кто считает, что святость — это чтото скучное. Когда имеешь дело с истиной, она захватывает тебя целиком своей неопровержимостью. Если хотя бы десять процентов населения земли обладали святостью, мир мгновенно бы преобразился, и люди стали бы намного счастливее».

Согласно краткому Вестминстерскому катехизу, освящение — это «действие свободной Божьей благодати, которым всё наше человеческое существо обновляется по образу Божьему и получает способность всё более и более умирать для греха и жить для праведности». Освальд Чемберс говорил о нём так: «Освящение – это не что иное, как святость Иисуса Христа, проявленная во мне. Дивный секрет святой жизни состоит не в подражании Ему, а в позволении совершенным качествам Иисуса проявлять себя в моём смертном теле. Освящение означает привитие мне святых качеств Христа, то есть Его терпения, Его любви, Его святости, Его веры, Его чистоты и Его благочестия. Это не извлечение силы у Христа для святой жизни, но получение от Него святости, которая была когда-то в Нём и теперь проявляется во мне. При этом все силы тела, души и нашего духа обузданы, находятся под контролем разума и направлены на служение Господу. Хотя грех в таком случае полностью не уничтожается, он, тем не менее, лишается возможности в нас прогрессировать и производить своё дальнейшее разрушающее действие. Нравственное обновление, в процессе которого мы всё дальше уходим от того, чем были когда-то прежде, совершается Духом Святым, вселяющимся в нас, как написано: «И такими были некоторые из вас; но омылись, но освятились, но оправдались именем Господа нашего Иисуса Христа и Духом Бога нашего» (1Кор. 6:11).

Освящение души и очищение себя от всего того, что неугодно Господу, — тесно связанные понятия, которые, по сути, неотделимы друг от друга. Без очищения невозможно освящение, а стремление к освящению неизменно подводит душу к очищению. Но ни то, ни

другое было бы невозможно без осознания собственной греховности, которое является одним из ценнейших явлений в жизни человека. Иисус не случайно однажды сказал, что когда придёт Дух Святой, то первое, что сделает, — обличит нас во грехе. Когда Он пробуждает совесть человека и вводит его в присутствие Божие, то отношения с людьми отходят на задний план и самым важным становятся отношения с Господом, как это случилось когда-то с царём Давидом, который, осознав свой грех, мог только сказать: «Тебе, Тебе единому согрешил я, и лукавое пред очами Твоими сделал» (Пс. 50:6).

В современных христианских церквях в вопросе подхода ко греху существует две крайности. Большая часть проповедников либо вообще не касается этой темы, боясь обидеть людей, прямо говоря, что они грешники и называя вещи своими именами, либо упоминает об этом мимоходом и то очень завуалированно. Для них Бог подобен доброму дяденьке на небесах, который только тем и занимается, что долготерпит, милует, прощает и благословляет, любя нас такими, какими мы являемся. Такая чрезмерная осторожность и предусмотрительность ведёт к вседозволенности и непростительному попустительству, потому что души теряют страх перед Богом, делая всё, что им заблагорассудится. Однако есть и такие проповедники, которые бросаются в другую крайность, непрестанно говоря о грехах, так что слушающим Бог начинает казаться тираном, Который только и ждёт, чтобы человек споткнулся и согрешил, после чего тут же его наказывает. Где практикуются подобного рода проповеди, люди настолько боятся готового в любой момент излиться гнева Божьего, что забывают о том, с каким любящим и милосердным Богом имеют дело.

Подобные неправильные подходы ко греху влекут за собой и неверное толкование вопроса освящения. Так, к примеру, одни служители говорят, что мы освящаемся Богом сразу же, в момент покаяния. Другие заставляют людей освящаться по заранее заготовленным

ими перечням грехов, формам, схемам и правилам. Третьи делают этот вопрос главной и почти единственной темой своих проповедей, оказывая тем самым на слушателей настолько сильное эмоциональное давление, что те, впадая в крайность, занимаются постоянным выискиванием у себя грехов, чтобы в очередной раз их исповедать.

Такие крайности ничего хорошего, разумеется, не приносят, потому что дезориентируют души людей, внося неразбериху в их понимание истины и мешая правильному подходу к вопросу духовных приоритетов. Каждый христианин знает, что причиной всех бед является грех, поэтому, чтобы решить эту проблему. нужно воспользоваться тем «методом лечения», который бы коренным образом изменил сложившуюся ситуацию. Единственным таким методом, оставленным на страницах Библии и доказавшим свою эффективность на протяжении всей человеческой истории, является освящение, которое начинается после обращения человека к Господу и продолжается всю его последующую жизнь. В основе подобного стремления к освящению лежит чувство неудовлетворённости собой и проводимым поверхностным христианством.

Неудовлетворённость – благотворное состояние. Когда мы неудовлетворены, то стремимся к чему-то большему, и Бог дарует то, чего нам не хватает. Если же мы всем довольны и самодостаточны, значит, ни к чему уже не стремимся. Довольство собой не только ослепляет, но и является силой, тормозящей духовное развитие, возрастание в вере и зрелость души в целом. Для понимания этого достаточно вспомнить строгие слова Господа, обращённые к Лаодикийской церкви: «Ибо ты говоришь: «я богат, разбогател и ни в чём не имею нужды»; а не знаешь, что ты несчастен и жалок, и нищ и слеп и наг. Советую тебе купить у Меня золото, огнём очищенное, чтобы тебе обогатиться, и белую одежду, чтобы одеться и чтобы не видна была срамота наготы твоей, и глазною мазью помажь глаза твои, чтобы видеть» (Отк. 3:17-18).

Таким образом, уверенность, что у нас всё хорошо, что всё необходимое уже достигнуто и стремиться к чему-то большему, в общем-то, незачем, может оказаться не только самообманом, но и остановить в том, что является совершенно необходимым, и о чём в Священном Писании прямо, без всяких оговорок сказано: «Ибо воля Божия есть освящение ваше» (1Фес. 4:3). А если так, тогда мы просто уже не имеем права смотреть на освящение как на что-то такое, что можем делать, а можем и не делать по нашему усмотрению. Ведь всё, что является волей Божией, требует от нас не просто принятия, но и обязательного исполнения, если, конечно, мы действительно считаем себя христианами. Противясь этому, мы, сознавая то или нет, противимся Небесному Отцу.

В подходе к вопросу об освящении и святости через личное очищение от своих грехов всех христиан можно разделить на пять основных групп:

- 1. К первой и, увы, наиболее многочисленной относятся те из них, души которых с каждым днём всё больше черствеют, так как осознанно и произвольно грешат. Их духовная жизнь представляет сплошную череду поражений, которые следуют одно за другим. Они находятся в полной зависимости от нескольких грехов или, по меньшей мере, от одного из них. У таких людей уже одно упоминание о необходимости очищения и освящения вызывает возмущение и неприятие, подобно нечистоплотным личностям, которые не любят мыться и переодеваться, поэтому бурно реагируют, когда им об этом говорят. К ним относятся именно те, кто очень любит рассуждать о том, что человек просто не может не грешить, потому что рождён во грехе.
- 2. Вторую группу составляют такие верующие, которые охотно слушают беседы на темы святости и освящения, положительно откликаясь на них, однако сами не торопятся вступать в этот процесс, хотя вроде бы внешне и раскаиваются во всём недобром, что они сделали. Останавливаясь на стадии осознания своих грехов

без исповедания и полного оставления их, они тем самым обрекают себя на длительный духовный застой и топтание на одном месте без особых перемен в их духовной жизни.

- 3. К третьей группе можно причислить тех, кто устал от своего поверхностного, формального христианства и ищет пути выхода из него. Сознавая свою неосведомлённость в вопросах очищения и освящения, они читают много духовной литературы, обращаются за советом к различным служителям, а затем приходят к пониманию, что нуждаются в душепопечительской помощи. Их искания истины приводят к заметному духовному возрастанию, потому что они много времени проводят в чтении Библии и молитвенном общении с Господом. Испытывая при этом незнакомые доселе чувства радости и удовлетворения, они постепенно убеждаются в том, что находятся на истинном пути, что побуждает их идти дальше в этом направлении. На данном этапе Бог уже может открывать им глаза на их греховность, побуждая к первому в жизни глубокому очищению. Искренне раскаиваясь в грехах и приводя в порядок свою жизнь, они начинают лучше понимать и ценить любовь Божию, Его милосердие и терпение.
- 4. Для четвёртой группы христиан характерно осмысленное вступление в процесс очищения и радость осознания в себе первых перемен и духовных побед. Им кажется, что Бог уже совершил в них самое главное, и их задачей является теперь только пребывание в том, чего они достигли. Однако на самом деле Господь ещё не мог им открыть всей глубины их греховности, потому что знает, что они пока не в силах перенести весь её масштаб, который накапливался годами и десятилетиями, отлагаясь в душе своего рода спрессованными пластами, требующими постепенного их «раздробления» и удаления. Обычно на этой стадии Дух Святой впервые может открыть им глаза на самого ненавистного врага Господа их гордое и высокомерное «Я», которому они всё время служили. Это «Я» сопровождается целой плеядой

связанных с ним многочисленных грехов, таких как: эгоизм, тщеславие, надменность, самолюбие, превозношение, искание славы и признания людей, стремление кем-то быть в их глазах, своеволие, самолюбование, самовосхваление, честолюбие, духовная зависть, ревность и многое-многое другое. Начавшаяся борьба со своим «Я» обычно бывает настолько тяжела, что человеку начинает казаться, что ей никогда не будет конца, и он готов, едва начав её по-настоящему, всё бросить.

Особенно тяжело в этой битве приходится тем, кто по собственной оценке и мнению людей был, в общемто, хорошим человеком, то есть по сравнению с другими мало грешил, был добропорядочным, честным и ответственным, многого достиг, не был замечен в нечистых делах и в моральном плане вёл достойный образ жизни, являясь в этом для многих примером. Именно в этой своей внешней «хорошести» человек незаметно вырастает в своем «Я», начинает превозноситься, перестаёт бодрствовать и наблюдать за собой, взращивая, таким образом, в себе гордыню, которой Бог противится. Таким «хорошим» грешникам нелегко осознать своё «Я», потому что оно у них скрывается за благочестивой внешностью и добрыми делами.

5. К пятой группе христиан относятся те, кто в вопросе освящения имеет уже познания и большой духовный опыт. В их сердцах царит спокойствие и тихая радость от сознания того, что они идут Божьим путём, каждый раз смиряясь и предоставляя возможность Духу Святому изменять и совершенствовать в них то, в чём Он видит ещё необходимость. Души таких людей проявляют большую чувствительность к любому, даже самому малому греху, не находя покоя до тех пор, пока то, что хоть немного огорчило Господа, не будет приведено в порядок. Личная близость с Небесным Отцом, слышание Его голоса и Божье водительство становятся для них чем-то естественным, подобно физиологическому дыханию, которого в норме мы просто не замечаем. Многие дни и даже недели такие люди способны жить

вообще без греха, не отдавая себе в этом отчёта. Эти верующие постоянно проверяют себя и своё хождение в свете Слова Божьего. Согрешив в чём-то даже очень незначительном, к примеру, сказав что-то повышенным тоном или почувствовав в себе проявление недовольства, они тут же раскаиваются и просят прощения, не откладывая это в долгий ящик. Таким образом, более крупные и глубокие очищения им становятся уже не нужны. В сердце их царит любовь и свобода. Они одинаково приветливы и искренни как с людьми мира, так и с христианами различных конфессий, поэтому являются для всех благословением, без того, чтобы лицемерить и играть благочестивый спектакль. Результаты такого процесса вызывают у окружающих людей восхищение и стремление к подражанию.

Это разделение на группы может отражать и этапы процесса очищения и освящения, который продолжается у христианина всю жизнь, до самой смерти, подводя в конечном итоге к относительной святости. И то и другое не может происходить в нас само собой, только через веру, без того, чтобы мы что-то предпринимали со своей стороны. Для достижения этого необходимы целенаправленные шаги, сделанные нами в правильном направлении, иначе в данном вопросе можно легко зайти в тупик. В Первом Послании Иоанна 3:2-3 сказано: «Возлюбленные! Мы теперь дети Божии, но ещё не открылось, что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему, потому что увидим Его, как Он есть. И всякий, имеющий сию надежду на Него, очищает себя, так как Он чист».

Нельзя не заметить, что вера в Господа у большей части современных христиан строится на утверждении, что в вопросах очищения и освящения Бог всё сделает за нас. А если так, то ни к чему усилия и старания, которые всё равно победы над грехом не дадут. Так, убеждая себя в этом, мы живём, прося Господа очистить наши сердца и изменить в нас то, что Ему неугодно. Проходят годы, а перемен так и нет. Что получается? Бог

виноват?!.. Нет, причина не в Нём, а в нас самих, потому что со своей стороны мы не желаем делать то, что никто другой за нас сделать не может. Если оправдание и спасение приобретаются верой, то святость — делами веры.

Служитель Божий Раймонд Идман в своей книге «Упражнения жизни» писал: «Мы сейчас живём в веке, когда старые дисциплины рушатся, а новых не появляется... Прежде всего, высмеивается дисциплина божественной благодати, на которую смотрят как на законничество и которая абсолютно неизвестна нынешнему поколению, совершенно несведущему в Писаниях. Нашему христианскому характеру необходима большая сила, которую могут дать только дисциплина и упражнения в благочестии».

Дисциплина (в данном случае правильнее было бы сказать самодисциплина) — это приучение себя к строгому порядку в чём-то или подчинение себя обязательному для исполнения правилу или порядку. Духовная дисциплина — это данные Богом способы, применяя которые, мы достигаем святой и благочестивой жизни, исполненной Духом Святым. Истинные дети Божии — это дисциплинированные люди. Так было и так всегда будет. Можно назвать много имён таких дисциплинированных героев христианской веры, начиная со времён первоапостольской церкви и заканчивая благословенными служителями Господа наших дней, таких как: апостол Павел, Августин, Мартин Лютер, Джон Весли, Джон Буньян, Чарльз Сперджен, Джордж Мюллер, Хадсон Тейлор и многие другие.

Едва ли можно найти духовно зрелого и истинно благочестивого христианина, который бы достиг освящения и связанных с ним духовных побед, не прибегая к самодисциплине. Методы её следующие: ежедневное чтение и углублённое изучение Слова Божьего, искренняя и идущая от сердца молитва, использование тишины и уединения в искании близости с Господом, служение ближним, исповедание своих ошибок и грехов с принесением их во свет, приведение в порядок того, что в

отношениях с ближними было неверно. Кроме того, важную роль играет бодрствование, ответственность в исполнении любого дела, за которое берёшься (невзирая на то, касается это плотского или духовного), послушание и покорное принятие воли Божией, какой бы она ни была, жертвенность и многое другое, главной целью и конечным итогом чего является освящение и истинное благочестие.

Разумеется, для нас, современных христиан, настроенных лишь на то, чтобы всё получать без особого труда, подобное напоминание о приложении собственных усилий не только неприятно, но порой и раздражает. Только независимо от того, нравится нам это или нет, слова Иисуса Христа из Евангелия Матфея 11:12 «От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берётся, и употребляющие усилие восхищают его» остаются в силе и для нас с вами сегодня. В угоду нашим понятиям и желаниям Господь никогда и ничего из того, что когда-то говорил, не отменяет.

Основатель международной христианской организации «Путешествие по Библии», доктор теологии Брюс Уилкинсон высказывался по этому поводу так: «Библия говорит, что не кто-то другой, а именно я несу ответственность за то, чтобы покончить со своей греховностью, обратившись от своих злых дел. Господь за это не отвечает. Я сам должен сделать это в ответ на Его призыв. Мы приходим к Нему, просим Его прощения – и Он очищает нас. Нам ничего не надо ждать, а просто отойти от своих худых путей. Самая большая ложь, распространяемая сегодня врагом наших душ, заключается в следующем: «В данный момент я не могу оставить свои худые пути, и до тех пор, пока Сам Бог не поможет мне действительно «захотеть» или «суметь», я буду бессилен что-то изменить. Так что, если я молился и просил Господа в этом помочь, а Он не помог, значит, просто ещё не наступило время для моего очищения».

Эту сатанинскую ложь, влагаемую сегодня в умы людей, можно проследить на примере рассуждений

одного молодого христианина, который в своём письме писал так: «Сегодня стала очень актуальной тема «победоносная жизнь христианина». Впрочем, это и понятно, ведь Иисус действительно когда-то сказал: «Будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный». Только каким образом стать совершенным, если остаёшься прежним «ветхим человеком» и находишься в том же самом греховном теле?! Думаю, что, прилагая собственные усилия и старания, мы не можем улучшить себя и уж тем более стать святыми. Ведь нельзя облагородить своего ветхого Адама, упражняясь в том, чтобы не раздражаться, не злиться, не думать плохого, не смотреть нечистого, не злословить других и так далее и тому подобное. Всё это должен сделать Бог, когда поселится в нас и усмотрит для этого Своё время. Не мы, а Он должен устранить в нас нашу плотскую человеческую природу, распиная её на кресте и таким образом лишая силы».

Как видите, в этом высказывании снова и в который уже раз обнаруживается постоянно повторяющееся человеческое стремление возложить на Бога ответственность за то, что мы должны делать сами! В наше последнее время, характеризующееся повсеместным духовным охлаждением, раздаётся всё больше подобных голосов, утверждающих, что всё за нас должен сделать Бог, а нам остаётся только уповать на Него, верить и ждать совершения Его действий.

На первый взгляд такой подход выглядит вполне правильным и очень даже благочестивым. Только так ли это в действительности? Согласуется ли такое понятие с тем, что говорит Священное Писание? Пожалуйста, вдумайтесь в смысл этого совета: «Итак, возлюбленные, имея такие обетования, очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню в страхе Божием» (2Кор. 7:1). Разве не звучит в нём призыв лично к нам, побуждая к действию? А вот ещё другие, знакомые нам слова: «Итак умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение, за которые гнев Божий грядёт на

сынов противления, в которых и вы некогда обращались, когда жили между ними. А теперь вы отложите всё: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его и облекшись в нового, который обновляется в познании по образу Создавшего его... Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу...» (Кол. 3:5-10, 12-13).

Где тут утверждение, что Господь всё Сам сделает за нас?! На это нет даже намёка! Наоборот, в каждом из звучащих здесь призывов — умертвите, отложите, облекитесь — видна возложенная непосредственно на человека ответственность за те перемены, которые должны в нём произойти. Причём указана ещё и последовательность наших действий. Сначала перечисляется то, что именно из прошлой жизни нам нужно оставить и умертвить, а затем то, что необходимо после этого приобрести. Достижение того, что делает верующего человека поистине новой тварью во Христе, невозможно без оставления тех вещей, которые ему нужно «отложить», для чего, разумеется, требуется приложение необходимых для этого усилий.

Продолжая данную мысль, поясняющую, как и для чего совершается очищение и освящение, во Втором Послании к Тимофею апостол Павел говорит: «Да отступит от неправды всякий, исповедующий имя Господа». А в большом доме есть сосуды не только золотые и серебряные, но и деревянные и глиняные; и одни в почётном, а другие в низком употреблении. Итак, кто будет чист от сего, тот будет сосудом в чести, освящённым и благопотребным Владыке, годным на всякое доброе дело. Юношеских похотей убегай, а держись правды, веры, любви, мира со всеми, призывающими Господа от чистого сердца» (2Тим. 2:19-22).

В этом отрывке перечислены три основных действия, которые Господь ожидает от людей, стремящихся

быть «сосудом в чести», «освящённым» и «годным на всякое доброе дело». Выражаясь современным языком, «отступить от неправды» значит перестать сознательно грешить, «быть чистым от сего» означает уклоняться от прежних своих пороков, «юношеских похотей убегать» — значит перестать руководствоваться похотью очей и желаниями плоти. Без исполнения этих трёх условий нет смысла рассчитывать на возможность «держаться правды», то есть иметь в себе стремление к святости.

Такое же правильное указание на путь, ведущий к святости, было дано Павлом и евреям, к которым оно прозвучало так: «Посему и мы, имея вокруг себя такое облако свидетелей, свергнем с себя всякое бремя и запинающий нас грех, и с терпением будем проходить предлежащее нам поприще, взирая на начальника и совершителя веры, Иисуса (Евр. 12:1-2). Таким образом, во всех перечисленных Посланиях звучит один и тот же призыв — очиститься от греха и, исполнившись правды, следовать за Господом.

Эти ясные наставления апостола Нового Завета полностью согласуются со словами Бога-Отца, обращёнными в Ветхом Завете к Его избранному народу Израилю: «Если Я заключу небо и не будет дождя, и если повелю саранче поядать землю, или пошлю моровую язву... и смирится народ Мой, который именуется именем Моим, и будут молиться, и взыщут лица Моего, и обратятся от худых путей своих: то Я услышу с неба, и прощу грехи их, и исцелю землю их» (2Пар. 7:13-14). Как из этого видно, Бог никогда не предлагал человеку ускоренного пути к святости, но предписывал продолжающийся во времени процесс.

Многие верующие считают, что основным условием для того, чтобы Бог услышал их молитвы, простил им грехи, освятил и послал Свои благословения, является усиленная молитва. Понимая так, они молятся, молятся и молятся, умоляя Небесного Отца даровать им милость, изменить их печальное состояние и послать великое духовное пробуждение. Только проходит год за

годом, а в христианстве не только ничего не меняется к лучшему, но становится всё хуже и хуже. Почему? Да потому, что истинным ключом к разрешению этой проблемы является совсем другое, а именно — направленное к нам Божье повеление «обратиться от худых путей своих», то есть сделать именно то, о чём неоднократно говорил апостол Павел. Нет смысла умолять Господа проявить в нас Свою святость или послать духовное пробуждение, если мы не готовы очиститься от нашей греховной проказы.

Само собой разумеется, без Бога мы святыми не станем, потому что только Он свят. Без Его милости и благодати мы ничего не сможем достигнуть. Однако, что касается путей к освящению, то без нашего участия, заинтересованности и стремления к достижению святости Бог не только не сможет, но и не будет ничего делать. Но и это не всё. Во Втором Послании Коринфянам есть ещё нечто, что является для нас не только призывом, но и в полном смысле требующим исполнения повелением Божьим, которое звучит так: «Не преклоняйтесь под чужое ярмо с неверными. Ибо какое общение праведности с беззаконием? Что общего у света со тьмою? Какое согласие между Христом и Велиаром? Или какое соучастие верного с неверным? Какая совместность храма Божия с идолами? Ибо вы храм Бога живого, как сказал Бог: вселюсь в них и буду ходить (в них); и буду их Богом, и они будут Моим народом. И потому выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому, и Я прииму вас; и буду вам Отцем, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорит Господь Вседержитель» (2Кор. 6:14-18). Заметили ли вы, что в этом отрывке Нового Завета, касающемся нашей принадлежности Богу и Его пребывания среди нас, имеется одно непременное условие: «Выйдите из среды их и отделитесь, говорит Господь, и не прикасайтесь к нечистому». Таким образом, если мы с вами этого не сделаем, Господь просто не сможет нас принять.

Встретившись с истиной Божьей, мы должны начать немедленно действовать, иначе просто не продвинемся вперёд в претворении её в своей жизни. Отказ от действия сковывает человека, оставляя его там, где он прежде находился. Зато как только он начинает конкретно что-то предпринимать, в нём незамедлительно происходят изменения, делая его постепенно совершенно другим. Собственно говоря, с этого момента прекращается простое существование и начинается новая, настоящая жизнь, которая проявляется именно тогда, когда мы действуем, прилагая максимум своей воли. Только избавившись от старой плотской человеческой природы, можно позволить родившейся в нас новой твари во Христе занять её место.

Подтверждением правильности такого подхода к вопросу освящения могут послужить слова известного толкователя Библии Уильяма Макдональда, который говорит: «Бог хочет и может сделать меня святым. Однако в процессе освящения многое зависит и от меня самого. К своей вере я должен приложить добродетель, рассудительность, воздержание, терпение, благочестие, братолюбие и любовь. Кроме того, мне необходимо облачиться во всеоружие Божие. Мне нужно также отложить образ жизни ветхого человека и облечься в нового человека. А ещё я должен ходить в Духе (см. 2Пет. 1:5-7, Еф. 4:22-24, 6:13-18, Гал. 5:16). Духовное развитие христианина будет успешным лишь тогда, когда он осознает необходимость слияния божественного и человеческого. Мы должны молиться так, как если бы всё зависело от Бога, и трудиться, как если бы всё зависело от нас».

Божий метод освящения — это не человеческая активность, опирающаяся на собственные силы, и не пассивность, вызванная расчётом на то, что всё за нас сделает Господь, а целеустремлённые усилия освящаемого человека, который сознаёт свою полную зависимость от Небесного Отца. Помня о том, что без поддержки Спасителя мы не способны делать ничего

доброго и что Он готов дать нам необходимые силы для всякого благого дела, мы постоянно пребываем во Христе, прося Его о помощи и получаем её. Именно так и совершается освящение, которое представляет собой продолжающийся во времени процесс сотрудничества Бога и Его дитя. В нашем духовном становлении, возрастании в вере и преображении в образ Христа играет роль как человеческий фактор, так и Божий, который проявляется в нашей обработке Господом посредством окружающих нас людей, трудных обстоятельств, финансового давления, условий жизни и многого другого, что отшлифовывает грубые, нечестивые грани нашей греховной плотской человеческой природы и недобрые черты врождённого или приобретённого характера.

Сколько людей на земле прилагают максимум усилий и стараний для получения хорошей профессии, повышения своей квалификации, достижения научной степени и совершенствования в профессиональной сфере. Они напрягаются, чтобы приобрести хорошую форму тела для достижения успехов в спорте, всецело сосредотачиваются на своём бизнесе или карьере, однако когда дело касается упражнения в благочестии и вытекающем отсюда освящении, тогда у них на это нет желания, времени, терпения, настойчивости и усидчивости. Пренебрегая самодисциплиной, самоконтролем и упражнением в благочестии, нельзя рассчитывать на возрастание в вере и принесение богатого плода Господу. А духовное бесплодие и бесцельная жизнь являются главной причиной томления и терзания души христианина.

Разумеется, никто не может принудить нас войти в процесс очищения и освящения, и уж тем более этого не будет делать Бог, Который Сам вложил в человека свободную волю. Делать это или нет — мы должны решить сами. Только прежде чем сделать свой выбор, стоит подумать о том, что ожидает нас, если мы отрицательно ответим на Божий призыв к освящению. Приведу лишь некоторые возможные последствия:

- 1. Всю свою христианскую жизнь мы будем оставаться духовными младенцами, способными принимать лишь духовное молоко.
- 2. Мы не сможем рассчитывать на близость с Господом и слышание Его голоса, потому что наши грехи будут постоянно разделять нас с Ним.
- 3. Не желая освящения, нет смысла ожидать проявления в нас силы Божией, потому что всякий грех препятствует действию Духа Святого. А где не пребывает сила свыше, там любое служение Господу будет совершаться по принципу «для Бога, но без Бога».
- 4. Не являя в своей жизни святости, мы не в состоянии стать «светом и солью» для окружающего нас мира, а значит, не исполним того, к чему призывает нас Слово Божие устами нашего Спасителя.
- 5. Без освящения мы не способны возрастать в вере, а значит, духовно будем постоянно топтаться на месте или ходить по кругу, ошибочно считая, что движемся вперёд.
- 6. Где нет освящения, там процветает бессильное номинальное христианство, неспособное привлекать людей ко Христу. Таким образом, мы предопределяем себе участь «бесплодной смоковницы», о которой читаем на страницах Священного Писания.
- 7. Отклоняя освящение, нельзя рассчитывать на умерщвление в себе плотской человеческой природы, а значит, и на способность стать новой тварью во Христе. Таким образом, мы обречены на протяжении всей своей жизни оставаться плотскими христианами, то есть теми, о которых в Слове Божием сказано: «живущие по плоти Богу угодить не могут» (Рим. 8:8). Мало того, умирая в своих грехах, которые следуют за нами в вечность, мы не можем быть абсолютно уверены, что спасёмся хотя бы даже, как головня из огня.

Читая эти строки, многие, наверно, зададутся вопросом: «Но разве возможна полная безгрешность для человека, живущего на грешной земле? Не говорит ли нам Слово Божие о том, что «все мы много согрешаем»

(Иак. 3:2) и «нет праведного ни одного... все совратились с пути, до одного негодны: нет делающего добро, нет ни одного» (Рим. 3:10-12)? А если так, тогда к чему все эти красивые слова об освящении, если этого нам всё равно не удастся достигнуть? Кроме того, мы ведь спасаемся не своей святостью, а по благодати Божией и верой в Иисуса!».

Да, это действительно так, только одно не исключает другого. Основополагающие истины о милости и благодати Божьей не только не отвергают, но и утверждают необходимость очищения и освящения. Не зря же написано, что «благость Божия ведёт тебя к покаянию» (Рим. 2:4), то есть именно к тому, что является первым шагом на пути очищения и освящения. Благодать нам для того и даётся, чтобы мы смогли распять свою плоть с её страстями и похотями. Прощая женщину, взятую в прелюбодеянии, Иисус сказал ей в напутствие: «Иди и впредь не греши» (Ин. 8:11). Точно так же, исцелив человека, который тридцать восемь лет был глубоким инвалидом, Он предупредил: «Вот ты выздоровел; не греши больше, чтобы не случилось с тобою чего хуже» (Ин. 5:14). Апостол Павел тоже умолял христиан в Коринфе, «чтобы благодать Божия не тщетно была принята» ими (2Кор. 6:1). Собственно, благодать для того и проявляется, чтобы изменять человека, давая ему способность не грешить (см. Тит. 2:11-12; Рим. 8:3-4). Прощая нас, она открывает путь к переменам. Господь не говорит, что мы хорошие, если мы плохие, поэтому утверждать обратное или игнорировать необходимость очищения от грехов значит быть духовно слепым и заниматься самообманом, который проявляется в том, что мы ищем объяснение и оправдание своим грехам.

Впрочем, подобное явление всегда имело место в человеческой жизни и особенно свойственно нашему времени, в котором принято всё прикрывать и маскировать. Внешняя неприглядность удаляется с помощью разнообразной косметики, морщины с лица и несовершенства фигуры устраняются хирургическим путём,

седые волосы, с возрастом появляющиеся на нашей голове, скрываются под тем или иным цветом краски, зрительный эффект стройности фигуры достигается специально изготовленным утягивающим нижним бельём и так далее. Что-то похожее наблюдается и в современном христианстве. Глубокая и искренняя вера в Бога подменяется набожностью. Вместо проявления любви-агапе прибегают к ласкающим слух, но ни к чему не обязывающим словам о том, что нас любят. Ревность по Боге замещается религиозной активностью. Отсутствие единства и взаимопонимания прикрывается регулярной организаций различных церковных мероприятий и совместных развлечений членов общины, к примеру, весёлых пикников на лоне природы. Только таким хождением пред Господом и таким служением мы едва ли сможем Ему угодить. Он никогда не настаивает на нашем послушании и не помогает слушаться, а просто излагает нам Свои нормы через Священное Писание, и если мы действительно Его любим, то будем беспрекословно их исполнять.

Пребывать в святости означает быть святым не только в своей сущности, но и в мыслях, чувствах и делах, как написано: «Но по примеру призвавшего вас Святого, и сами будьте святы во всех поступках» (1Пет. 1:15). Важно ещё раз подчеркнуть, что святость — это не однажды начатый и в определённый момент жизни законченный процесс. Освятиться однажды, раз и навсегда, включая будущее, практически невозможно. Прекрасное духовное состояние в какой-то определённый момент нашей жизни вовсе не гарантирует постоянного пребывания в нём в последующее время. Именно поэтому в Слове Божием сказано: «Праведный да творит правду ещё, и святый да освящается ещё» (Отк. 22:11), что подразумевает продолжающийся во времени и при необходимости снова и снова повторяющийся процесс.

Начав следовать по пути освящения, надо прекратить объяснять или оправдывать свои грехи, особенно сознательные. Избавление от их присутствия в нашей

жизни должно стать самым большим желанием. Чем сильнее мы хотим святости, тем скорей будем проявлять готовность заплатить любую цену ради того, чтобы приблизиться к Богу и жить с чистой совестью перед Ним и окружающими людьми. Подобное стремление является не чем иным, как духовным возрождением, то есть таким состоянием, когда рождённый свыше верующий человек, духовно охладев или скатившись до номинального христианства, вновь налаживает правильные отношения с Господом путём смирения, приближения к Нему и искоренения греха в своей жизни.

Надо сказать, что очищение себя от всех известных грехов — одна из самых трудных задач для верующего, за осуществление которой берутся, увы, немногие. Жизнь показывает, что, как только Дух Святой начинает нам открывать всю важность и необходимость освящения, внутри нас начинается отчаянная борьба, потому что мы подспудно понимаем, чего это будет нам стоить. Что-то сильно тянет нас в сторону от правил, норм и требований Иисуса, потому что перед нами встаёт Его условие истинного ученичества — распять своё «Я», взять крест и следовать за Ним, куда и как бы Он нас ни повёл, а этого нашей своевольной, бунтарской человеческой природе никак не хочется.

Точно так же, когда дело касается отождествления со Христом в Его смерти, мы противимся этому, говоря: «Неужели Он так строг! Не может быть, чтобы Он действительно ожидал от меня этого!». Однако Господь действительно строг и на самом деле ожидает от нас этого. Он желает, чтобы мы перестали заботиться о том, что будут думать о нас друзья, и предали своё обнажённое «Я» таким, каково оно есть, в Его отцовские руки. Как только мы сделаем это, Бог освятит нас, даже если для этого потребуется довольно много времени, что, впрочем, и неудивительно. Ведь мы собираем наши грешки и грехи годами и десятилетиями, а это значит, что на избавление от них также потребуется определённое время, которое может вылиться в годы и десятилетия,

подтверждением чему является следующая история, в которой, словно в зеркале, отражается процесс очищения и освящения, претворённый в практике человеческой жизни.

Одна молодая христианка, будучи неудовлетворенной проводимым ею формальным, обрядовым и поверхностным христианством, стала искать выход из сложившегося положения. Она начала усиленно молиться, прося Господа указать ей путь, на котором бы её душа нашла то, чего так жаждет — истинную радость, духовное удовлетворение и уверенность в спасении. Однажды после такой молитвы, встав с колен, женщина почувствовала непреодолимое желание взять в руки Библию. Когда она наугад открыла её, перед глазами, словно подчёркнутые, стояли слова: «И будет там большая дорога, и путь по ней назовётся путём святым; нечистый не будет ходить по нему; но он будет для них одних; идущие этим путём, даже неопытные, не заблудятся» (Ис. 35:8).

Прочитав это, женщина поняла, что получила ясный ответ от Господа, указавшего тот путь, которым ей надлежало дальше идти. Снова и снова перечитывала она этот стих, повторяя вслух каждое его слово: «И будет там большая дорога...». «Где это там?» — подумала она, и словно в ответ взгляд её упал на первые строчки этой главы, где речь шла о пустыне с её сухой землёй и о пустой, необитаемой стране, которые возрадуются и расцветут, как нарцисс. «Как это верно, — шептала христианка, вновь опускаясь на колени. — Моя душа тоже выглядит сейчас, как мёртвая, иссохшая пустыня, которая вопиёт к небу о дожде».

Не выпуская из рук Библию, которая в мгновение ока стала для неё ясным голосом Небесного Отца, она сквозь слёзы продолжала читать: «Укрепите ослабевшие руки, и утвердите колена дрожащие... Скажите робким душою: будьте твёрды, не бойтесь; вот Бог ваш... Он придёт и спасёт вас. Тогда откроются глаза слепых, и уши глухих отверзутся. Тогда хромой вскочит, как олень, и язык немого

будет петь; ибо пробьются воды в пустыне и в степи потоки. И превратится призрак вод в озеро, и жаждущая земля – в источники вод...» (Ис. 35:1,3-7).

«Отец мой дорогой! – плакала женщина. – Это же всё про меня и для меня! Именно мои руки ослабели духовно и именно я нуждаюсь, чтобы Ты утвердил мои ноги, ищущие духовной опоры. Моя душа в смятении и стонет в поисках истины. Именно я духовно немая и хромая! Всё это точно обо мне и потому неужели, несмотря на это, Ты всё же даруешь мне указанные здесь обетования о том, что в пустыне моей души пробьются потоки, а её жаждущая почва сама станет источником вод?!». Когда она сквозь слёзы так говорила, в сердце её прозвучал тихий и нежный голос: «Да, это Мой ответ на твой зов. Вот путь, указать на который ты Меня просила и который называется путём святым. А так как нечистый не может ходить по нему, тебе надлежит начать именно с твоего очищения. Не бойся, что ты в этом неопытна. Встав на него, ты уже никогда не заблудишься».

Так Господь ответил взывающей к Нему дочери, пролив Свой небесный свет в её разум, и с этого момента начался для неё процесс очищения и освящения. Первое, что было положено ей на сердце, – привести в порядок свои отношения с неверующим мужем и детьми-подростками, которые не хотели ничего знать о Боге. Её смирение и искреннее сокрушение, проявленное в тот момент, когда она просила у них прощения за всё недоброе, что те могли в ней видеть, так поразило их, что они глубже задумались о её вере в Бога и в свою очередь также изменили своё поведение. После этого Дух Святой открыл её глаза на то, как она вела себя с коллегами по работе, как христианка не являя им света, поэтому следующим её шагом было урегулирование конфликтов с ними. Это давалось ей очень нелегко, потому что уязвлённое самолюбие и мысли о том, что они поступали с ней тоже несправедливо, нередко становились тому преградой в такой степени, что она мучилась по несколько дней и даже недель, прежде чем одерживала очередную победу над своим гордым «Я», не желающим унизиться. Порой подступала жалость к самой себе, и тогда она усилием воли пробуждала в памяти некоторые из ставших ей Божьим откровением слова: «И путь сей назовётся путём святым. **Нечистый** не будет ходить по нему». Подобное напоминание не только встряхивало её, но и придавало новые силы идти дальше.

Пришёл момент, когда Господь напомнил Своему дитя оккультные грехи, которые она делала, будучи ещё неверующей, а также вещи, имевшие место более пятнадцати лет тому назад, что побудило её прибегнуть к помощи душепопечителя, совершив отречение от власти над нею дьявола. После этого она использовала все возможности, чтобы исправить то недоброе, что было в её прошлом. Но самой тяжёлой и изматывающей была борьба с укоренившимися в ней грехами и недобрыми чертами характера, которые она унаследовала от своих родителей, бабушек и дедушек. Часто она замечала, что то, что ненавидела прежде в них, проявляется теперь в ней самой. А ведь раньше она и не подозревала, что эти качества присущи и ей. В борьбе с этими грехами, которые, казалось, были у неё в крови, она так изнемогала, что временами готова была всё бросить, однако мысль о том, что сама просила Господа указать ей путь выхода из духовного тупика, заставляла, стиснув зубы, оставаться в этой жаркой печи, в которой день за днём сгорала её прежняя плотская человеческая природа.

Так проходили месяц за месяцем и год за годом, в течение которых продолжался труд Божий над её душой. Хотя женщине порой казалось, что она остаётся прежней, муж, дети и окружающие её люди отмечали в ней явные перемены. Исчезли раздражение и обидчивость. Пропала страсть осуждать и критиковать других людей, возмущаясь их словами и поступками. Перестала проявляться постоянная озабоченность и суетливость. Присущая ей требовательность и нетерпеливость сменились спокойствием, терпением и снисходительностью. Когда после молитвенного уединения с Господом она

выходила из своей спальни или появлялась на улице, домочадцы и соседи по дому с изумлением останавливались и всматривались в её лицо, которое светилось миром, радостью и каким-то особенным внутренним покоем, влекущим к ней непреодолимой силой. Так изо дня в день она становилась для них тем светом, о котором говорит нам Священное Писание.

Все эти перемены не могли не отразиться и на взаимоотношениях в семье. С годами муж стал проявлять к жене всё больше любви и внимания, дети выражали своё уважение тем, что открывали матери своё сердце, делясь проблемами или прося у неё совета и молитвенной поддержки, хотя сами уже несколько лет были христианами. Они неоднократно убеждались, что Бог слышит её молитвы и явно отвечает на них, чего и сами желали всем сердцем.

Духовное состояние этой христианки говорило само за себя. Способность слышать голос Божий и иметь водительство свыше стало для неё нормой жизни, без которой она теперь не представляла себе следования за Господом. Её совесть стала настолько чувствительной ко греху, что ни повышенный тон, ни скрытое недовольство, ни мимолётное возмущение не проходили незамеченными. Дух Святой сразу же указывал ей на это, побуждая без промедления приходить к Господу с раскаянием и просьбой о прощении. Двадцать пять лет такого хождения по пути, который ей был когда-то открыт, сделали её совершенно другим человеком, поистине «новой тварью во Христе». Прежнее, старое прошло, всё стало новым. Время от времени она с удивлением отмечала про себя, что в течение двух-трёх и более недель не сказала, не сделала и не помыслила о чём-то таком, чем могла бы огорчить Господа. Подтверждением этому являлись тихая радость, мир и глубокий душевный покой, царившие теперь в её сердце. То, что казалось когда-то чем-то несбыточным, стало реальностью жизни. Хорошо знавшие её члены общины, которую она посещала, не скрывали своего восхищения тем,

чего достигла их сестра. Однако, когда она, делясь пережитым, пыталась убедить их встать на этот путь, на котором, «даже и неопытный не заблудится», они в смущении качали головой, считая, что это им просто не под силу. Лишь единицы решились последовать этому примеру, за что впоследствии были ей очень благодарны, убедившись на собственном опыте в истинности того, о чём она им когда-то рассказывала.

Когда вступаешь на путь очищения и освящения, часто действительно кажется, что ты не имеешь достаточно сил, чтобы победить всех ополчившихся против души врагов, однако стоит вступить в эту борьбу, как рядом оказывается Тот, благодаря Кому ты становишься победителем. Наши ожидания были бы тщетными, если бы мы не начинали битву, а в страхе и трепете просто стояли, ожидая помощи Небесного Избавителя. В Книге Второзакония есть очень хорошие, научающие нас бесстрашию и побуждающие к действиям слова: «И сказал мне Господь: вот Я начинаю предавать тебе Сигона и землю его; начинай овладевать землёю его» (Втор. 2:31).

Видите, Бог готов в любую минуту придти нам на помощь, однако Ему радостно наблюдать, как Его дети, становясь духовными воинами, сами вступают в сражение. Постоянно отражая нападки врага и продвигаясь вперёд, мы не только духовно мужаем, но и сами, часто того не замечая, уподобляемся Христу, что по сути дела является главной целью жизни каждого истинного чада Божьего. Так давайте же сделаем всё от нас зависящее, чтобы, встав на путь очищения и освящения, исполнить усмотренную для нас свыше волю Божию. Не сделав этого, можно оказаться в числе тех, кто, как и в былые времена, вынужден будет с печалью и болью сказать: «Прошла жатва, кончилось лето, а мы не спасены» (Иер. 8:20).

## Глава 5

## Душепопечительство. Его методы и принципы

Дорогие друзья! Мы с вами живём в такое время, когда очень много говорится о независимости человека, о его правах и свободах. Люди считают, что никто им не может указывать на то, что им делать и чего не делать, что хорошо и что плохо. Каждый думает, что он может сам решать, что для него допустимо, а от чего следует воздерживаться. Однако практика жизни показывает, насколько дезориентированным в такой свободе может быть человек и как часто он нуждается в посторонней помощи. Подтверждением этому являются постоянно учащающиеся случаи обращения за советами и консультациями к психологам, психотерапевтам и психиатрам. Причём, к этому прибегают не только люди мира, но и, увы, довольно часто христиане. Вот почему тема душепопечительства с годами становится всё более актуальной, заставляя пересматривать сложившиеся годами и десятилетиями старые понятия и представления.

К сожалению, в имеющейся в наши дни духовной литературе на русском языке трудно найти книги, которые бы глубоко и в то же время ясно и просто освещали вопросы душепопечительского служения. Да и сама эта область столь важной и нужной духовной деятельности выглядит в сознании верующих людей очень неоднозначно и расплывчато, следствием чего является почти полное неведение в вопросе, которому должно бы уделяться особое внимание. Как и во многих аспектах христианской жизни у детей Божьих по этому вопросу существуют различные, часто противоположные мнения, доходящие до крайностей: от полного отрицания необходимости и полезности этого служения до жёстких законов, вынуждающих верующих людей снова и снова исповедовать свои грехи. Именно такой подход очень характерен для многих культов и сект, широко распространившихся по всему миру в наше последнее время.

В противоположность им противники душепопечительства заявляют, что оно неверно уже потому, что в Священном Писании нет слова «душепопечитель», а следовательно, это небиблейское понятие.

Рассуждая так, они забывают, что слова «пастор» также не найдёшь на страницах Библии, однако практически в каждой современной христианской общине есть пастор, и это никого не смущает. В Новом Завете использовалось слово «пастырь», вместо которого теперь применяют «пастор», подразумевая этим род и характер его служения. Апостола Павла никогда и никто не называл душепопечителем, евангелистом или миссионером, однако, говоря современным языком, именно им он и был. Рассказывая о себе и своём служении, он, к примеру, говорил: «Кроме посторонних приключений, у меня ежедневное стечение людей, забота о всех церквах. Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся?» (2Кор. 11:28). А это, собственно, и есть то, что лучше всего характеризует душепопечительское служение. Как русское слово «душепопечитель», так и немецкое «Seelsorger» означают «проявляющий попечение о душе» или «заботящийся о душе». Одной из обязанностей душепопечителя является разъяснение и наставление, а о наставниках и наставничестве Слово Божие упоминает неоднократно.

Слово «душепопечительство» говорит само за себя. Несмотря на то, что в Библии в своём конкретном звучании такого выражения не встречается, то, что оно собой подразумевает, постоянно в ней упоминается. Мало того, при чтении Священного Писания складывается впечатление, что душепопечительство как таковое является главной целью и основной причиной его написания. Если глубже вникнуть в смысл каждой Книги Библии, начинаешь понимать, что главной её задачей является наставление, вразумление, поучение, предостережение или обличение человека, что, собственно, и составляет заботу и попечительство о его душе.

Многие жизненные перемены, чего бы они ни касались, вызывают чувство утраты, а каждая потеря щемящее желание утешения и дружеского участия. Постигающие нас печали, горе, скорбь, болезнь и душевное смятение каждый человек переносит по-своему, однако все мы нуждаемся в том, чтобы выплакать слёзы на чьей-то груди, задать мучающие нас вопросы и выплеснуть наружу свои проблемы. Вот почему в такие минуты очень ценно присутствие людей, с которыми можно было бы спокойно выговориться, сбросив с себя таким образом тяжёлую ношу. И тогда душепопечитель является как раз тем человеком, который нам особенно нужен. Ведь душепопечительство предусматривает такое доверительное общение двух людей, при котором один открывает потайные уголки своего сердца другому и изливает перед ним то, что у него на душе, говоря свободно и откровенно. Оно подразумевает готовность одного человека понести бремя другого, соединившись с ним в искренней молитве к Господу, подобно тому, как это написано в Священном Писании: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов» (Гал. 6:2).

Конечно, некоторые верующие могут сказать, что открывать своё сердце нужно только перед Господом. Да, разумеется. Ему мы должны в первую очередь сказать то, что нас угнетает и удручает. В Нём мы находим отраду любви, утешение, общение духа, милосердие и сострадание. Однако бывают случаи, когда в трудных жизненных ситуациях душа жаждет ещё и человеческого общения с кем-то, кто готов разделить с ней её печаль, тяжесть и боль, кто способен найти для неё нужное в тот момент доброе слово, успокоить, утешить, придать мужества, дать совет, объяснить или наставить. Не зря же в народе говорят: «Разделенное горе – уменьшенное горе, разделенная радость – удвоенная радость». Именно по этой причине, помогая какой-либо душе, взывающей к Нему о помощи, Бог использует Своих детей, которых наделяет соответствующими дарами и способностями. Да и вся история Библии рассказывает о том, как часто Он оказывал нужную помощь, посылая те или иные подготовленные Им человеческие сосуды! Чтобы убедиться в этом, достаточно вспомнить Авраама, приходившего на помощь Лоту, кротчайшего из людей Моисея, использованного Богом для избавления израильтян из египетского плена, а также Ионафана, утешавшего своего друга Давида в тяжёлую для него минуту.

А разве не были душепопечителями Израиля пророки Ветхого Завета?! Направляемые к избранному народу с вестью: «Так говорит Бог, Святой Израилев», они передавали ему слова утешений, вразумлений, предупреждений, предостережений, а также суда и гнева Божьего. Вспомните хотя бы гневное обращение из уст пророка Исаии: «Ибо так говорит Господь, Святой Израилев: «Горе непокорным сынам, говорит Господь, которые делают совещания, но без Меня, и заключают союзы, но не по духу Моему, чтобы прилагать грех ко греху: не вопросив уст Моих, идут в Египет, чтобы подкрепить себя силою фараона и укрыться под тению Египта. Но сила фараона будет для вас стыдом, и убежище под тению Египта – бесчестием...» (Ис. 30:1-3). В другое время устами того же Исаии Господь утешал Свой народ, исцеляя его душевные раны: «Утешайте, утешайте народ Мой, говорит Бог ваш. Говорите к сердцу Иерусалима и возвещайте ему, что исполнилось время борьбы его, что за неправды его сделано удовлетворение, ибо от руки Господней принял вдвое за все грехи свои» (Ис. 40:1-2). Подобного рода душепопечителем был и пророк Нафан, устами которого Бог изобличил совершённое царём Давидом прелюбодеяние с Вирсавией и умышленное убийство её мужа с целью скрыть своё преступление. Разговор, произошедший между Давидом и Нафаном, является классическим примером душепопечительства, из которого в наши дни многому можно научиться.

В Новом Завете беззаветное служение людям Сына Божьего Иисуса Христа является ярким примером заботы и попечения о душах. Подтверждением этому является в

корне изменившаяся жизнь мытаря Закхея, духовное просветление и обновление встретившей Христа у колодца грешной и презираемой всеми самарянки, а также приведенной к Иисусу взятой в прелюбодеянии женщины, которой грозила участь быть побитой камнями. Сюда же можно отнести тайную уединённую ночную беседу Иисуса с Никодимом, краткое, но ясное обращение Его к суетившейся Марфе, длившиеся три долгих года вразумления и наставления Симона-Петра и многие другие, описанные в четырёх Евангелиях примеры. Позднее истинными душепопечителями, посвятившими себя на служение людям, были апостолы, ученики и последователи Христа, оставившие пример беззаветной любви к тем, за кого их Учитель пролил на кресте Свою кровь.

Времена этих благословенных рабов Божьих давно прошли, однако служение, которое они совершали, не только не потеряло своего значения, но стало ещё более необходимым. Ведь наша жизнь проходит именно в те последние, тяжёлые дни, о которых было предсказано много веков тому назад. Отсутствие стабильности во всех жизненных сферах, неуверенность в завтрашнем дне, страх за будущее внуков и детей, постоянные психоэмоциональные нагрузки и стрессовые ситуации, а также многое-многое другое выматывает душевные и физические силы людей в такой степени, что душепопечительство становится крайне необходимой помощью, в которой теперь нуждается практически каждый человек.

Как уже упоминалось, основная цель душепопечительства — оказание духовной помощи терзаемой грехами или проблемами душе. Поэтому личная беседа с таким человеком направлена в первую очередь на то, чтобы дать ему возможность излить свою боль и разделить душевные страдания, то есть попросту выговориться. Уже только это играет важную психологическую роль, принося заметное облегчение. Кроме того, осознание и исповедание виновности производит в человеке разряжающее и освобождающее действие, создавая в сердце и разуме ясную атмосферу.

Если такое служение проводится при Божьем благословении, тогда в нём всегда незримо присутствует Господь. Разумеется, это не означает, что Бог пребывает с нами только при душепопечительстве, потому что через Слово Своё Он говорит: «И се, Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:20). Однако при такой встрече совершается нечто особенное — человек открывает сердце перед Богом в присутствии свидетеля, который не только даёт ему возможность излить свою душу, но и, помогая, объединяется с ним в ходатайственной молитве.

Исходя из этого, душепопечительство можно охарактеризовать как приложение усилий, направленных на оказание помощи человеку, находящемуся в душевной нужде вследствие нарушения отношений с Богом или людьми. Причинами, ведущими к таким нарушениям, могут быть разные заблуждения, которые влекут за собой многочисленные ошибки, переносимые телесные страдания, но особенно часто – соделанные грехи. Ведь беда в том, что любой из них таит в себе незаметные на первый взгляд опасности и влечёт за собой многие тяжёлые последствия. То, что казалось когда-то прекрасной тайной, оборачивается настоящим кошмаром. Пережитое удовольствие превращается в ужас, а за моментом страсти следуют годы сожалений и горьких плодов. Эта расплата преследует согрешившего многие годы, а порой даже всю жизнь, вызывая чувство вины и запоздалого раскаяния, которое не приносит облегчения. Однако самым трудным моментом является необходимость скрывать свой грех и постоянно жить под страхом его разоблачения.

Душепопечительство и тесно связанная с ним исповедь грехов основаны на одном очень важном и в то же время простом принципе обнаружения всего того, что в нашей жизни было сокрыто. «Бог есть свет и нет в Нём никакой тьмы», — читаем мы в Первом Послании Иоанна 1:5. О губителе же человеческих душ сказано, что он князь тьмы. Всё, что нами старательно скрывается, оставаясь во мраке, является царством дьявола и

принадлежит ему. Утаивая грех, мы не только удаляемся от Бога, но, хотим того или нет, скатываемся во мрак и попадаем под власть сатаны. Всякое зло и любая нечистота, совершённые и утаённые нами, дают дьяволу право господствовать над нашими душами до тех пор, пока не будут высказаны и названы своими именами. Но как только они открываются, власть тьмы теряет свои притязания на нас. Происходит это так: называя грехи своими именами, без приукрашивания и приуменьшения, мы обнаруживаем скрывающегося за ними дьявола и тем самым обезоруживаем его. Будучи же обезоруженным, он вынужден бежать, оставляя свои позиции. Как тьма исчезает там, куда приходит свет, так и князь тьмы теряет свою силу в тот момент, когда тайное открывается.

Исповедь — это не что иное, как обнаружение греха путём принесения его в свет. Исповедать грех — значит отказаться от бегства во тьму и, раскрыв свои недобрые тайные дела, перейти в свет. При этом в точности исполняется то, о чём сказано в Священном Писании: «Всё же обнаруживаемое делается явным от света, ибо всё делающееся явным, свет есть» (Еф. 5:13). Психолог и богослов Триллхаас говорил по этому поводу так: «Грех — это тайна. Он пытается спрятаться, как это сделали когда-то Адам и Ева, скрывшись в гуще листвы после их грехопадения. Только тот, кто пережил это принуждение к тайне при соделании греха поймёт, каким большим значением обладает его раскрытие, то есть осознает важность исповеди при душепопечительстве».

Приходя в Божий свет, обнаруживая тёмные пятна и закоулки своей души, мы не только освобождаемся от неуверенности, страха и гнёта, но и возвращаем сердцу потерянный мир, душевный покой, а значит, и радость бытия. Не случайно же псалмопевец когда-то говорил: «Блажен, кому отпущены беззакония, и чьи грехи покрыты! Когда я молчал, обветшали кости мои от вседневного стенания моего, ибо день и ночь тяготела надо мною рука Твоя; свежесть моя исчезла, как в летнюю засуху. Но я открыл Тебе грех мой и не скрыл беззакония

моего; я сказал: «исповедаю Господу преступления мои», и Ты снял с меня вину греха моего» (Пс. 31:1, 3-5).

Бог есть свет, который проникает и освещает всё. От этого света никому из нас не уйти. Поэтому, исповедуя перед Господом свои грехи, мы не открываем Ему того, что было ещё неизвестно. Что же касается исповеди в присутствии душепопечителя, то это уже совсем другое дело. В этом случае доселе скрываемая от людей тайна действительно обнаруживается и грех открыто изобличается. Не потому ли нам бывает намного труднее исповедать грех в присутствии человека, чем только перед Богом. Ведь молясь пред Господом, мы можем сегодня вечером исповедать Ему свой грех, а завтра с лёгкостью опять повторить. Взять, к примеру, раздражение, крик и гнев, с которыми многие из нас уже настолько сжились, что почитают их в порядке вещей. Но как ни странно, то, что мы чуть ли не каждый день можем исповедовать Богу, а потом снова повторять, нам стыдно бывает рассказывать человеку из страха, что он плохо о нас подумает. Подтверждением этому может служить следующий жизненный пример.

К душепопечителю обратилась молодая христианка, которая в процессе беседы призналась, что не может победить в себе грех постоянного раздражения и крика на своих детей, которые делают всё не так, как она этому их учит. Почти ежедневное исповедание этого порока пред Богом ничего в ней не изменили, поэтому, сознавая своё бессилие, она пришла с просьбой вместе помолиться, чтобы освободиться от сатанинской власти. При разговоре выяснилось, что подобное поведение своей матери ей пришлось переносить всё время пребывания в родительском доме, что привело к решению никогда не быть такой по отношению к собственным детям. Однако дать себе обещание оказалось намного проще, чем исполнить его в жизни.

После совместной молитвы с душепопечителем женщина почувствовала внутреннее облегчение и какую-то неизъяснимую радость и уверенность, что она

была услышана Богом. На следующий день молодая мать старалась бодрствовать над своим языком, чтобы не дать дьяволу возможности уловить её прежним грехом. Но дети есть дети, которым, в общем-то, свойственно шалить, поэтому наступил момент, когда у матери не хватило терпения, и она открыла рот, чтобы по своему обыкновению на них прикрикнуть. Однако в ту секунду, когда с языка уже готовы были сорваться гневные слова, её, словно молния, пронзила мысль: «Я ведь этот грех только вчера исповедала. Если я сейчас закричу, мне снова придётся идти на исповедь. Но это же позор!.. Что подумает обо мне душепопечитель?! Наверно, скажет, что у меня бессильное христианство! Не буду кричать, тогда и на исповедь ходить не надо».

Подобный мысленный разговор с самой собой повторялся у неё несколько раз, и, наконец, наступил момент, когда младший сынишка с изумлением сказал: «Мамочка, ты очень изменилась! Ты стала такой хорошей и доброй! Теперь я люблю тебя ещё больше и буду стараться всегда слушаться».

Читая об этом, хочется, наверное, улыбнуться. Что ж, может это и правда смешно, но факт остаётся фактом: мнение людей для нас бывает важнее, чем мнение Бога, и их мы можем стыдиться больше, чем стыдимся Господа. Вот почему, зная эту нашу «слабость», Небесный Отец использует её нам же во благо, подобно тому, как было с этой христианкой. Она получила именно ту помощь, о которой просила в своей каждодневной молитве.

В Послании Иакова 5:16 сказано: «Признавайтесь друг пред другом в проступках», и хотя в этом совете Священного Писания нет ясного указания на необходимость обязательной исповеди перед душепопечителем, тем не менее, засвидетельствован факт исповедания грехов, как пред Богом, так и друг перед другом. В Библии есть немало мест, подчёркивающих важность и ценность этого. Так в Книге Притч 28:13 сказано: «Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознаётся и оставляет их, тот будет помилован». В унисон этому

древнему изречению звучит увещание апостола Иоанна: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи и очистит нас от всякой неправды» (1Ин. 1:9).

В этом наставлении любимый ученик Иисуса не только придаёт большое значение исповеданию грехов, но и говорит о последующих за ним благословениях, подтверждая слова ветхозаветного пророка Самуила, который, обращаясь к израильскому народу в своё время, напоминал: «Но когда они возопили к Господу и сказали: «согрешили мы, ибо оставили Господа и стали служить Ваалам и Астартам; теперь избавь нас от руки врагов наших, и мы будем служить Тебе»; тогда Господь послал Иероваала, и Варака, и Иеффая, и Самуила, и избавил вас от руки врагов ваших, окружавших вас, и вы жили безопасно» (1Цар. 12:10-11). Таким образом, осознание грехов и их исповедание не только открывает дверь к прощению, но и даёт Господу возможность снова проявить к нам Свою милость.

Однако при всей его ценности, неразумно было бы считать душепопечительство чем-то вроде универсального средства для решения всех без исключения жизненных проблем, потому что оно является скорее помощью в нахождении путей выхода из них. Именно поэтому его нельзя рассматривать как что-то такое, что все мы обязаны делать и без чего непременно погибнем. Душепопечительство – это всецело добровольное дело, которое ни в коем случае нельзя никому навязывать и тем более превращать в новый закон. Оно является дарованной нам Господом милостью, которую можно либо принять, либо нет. Об этом особенно важно не забывать в случаях исповеди. Ведь исповедь грехов – это освобождение из дьявольского плена и власти сатаны, поэтому она является результатом благодати Божией. А где действует благодать, там недопустимо насилие. Как и само душепопечительство, исповедь грехов является помощью, а помощь не навязывают, а предлагают. Ни о каком подталкивании и тем более принуждении (прямом или косвенном, в том числе и под воздействием психоэмоционального давления), в данном случае не может быть и речи.

Хотя помощь от исповеди неоспорима, тем не менее, утверждение, что она должна всегда производиться только в присутствии душепопечителя, едва ли можно признать правильным, потому что в Библии нет ни одного конкретного указания, подтверждающего это. Исключением могут быть лишь те случаи, когда это не только желательно, но и совершенно необходимо. К примеру, когда человек настолько закабалён грехом, что становится безвольным рабом, не способным без чьей-нибудь помощи избавиться от его господства. Такой же подход используется и при молитве за исцеление больного, страдающего телесной болезнью. Но особенно это важно, когда требуется совершение отречения, то есть отказа от власти сатаны при оккультной обременённости или одержимости человека злыми духами (подробней этот вопрос будет рассмотрен в седьмой главе этой книги).

Таким образом, давая человеку совет прибегнуть к личной беседе с душепопечителем, не следует говорить, что при этом он обязательно должен принести в свет свои грехи. Правильнее сказать, что он может это сделать, если ищет духовной помощи в борьбе и желает одержать победу над грехом, после чего предоставить ему полную свободу в последующем решении. Ведь на любое давление душа отвечает противлением, а в таком состоянии она не способна к восприятию никакого наставления, каким бы правильным и мудрым оно ни было. Возможность воспользоваться как душепопечительством, так и исповедью грехов является нашим преимуществом и подтверждением являемой нам милости Божией, а воспользоваться этим или нет – это уже личное дело каждого, исключающее всякое давление и насилие над личностью.

К сожалению, в наши дни бывают служители, которые считают исповедь грехов для своих членов чем-то абсолютно необходимым и обязательным. Они либо

сами говорят об этом, либо, посылая к ним доверенных людей, убеждают их непременно сделать это, мало того, даже возмущаются и начинают относиться с подозрением и холодком к тем, кто этого по каким-то причинам не делает. Такое поведение крайне неверно, так как напоминает одну из характерных черт культов и сект, где исповедь грехов используется как метод контроля над людьми и манипулирования ими. Ещё более грубой ошибкой является ограничение душепопечительства только исповедью грехов, потому что в таком случае оно не отвечает главному своему предназначению — заботе и попечению о душе.

В душепопечительстве главная роль принадлежит третьей личности Бога – Духу Святому. Никто, кроме Него, не может побуждать душу открывать свои грехи. При сотворении человека Бог вложил в Своё творение свободную волю, и человек имеет право решать, как ему действовать. Даже Сам Господь никогда не прибегает к насилию. Он лишь предлагает, а потом предоставляет свободу выбора. Так кто же мы, люди, чтобы обязывать своих ближних делать то или другое?! Мы можем поделиться чем-то, что сами пережили и что послужило нам помощью, или порекомендовать и посоветовать, но требовать исполнения того, что считаем правильным, не имеем права. Если же кто-нибудь так поступает, то тем самым показывает, что руководствуется не столько желанием помочь душе, сколько извлечь из этого что-то для себя, употребив в своих недобрых или даже корыстных целях. Если какой-то служитель или служительница действительно призваны Богом на душепопечительское служение, то нет нужды зазывать к себе людей, потому что они будут сами искать возможности личной беседы с ними. Только такое душепопечительство отвечает своим задачам и приносит наибольший плод для вечности.

К сожалению, среди христиан есть немало ревнителей, которые проявляют свою собственную инициативу и, не полагаясь на Духа Святого, начинают сами «открывать» людям глаза на их грехи, используя с этой

целью заранее заготовленный их перечень, читая который те должны сказать, какие из указанных в списке пороки им присущи. Другие же, понуждая человека к этому, устно перечисляют все известные им из Библии и жизни грехи, на которые он должен сказать «да» или «нет», то есть имеется ли это у него или он свободен от того и другого. Надо сказать, что такое навязанное «очищение» делается скорее для галочки и ничего общего с настоящей исповедью грехов не имеет. Только Дух Святой может открыть человеку глаза на его реальное духовное состояние, даруя глубокое осознание своих грехов и раскаяние в них. И тогда душа сама жаждет освящения, будучи готова не только принести их в свет, но и вступить в борьбу, ведя её до тех пор, пока не будет одержана полная и окончательная победа.

Когда христиане обращаются к душепопечителю, выражая желание в его присутствии принести в свет свои грехи, они часто не знают, каким образом это правильно делать. Так вот, существуют два метода или, иначе говоря, два пути принесения их в свет.

1. Когда исповедующийся проходит через свою жизнь, начиная с самого детства, и открывает всё, что мучает и терзает его душу, причём независимо от того, было ли это сделано до уверования или после него.

К слову сказать, многие современные христиане считают, что принесению в свет подлежат только те грехи, которые мы сознательно сделали уже после покаяния. Всё же, совершённое в то время, когда мы были ещё неверующими, прощается нам однократно, раз и навсегда в день обращения к Господу, когда мы становимся Его детьми. Такой взгляд едва ли выдерживает испытание Словом Божьим, если обратиться хотя бы к одному его стиху, дающему ключ к истинной вере и нелицемерному благочестию: «А в ком нет сего, тот слеп, закрыл глаза, забыл об очищении прежних грехов своих» (2Пет. 1:9).

2. Когда исповедующийся называет в первую очередь самые постыдные и мерзкие грехи, о которых ему рассказывать особенно трудно. К ним относятся обычно

все без исключения сексуальные падения и извращения, а также то, что было связанно с оккультным прошлым и оккультизмом (подробнее об этом будет сказано в седьмой главе).

Необходимо помнить то, что сексуальные и оккультные грехи очень часто сочетаются и идут рядом, рука об руку, поэтому, если в жизни человека есть оккультные вещи, очень вероятно проявление сексуальных грехов и наоборот. После того, как открыты эти наиболее угнетающие душу грехи, можно перейти к остальным, таким как: непослушание, раздражение, злость, гнев, обиды, горечь, гордость, критика, осуждение, обиды, злопамятность, неспособность прощать, аборты, воровство и так далее.

Принося в свет свои грехи, лучше всего делать это более детально, по принципу: «где, когда, как и с кем я грешил», то есть не просто перечислять соделанное, срывая таким образом с «сорняков» лишь верхушки, а добираться до корня каждого из них и, не жалея, вырывать с корнем. Подтверждением этому может быть следующий пример.

Один молодой человек, который был порабощён грехом самоудовлетворения, много боролся, чтобы одержать над ним победу. Не имея в этом успеха, он решился на душепопечительскую беседу, в которой впервые принёс этот порок в свет, назвав своим именем. Насколько же велико было его разочарование, когда после исповеди он не пережил желаемого освобождения, продолжая осквернять своё тело. Решив, что исповедь ему всё равно не поможет, он прекратил это делать. Прошло довольно много времени. Грех овладевал им всё больше и больше. Наконец, наступил момент, когда этот юноша снова решил обратиться за душепопечительской помощью. На этот раз ему было предложено пойти глубже и рассказать, что именно провоцирует его на этот грех, где, каким образом и с кем в своём воображении он его совершает, что он и сделал. То, что произошло после этого, поразило его самого. Оказалось, что достаточно было назвать имена двух девушек, о которых он думал, совершая свой грех, как они полностью исчезли из его памяти, перестав возбуждать своим образом его воображение. Кроме того, случаи его падения в данный грех становились всё реже, что, разумеется, приносило ему большую радость. Однако и это ещё не всё. С течением времени его духовное состояние заметно улучшилось. Появилось стремление к очищению и освящению, тяга к глубокому изучению Библии и исканию близости с Господом, что, разумеется, отразилось на всей его последующей жизни.

Таким образом, чем глубже, основательней и конкретней совершается исповедь грехов, тем больше пользы и результатов она приносит. Высоко ценимый многими верующими муж Божий Освальд Чемберс говорил об этом так: «В присутствии Божием я не сознаю себя грешным в общем, неопределённом смысле, но вижу и сознаю какой-то определённый грех в моей жизни. Легко бывает говорить: «Я знаю, что грешен», но пред Богом не спрячешься за этой общей фразой, потому что Он указывает на что-то определённое, и мы сознаём, что сделали то или другое, или третье... Такое осознание всегда свидетельствует о том, что мы побывали в присутствии Божием. При этом мы уже не обобщаем греховности, а определённо знаем, в чём виноваты пред Богом и в чём именно Он обличает нас. Дух Святой обращает наше внимание на что-то конкретное и Бог обличает нас именно в этом. Если мы примем это обличение, Он поведёт нас в глубину нашего сердца, туда, откуда взял своё начало наш грех... Когда пророк Исаия увидел Господа Саваофа во всей Его святости, он ощутил не просто свою греховность вообще, но конкретно нечистоту своих уст. И это было что-то определённое, в чём он тут же признался и тут же получил ответ от Бога, который описывает так: «Тогда прилетел ко мне один из серафимов, и в руке у него горящий уголь, который он взял клещами с жертвенника, и коснулся уст моих, и сказал: вот, это коснулось уст твоих, и беззаконие твоё

удалено от тебя, и грех твой очищен» (Ис. 6:6-7). Очищающий огонь должен быть применён в том месте, где сконцентрирован грех. Тогда очищение будет полным».

Однако на этом дело не заканчивается. Мало осознать свои грехи и назвать их своими именами, необходимо также принять твёрдое решение от них избавиться. Если раскаяние в соделанном грехе и его исповедание не ведёт к последующей борьбе и полному оставлению его, тогда в этом нет смысла. Слово Божие говорит о прощении и помиловании не тех, кто готов исповедать свои грехи, а тех, «кто сознаётся и оставляет их» (Пр. 28:13). Следующее одно за другим принесение в свет одного и того же греха без упорной борьбы с ним и истинного сокрушения об отсутствии победы бесполезно и не приносит духовной помощи. Поступающий так человек только на время успокаивает свою совесть, занимаясь в какой-то степени самообманом, однако не получает истинного освобождения от греховного рабства. После исповедания греха необходимо, образно говоря, «запереть для него на замки все двери, после чего выбросить в окно ключи», то есть сжечь за собой все мосты к отступлению, чтобы таким образом лишить себя всякой возможности возврата к нему.

Но и это ещё не всё. После исповеди грехов необходимо принести плоды покаяния, без которых всё совершённое будет не чем иным, как только благочестивым спектаклем. Обращаясь когда-то к приходящим к нему для покаяния и исповеди людям, Иоанн Креститель говорил так: «Сотворите же достойные плоды покаяния» (Лк. 3:8). А это значит «приведите в порядок всё недоброе, что вы совершили». Мытарь Закхей, осознавший своё воровство и раскаявшись в нём, не замедлил заверить Иисуса, что возвратит в четырёхкратном размере тому, у кого незаконно взял, что впоследствии, несомненно, и сделал.

Возвращаясь к начатой теме, следует добавить, что душепопечительский контакт между двумя людьми возникает, как правило, в трёх следующих случаях:

- а; при спонтанной, незапланированной встрече, которая усмотрена Господом,
- б; когда человек, нуждаясь в помощи, сам обращается к душепопечителю,
- в; когда душепопечитель при каких-то особых обстоятельствах (совершившаяся трагедия, тяжёлая болезнь, приближающаяся смерть и т. п.) сам приходит к тому, кто находится в подавленном состоянии.

Классическая форма душепопечительства подразумевает откровенный разговор с глазу на глаз при личной встрече, однако, ввиду того, что это не всегда осуществимо, допускается его проведение и по телефону или в письменной форме.

Насколько удачно и благословенно пройдёт душепопечительская беседа зависит как от ищущего помощи, так и от самого душепопечителя. Очень важно, чтобы человек пришёл не под влиянием уговоров других людей, и не в эмоциональном порыве, под действием каких-то подталкивающих к тому обстоятельств (прочтение книги, прослушивание беседы или проповеди), а по побуждению Духа Святого в момент, когда его душа полностью созрела для этого. Чем искреннее при этом человек, чем глубже у него осознание собственной греховности и желание изменить свою жизнь, тем больший результат приносит такая встреча. При этом главная задача душепопечителя – слушая человека, определить и помочь ему увидеть основную причину возникших у него проблем, а когда это будет достигнуто, вместе с ним найти правильный путь для их преодоления.

При проведении личной беседы каждому служителю нужно не забывать наиболее важные принципы душепопечительства, использование которых поможет избежать многих ошибок.

1. Во-первых, необходимо терпеливо и внимательно выслушивать говорящего человека, задавая ему наводящие вопросы или возвращая к главному только в том случае, если в своём рассказе он уходит далеко в сторону и отвлекается на что-то второстепенное.

После этого душепопечитель может что-то уточнить, разъяснить, утешить, вселить мужество, поддержать, наставить или посоветовать, делая это в мягкой, спокойной и ненавязчивой форме. При этом очень важно, руководствуясь внутренним голосом Божьим, не торопить процесс очищения, предоставляя Господу возможность говорить к сердцу и совести человека, постепенно переводя его из одной фазы в другую. По данной причине при первой встрече лучше не настраивать приходящих людей на быстрый и лёгкий результат, выражая это в виде необдуманных, скоропалительных заявлений, типа: «Ну вот, мы сейчас помолимся, и всё разрешится», потому что так происходит далеко не всегда. Постепенность, настойчивость, терпение, способность ожидать Господа и быть ему благодарным за самые малые, но явные победы является неотъемлемым принципом душепопечительства.

К сожалению, среди верующих есть немало людей, которые, побывав на душепопечении два-три раза, решают, что сделали уже всё от них зависящее и теперь вправе ожидать от Бога немедленных действий и перемен. Принеся в свет свою гордость и самонадеянность, открыв мучающий их дух блуда или совершив отказ от оккультных сил, к помощи которых неоднократно прибегали, они считают, что должны сразу же получить избавление и освобождение. Однако на практике всё выглядит совершенно иначе. Всем нам хорошо известно, что от тяжёлой травмы и любой затяжной болезни человек выздоравливает и возвращается к прежним способностям и физической силе не сразу, а в течение многих дней, недель и даже месяцев. Заразиться или получить тяжёлое повреждение можно быстро, на излечение же и полное выздоровление требуется обычно время.

Точно так дело обстоит и в случае духовных недугов. Допустить обиду, разозлиться, возгордиться, украсть, совершить прелюбодеяние, впасть в блуд или влезть в оккультные сети — очень легко, выбраться же из этого царства грехов обычно очень трудно. Для духовного

исцеления и превращения грешника в «новую тварь во Христе» необходимо время, усилия, бодрствование, противостояние искушениям, борьба со своим «Я», молитва, пост и многое другое, чего нашему плотскому человеку, разумеется, не хочется делать. Мы собираем свои грехи годами и десятилетиями, а избавиться от них хотим за считанные дни.

Если человек серьёзно настроен глубоко очистить и привести в порядок свою жизнь, тогда ему понадобится несколько, а порой даже много душепопечительских бесед. Дух Святой будет постепенно напоминать и открывать ему то, что должно быть принесено во свет. Такой подход не должен нас смущать и тем более пугать, потому что, зная человеческие силы и возможности, Господь не открывает нам всего сразу, чтобы мы духовно не надломились, но делает это осторожно и мягко, шаг за шагом.

2. Два следующих основных принципа душепопечительства можно найти в двадцать втором и двадцать третьем стихах Послания апостола Иуды: «И к одним будьте милостивы, с рассмотрением; А других страхом спасайте, исторгая из огня, обличайте же со страхом, гнушаясь даже одеждою, которая осквернена плотию» (Иуды 22-23).

Жизнь показывает, что в вопросе подхода к совершённому ими греху люди ведут себя по-разному. Одни всю жизнь раскаиваются, оплакивая какой-нибудь совершённый ими греховный поступок, а другие живут со спокойной совестью, даже если за спиной имеется вереница тяжких преступлений. Подтверждением этому может быть один и тот же грех пришедших на душепопечительскую беседу двух пожилых новообращённых женщин.

Одна из них по требованию мужа-пьяницы в молодые годы сделала аборт. Совершив это, она всю последующую жизнь мучилась осознанием своей страшной вины, причём в такой степени, что порой впадала в депрессии. По ночам её мучили кошмарные сны, в которых

её убитое дитя вновь и вновь взывало к ней, умоляя ответить, за что она лишила его жизни.

Другая женщина сделала семь абортов, но не имела ни малейшего угрызения совести за то, что руками врачей пролила невинную кровь своих собственных детей. Даже став христианкой, она не хотела осознать всю тяжесть того, что совершила, находя оправдание своим поступкам: «Это были нежеланные беременности, - говорила она. – Я училась в институте, потом писала кандидатскую диссертацию, потом должна была её защищать. Кроме того, маленькая жилплощадь не позволяла нам иметь детей. И плюс ко всему, в то время я была ещё неверующей». Рассказывая об этом, она не проявляла никаких признаков виновности. Не было ни осознания того, что её руки обагрены кровью младенцев, ни раскаяния в соделанном, ни стремления умолять Господа о милости и прощении. Рассказ о совершившихся убийствах был для неё просто констатацией фактов, которые имели место в её жизни.

Первой христианке нужно было говорить о милости Божьей, простирающейся ко всякому кающемуся грешнику. Ко второй же нужно было применить упомянутые слова Апостола Иуды: «А других страхом спасайте, исторгая из огня».

3. В душепопечительском служении очень важно соблюдать принцип выжидания. Как недопустимо акушерке «помогать» роженице поскорее избавиться от родовых мук, силой вытаскивая младенца из её чрева, так опасно душепопечителю подталкивать душу к исповеди грехов, если она к этому внутренне ещё не готова. Если мы позволим Духу Святому совершить в ней необходимую предварительную работу, тогда впоследствии, при душепопечительских встречах, сможем наблюдать эффект «открывающейся двери», встречая внутренне подготовленные, стремящиеся к глубокому очищению и жаждущие святости сердца.

В душепопечительстве нет никаких шаблонов. Чем индивидуальней подход к каждому человеку, тем лучше.

Порой бывает разумно посоветовать пришедшему для беседы ещё какое-то время искать лица Господня и внутренне более серьёзно подойти к предстоящей встрече. В другом же случае, отложив все дела, необходимо немедленно выслушать обратившегося за помощью, потому что к подобной беседе он уже полностью созрел и находится на грани нервного срыва или в состоянии полного истощения своих душевных сил, когда любое промедление или отсрочка могут плохо для него закончиться.

4. Проводя душепопечительство, важно не забывать, что оно основано на открытой доверительной беседе, а не просто на выслушивании кающегося грешника. Если душепопечитель принимает только исповедь грехов и, ни слова не говоря, совершает молитву, всем своим видом показывая, что ему некогда, то эта встреча едва ли соответствует своему предназначению. Не услышав столь нужных ему в эту минуту душевных слов и не получив ни доброго совета, ни мудрого наставления, человек уходит вроде бы и с облегчением, но без удовлетворения и с каким-то неприятным, тягостным чувством, что сидевшему перед ним служителю в общем-то не было до него дела.

Истинного душепопечителя должны интересовать не только грехи, но душевные и духовные проблемы подопечного. Лучше реже прибегать к душепопечительской беседе, но делать это глубже и основательнее, проводя её как действительно откровенный и задушевный разговор, чем совершать это часто, но больше в виде необходимости или установленной тем или иным учением формальности.

Тем же, кто ищет духовной помощи, важно при этом не забывать, что душепопечитель остаётся человеком с ограниченными силами и физическими возможностями. Он также способен уставать и точно так, как и все мы, нуждается в отдыхе, тем более что душепопечительство является очень тяжёлым служением, о чём хорошо знают лишь те, кто этим занимается. По этой причине неразумно и эгоистично считать, что

душепопечитель обязан иметь для нас всегда время, когда бы мы к нему ни обратились. Есть люди, которые в данном вопросе похожи на духовных вампиров. Думая только о себе, они способны прямо-таки «высасывать» тех, к кому обращаются за душепопечительской помощью. Встречаются и такие христиане, которые получают удовольствие и настоящее наслаждение от душепопечительской беседы. Они просто расцветают, попав на этот час в центр внимания. Общение с душепопечителем им настолько нравится, что они становятся его «хроническими пациентами».

На первый взгляд, складывается впечатление, что эти люди ищут совета и духовной помощи. Однако на самом деле именно этого им как раз и не нужно, потому что они давно уже приняли решение и знают, чего хотят и как собираются поступать. Если совет, данный душепопечителем, совпадает с их намерениями, они ещё больше укрепляются в своём мнении, если же нет, то полностью отметают всё, что им было сказано, и упрямо поступают по-своему.

Чувствуя, что тебя просто используют, и видя отсутствие должного положительного результата от проводимых встреч и бесед, душепопечителю следует либо ограничить душепопечительство вплоть до временного прекращения, либо поставить условия для их продолжения. К примеру, предложить в следующий раз придти лишь тогда, когда над тем или иным непрерывно исповедуемым, но вновь повторяемым грехом не будет одержана хотя бы маленькая победа. Можно также дать своему подопечному какое-нибудь конкретное задание — что-нибудь, что он должен сделать, прежде чем прийти на следующую беседу. Подобные меры не только быстро отсеивают тех, кто не принимает душепопечительство всерьёз, но и помогает обеим сторонам не терять попусту время.

5. Душепопечительство — это духовная помощь, но никак не постоянное водительство одного человека другим. Подобно тому, как в книге Джона Буньяна «Путешествие пилигрима» Евангелист появлялся на

пути Христианина лишь в те минуты, когда тот попадал в трудные или безвыходные обстоятельства, душепопечитель также «появляется» на пути детей Божиих только тогда, когда они нуждаются в духовной помощи. Вызволив пилигрима из «беседки беспечности», «топи уныния», «замка отчаяния» и других тяжёлых ситуаций, Евангелист указывал на истинный путь, с которого тот уклонился, а потом опять исчезал. Именно так должно быть и при душепопечительстве, иначе оно превратится в человеческую зависимость и вытеснит Господа с того места, которое принадлежит только Ему.

Задача душепопечителя состоит не в том, чтобы приобретать себе восторженных поклонников, постоянно нуждающихся в его советах и наставлениях. Его дело — научить обращающихся к нему за помощью видеть и разрешать свои проблемы, слышать голос Божий и искать личного общения с Ним, учась победной жизни и возрастая в христианской вере. Горе служителю, который направляет людей не к Спасителю душ, а к самому себе, делая их таким образом полностью от него зависимыми. Если человек постоянно обращается к душепопечителю, чтобы из его уст узнать для себя волю Божию, тогда, можно с уверенностью сказать, что в его духовном воспитании была допущена серьёзная ошибка.

6. В процессе душепопечительской работы с каждой конкретной душой наступает момент, когда необходимо прекратить чрезмерное опекунство и «выпустить» её из рук, дав Господу возможность провести через ряд ошибок и, возможно, даже падений, чтобы посредством их приобрести хотя и горький, но необходимый духовный опыт, осознать своё бессилие и переоценить приоритеты. Всё это оборачивается человеку только во благо. Уподобляясь слепой родительской любви, нельзя постоянно стараться уберечь душу от каких бы то ни было трудностей. Как пережитые лишения, болезни и скорби помогают в приобретении выносливости, стойкости и жизненного опыта, так духовный поиск и переносимые страдания «выкристаллизовывают» душу, определяя,

станет ли она сосудом, годным к употреблению Небесным Владыкой, или само собой выявится её непригодность к труду в винограднике Божьем.

7. Приступая к душепопечительству с какой-либо конкретной душой, необходимо предупредить, что успех совместных бесед и молитв во многом будет зависеть лично от неё. Дело в том, что очень многие люди, обращаясь к душепопечителю, надеются на лёгкую и быструю помощь. Чуть ли не все стремятся получить то, что они хотят (касается ли это исцеления от болезни, решения финансовых и семейных проблем или освобождения от того или иного поработившего их греха), без борьбы, приложения усилий и распятия собственного «Я», не понимая, что именно это является причиной отсутствия у них духовной победы и благословений Божьих. Услышав о необходимости таких действий с их стороны, ищущие помощи сразу же теряют интерес, прекращают разговор и отступают, даже не пытаясь достигнуть желаемой цели.

Так, к примеру, один молодой человек, являвшийся сыном верующих родителей, по их настоянию набрал номер душепопечительского телефона, умоляя помочь ему избавиться от наркозависимости, в которой находился более двенадцати лет. Испробовав различные методы медицинского лечения, кодирование и пребывание в реабилитационном центре, а также безуспешное обращение к магам и экстрасенсам, он решил попробовать и этот вариант, рассчитывая на то, что молитва служителя Божьего сможет совершить мгновенное чудо. Когда же ему было сказано, что помочь в этом способна только сверхъестественная сила Господа, Который освободил от такого рабства многих ему подобных и к Которому ему также следует обратиться всем сердцем и начать духовную борьбу, этот человек, прикинув, чего это может ему стоить, не дослушав, молча положил телефонную трубку.

8. В душепопечительстве необходимо быть осторожным и рассудительным в реакциях, высказываниях и принятии той или иной позиции. Дело в том,

что с людьми, обращающимися за советом, нередко бывает очень и очень трудно. Вся беда в том, что каждый ждёт именно той помощи, какую он хочет и как её себе представляет. Только ведь Дух Святой, Который является Духом-Утешителем, утешает, вразумляет и помогает совсем не так, как это делаем мы, люди. Для душепопечителя очень важно научиться не спешить «помогать» своими советами и собственной мудростью, а ожидать времени Божьего и просить Его водительства. В некоторых случаях, особенно когда дело касается семейных проблем и неприятностей, связанных с личными взаимоотношениями христиан, лучше не торопиться становиться на сторону того, кто обратился за душепопечительской помощью. Ведь человек, увы, устроен так, что очень бурно реагирует на всякую обиду и боль, причинённую лично ему, в то время как нанося кому-то душевную рану, этого даже не замечает. Отсюда и ответные реакции – взыскивающие, обвиняющие и наступательные в том случае, когда виновник затрагивает его честь, и оправдательно-оборонительные, когда причиной возникших проблем становится он сам. Вот почему, слушая рассказ пришедшего за помощью, душепопечитель должен оставаться нейтральным в своих суждениях, стараясь тактично и мягко переключить своего собеседника с самого себя на то, как могут выглядеть в глазах других его собственные слова, поступки и действия, помогая ему тем самым взглянуть на случившееся со стороны.

9. Важным пунктом в душепопечительстве является совершение заключительной совместной молитвы. Ввиду того, что человек приносит свои проблемы и исповедует грехи, прежде всего, перед Богом, ему надлежит первому совершить молитву, прося Его о прощении и благодаря за явленную милость. Душепопечителя же в такой момент можно сравнить с помощником при родах, который сам не рождает дитя в мир, а лишь помогает ему родиться. Он не может также прощать грехов и снимать с души бремя вины. Это делает только Гос-

подь. Если после исповеди первым молится душепопечитель, прося Небесного Отца простить исповедовавшегося, то невольно складывается впечатление, что
он играет роль посредника между Богом и человеком,
что полностью противоречит Священному Писанию,
которое говорит: «Ибо един Бог, един и посредник
между Богом и человеками, человек Христос Иисус»
(1Тим. 2:5). Душепопечитель лишь в заключение присоединяется к молящемуся человеку, поддерживая его и
применяя авторитет, данный ему свыше. В случаях с оккультно-обременёнными и одержимыми людьми его
роль заметно расширяется, но об этом будет подробнее
сказано ниже.

Совершив своё служение вспоможения, душепопечитель должен отступить в сторону, предоставляя Господу возможность далее учить, наставлять и вести человека. Он не может превращаться в путеводителя или прокладывающего путь для другого. Одним из важнейших принципов психотерапии является необходимость прекращения контакта врача с пациентом после окончания курса лечения. Подобным образом должно выглядеть и в случаях попечения о душе. Зависимость от душепопечителя наносит большой вред душе, приводя к культу личности и к сектантству вместо общения с Господом. Подобный подход опасен как для того, кто ищет помощи, так и для самого душепопечителя, потому что чреват исполнением предостерегающих слов Священного Писания: «Проклят человек, который надеется на человека и плоть делает своею опорою» (Иер. 17:5) и «Я Господь, это – Моё имя, и не дам славы Моей иному и хвалы Моей истуканам» (Ис.42:8). По существу душепопечители являются не теми, кто знают всё и могут всё, а лишь слугами Господа, о которых евангелист Лука говорил: «Мы рабы ничего не стоящие, потому что сделали, что должны были сделать» (Лк. 17:10).

10. Одним из важнейших принципов душепопечительства является сохранение тайны исповеди. Принесенное в свет при душепопечительской беседе должно

оставаться между исповедующимся, Богом и душепопечителем. Исключение составляют только те случаи, когда человек сам даёт разрешение или даже просит о том, чтобы рассказанное им использовалось как пример, который может послужить в назидание другим душам. Обычно такие люди говорят: «Если мой горький опыт падения послужит духовной помощью и предостережением для братьев и сестёр по вере, тогда я рад хотя бы так им послужить». Однако в любом случае, передавая его рассказ дальше, нельзя обнародовать имя такого человека, тем более, если дело касается семейных проблем и сексуальных грехов. Сам согрешивший при желании свободен рассказывать о совершённом им грехе другим людям, однако душепопечитель ничего подобного делать не может. В противном случае он лишает себя права на это служение.

Практикующийся в некоторых общинах метод обсуждения чьей-либо исповеди на братском совете или просто между служителями нередко становится позже достоянием их жён и других членов, а это приводит к тому, что люди теряют доверие и закрывают сердца. Именно по этой причине многие верующие не решаются открывать проблемы своей души служителям их церкви, ища кого-нибудь на стороне или обращаясь к приехавшему к ним издалека на короткое время душепопечителю. А так как такая возможность предоставляется редко, гнёт утаённых грехов на богослужениях ощущается всё больше и больше.

Бывает и так, что не успел человек открыть свой грех, принеся его в свет пред Господом в присутствии служителя, как на следующем же богослужении из уст последнего уже звучит что-то такое, что тесно связано с данной исповедью, причём, настолько хлёстко и беспощадно, что исповедовавшемуся хочется бежать с этого собрания. Один такой «пострадавший» в разочаровании как-то произнёс: «Пережив подобное, я дал себе слово при крайней нужде обращаться лучше к католическому священнику, который при посвящении в

сан произносит обет молчания, чем к нашему пастору и проповедникам, с которыми нет никакой гарантии, что рассказанное будет сохранено в тайне».

Остаётся только сожалеть, что у членов христианских общин так мало расположения и доверия к тем, на кого возложена Господом ответственность за их души. Ведь главная задача каждого пастора заключается именно в том, чтобы заботиться о больных, раненых и поражённых дьявольскими стрелами овцах вверенного ему стада Божьего, руководствуясь главным принципом — не навредить. В связи с этим всем служителям никогда нельзя забывать, что открытая и искренняя исповедь согрешившего, но кающегося человека — это Божья милость и протянутая к нему рука помощи, но никак не повод к применению духовной розги и тем более к немедленному церковному взысканию.

Заканчивая эту главу, хотелось бы обратиться к тем, кто сейчас стонет и мучается, сознавая свои грехи, но не решаясь что-то предпринять. Помните, что, когда Дух Святой касается сердца человека, побуждая его к действию, очень важно, не медля и не откладывая на следующий день, ответить на этот призыв. Практика жизни и душепопечительства показывает, что очень многие души так и не пришли к Господу только потому, что пропустили свой час, медля с покаянием. То же самое происходит, когда Божий Дух, предоставляя возможность, побуждает душу принести в свет свои грехи. Если мы, прекрасно сознавая, что должны сделать это, тем не менее, ничего не предпринимаем, то наказываем сами себя, упуская свой шанс, который, возможно, никогда больше не получим. Так давайте же усиленно молиться, прося об особой чуткости к голосу Духа Святого и готовности исполнить то, о чём Он нам говорит.

## Глава 6

## Душепопечитель. Его призвание, личные качества, обязанности и ответственность перед Богом

В Евангелии от Иоанна есть удивительная история, связанная с исцелением человека, который страдал тяжёлой болезнью в течение тридцати восьми лет. Из-за недуга, сделавшего его неспособным к самостоятельному передвижению, этот несчастный оказался в одном месте, которое описывается так: «Есть же в Иерусалиме у Овечьих ворот купальня называемая по-еврейски Вифезда, при которой было пять крытых ходов; в них лежало великое множество больных, слепых, хромых, иссохших, ожидающих движения воды; ибо Ангел Господень по временам сходил в купальню и возмущал воду, и кто первый входил в неё по возмущении воды, тот выздоравливал, какою бы ни был одержим болезнью» (Йн. 5:1-4). Далее рассказывается о том, как находившийся в этот день в купальне Иисус подходит к больному и задаёт ему вопрос: «Хочешь ли быть здоров?», на что получает ответ: «Так, Господи; но не имею человека, который опустил бы меня в купальню, когда возмутится вода» (Ин. 5:6-7).

Надо сказать, что в этих словах лежащего в купальне Вифезда человека отражается вопрос многих современных христиан, которые после долгих поисков возможности личной душепопечительской беседы, чуть ли не с возмущением спрашивают: «Почему так мало людей, способных оказать действенную духовную помощь?! Ведь так много детей Божьих, которые нуждаются в ней!».

Что ж, увы, это действительно так. Опыт душепопечительства показывает, что обычно на сотни и даже тысячи верующих людей, нуждающихся в духовной помощи, приходится только один человек, который способен им помочь. И дело не в том, что Бог бессилен наделить этой способностью других, а в том, что христиане не готовы положить свою жизнь на алтарь служения ближним. Впрочем, в этом нет ничего нового. Так было, так есть и так всегда будет. Движимые своими эгоистическими мотивами, многие христиане желают брать и получать, но только не давать. Господь это хорошо знает и потому, как и во времена пророка Исаии, ищет, но редко находит тех, кто в ответ на Его призыв «Кого Мне послать? и кто пойдёт для Нас?» готовы сказать: «Вот я, пошли меня» (Ис. 6:8). По этой причине трудно сегодня найти человека, который бы, выражаясь словами больного из Вифезды, был способен «опустить в купальню» Божию тех, кто ожидает помощи свыше.

К несчастью, наша плотская человеческая природа такова, что мы не любим слушать о проблемах, заботах, печалях, болезнях и бедах других людей. Каждый занят лишь самим собой. Мир наполнен болью, и поэтому лишён любви. Большинство людей настолько поглощены своими несчастьями, что не могут хотя бы на время забыть о них, чтобы проявить любовь к комуто другому. Кроме того, цена душепопечительства настолько высока, что немногие готовы платить её. Чужие проблемы, нужды, скорби, тревоги, потери, страдания, слёзы, терзания и муки исканий десятков и сотен душ с момента начала этого служения становятся для такого слуги Божьего его ежедневным хлебом.

Душепопечитель — это глубоко верующий человек, который, исходя из своего духовного и жизненного опыта, способен поддержать, ободрить, утешить, наставить, разъяснить и предостеречь от опасности отчаявшуюся, колеблющуюся и неутверждённую в вере душу. Он является не просто исповедником, который, выслушав принесенные в свет грехи, за тебя просто помолится, а близким и понимающим другом, которому можно без страха и сомнений довериться. Это добрый советник, посланный Богом в трудную минуту, когда ты особенно нуждаешься в поддержке, помощи и мудром наставлении.

Душепопечителем может быть как брат, так и сестра в Господе, имеющие ясное откровение свыше о

призвании к этому служению. Споры о том, может ли сестра совершать этот труд, вряд ли уместны, если учитывать, что христианские церкви более чем на семьдесят процентов состоят из женщин, которым свойственна врождённая стыдливость, удерживающая их открывать представителям противоположного пола свои проблемы, касающиеся интимных вещей. Кроме того, возможность христианок открыть своё сердце старшей по возрасту и духовно опытной сестре оберегает братьев от ненужных искушений, которые почти неизбежны при углублении в личную жизнь женщины (подробней этот вопрос будет рассмотрен в главе «Подводные камни в душепопечительстве»).

Труд душепопечителя очень напоминает работу лечащего врача. Как тот с утра до вечера занят тем, чтобы помогать нуждающимся в его медицинских знаниях, так и душепопечитель отдаёт себя людям, ищущим духовной помощи. Разница лишь в том, что объектом прилагаемых усилий является уже не больная плоть, а израненная грехами и проблемами душа. Как важно призвание для человека, стремящегося стать хорошим специалистом в медицине, так важно оно и для того, кто становится врачом для души. Один только Бог знает, кто способен понести это служение, поэтому лишь Он не сделает ошибки, призывая к нему тот или иной усмотренный Им сосуд.

Если в медицине достаточно бывает желания, терпения и стараний, чтобы получить нужные для этой профессии навыки и знания, в душепопечительстве таких качеств недостаточно. И хотя в некоторых странах организуются специальные душепопечительские курсы, готовящие христиан для данного духовного труда, практика жизни доказывает неспособность многих из них его совершать. Подобный результат наблюдается и в том случае, когда на это служение ставят человека руководители церкви, братский совет или какой-нибудь известный евангелист. Один благословенный служитель, который десятки лет трудился с душами, незадолго до

своей смерти сказал: «Душепопечительству нельзя научиться ни на каких курсах и ни в каких теологических семинариях, потому что это дар Божий, который даётся тем, кого Господь к нему призывает».

Как ни странно, нередко к этому служению стремятся те, кто уверен в себе, своих способностях и силе его нести, причём, среди них бывает немало таких, кто в большей или меньшей степени оккультно-обременён. По-видимому, сатана прекрасно знает, что именно в этом служении ему удастся легко сразить как самого душепопечителя, так и тех, кто к нему обращается. Таких служителей и служительниц быстрее поражает надменность и гордость, которые обычно являются предшественниками падения. Попытка духовно зрелых христиан остановить подобных ревнителей в их стремлении к душепопечительству вызывает у последних отчуждённость и крайне негативную реакцию, потому что расценивается как недооценка их возможностей и стремление помешать благому намерению. Поэтому в таких случаях лучше всего, не прибегая к разубеждению, предоставить Господу возможность Самому расставить всё на свои места. Ведь Его потом не обвинишь (как это делают с душепопечителем), что Он «препятствует» благородным порывам души из страха приобрести себе соперника. К слову сказать, когда мы бываем уверены, что способны к труду на ниве Божией, тогда едва ли уже настало время для служения, потому что такая уверенность зиждется обычно на нашем надменном и высокомерном «Я». Бог может использовать человека лишь тогда, когда тот сознаёт своё полное бессилие. Жизнь показывает, что к душепопечительству призывается чаще всего тот, кто меньше всего к этому стремится.

С подтверждениями Божьего избрания человека на то или иное служение мы сталкиваемся не раз на страницах Священного Писания. Так, апостол Павел говорил, что не сам посвятил себя на служение Христу, но что Бог избрал его от утробы матери благовествовать

людям Евангелие спасения (см. Гал. 1:15). Подобно этому было и с пророком Самуилом, который ещё до зачатия был обещан Господу. Точно так выглядело и избрание Иеремии, обратившись к которому Бог сказал: «Прежде нежели Я образовал тебя во чреве, Я познал тебя, и прежде нежели ты вышел из утробы, Я освятил тебя: пророком для народов поставил тебя» (Иер. 1:5). Каждый из будущих апостолов Христа также услышал однажды Его повеление, побудившее к следованию за Мессией. Выглядит так, что настоящим, помазанным служителем, в том числе и душепопечителем, может быть только тот, кто призван к такому служению самим Богом, потому что душепопечительство – очень трудное служение и совершать его, внутренне не ломаясь, способен лишь тот, кто наделён для этого силой свыше. Если Сам Бог призывает человека на это служение, тогда Он ему даёт и всё необходимое.

Среди христиан (особенно сестёр), есть немало таких, которые считают, что если люди время от времени делятся с ними и доверяют сокровенное своего сердца, то это означает, что они призваны к служению душепопечительства. Увы, это далеко не всегда так, потому что и среди неверующих есть личности, к которым окружающие чувствуют особое доверие. Однако только потому, что им известны тайны других, их ещё нельзя причислять к душепопечителям. В подобных случаях речь идёт, скорее, о том, о чём говорит нам Священное Писание: «Носите бремена друг друга, и таким образом исполните завет Христов» (Гал. 6:2).

Древнеримский мудрец Эпиктет, родившийся в шестидесятом году после Рождества Христова, говорил по этому поводу так: «Учить мудрости не такое дело, за которое можно было бы с лёгкостью и необдуманно браться. Для этого нужно быть многоопытным, нужна праведная жизнь, а главное — нужно, чтобы Сам Бог послал тебя на это дело. Обличать людей, обнаруживать их заблуждения и наставлять на истинный путь — дело очень трудное, и браться за него можно только тогда,

когда сам живёшь праведнее других людей и, кроме того, сознаёшь в себе несомненное **призвание** учить... Только впредь знай, что, так как ты будешь указывать им на правду, то вероятно, будешь избит. Кто живёт праведнее других и этому учит людей, того большею частью преследуют и гонят. Однако при этом помни, что ты должен жалеть тех, кто тебя бьёт, потому что, как учитель истины, ты – отец и брат всех людей».

Читая эти строки, написанные почти двадцать веков тому назад, можно только удивляться, насколько ясно, точно и правильно характеризуют они призвание, жизнь и служение душепопечителя. Этот труд очень и очень тяжёл, и без помощи свыше совершать его просто невозможно. Он высасывает из человека силы и истощает как духовно, так и физически, потому что дело касается больных и искалеченных грехом душ, которым надо отдавать себя всего, без остатка. Если проповедь ободряет и подкрепляет проповедника, то душепопечительство истощает душепопечителя. Только те, кто всецело посвятил себя данному служению, способны понять, что под этим подразумевается.

Душепопечительство можно назвать своего рода геройством, потому что в земной человеческой жизни нет большего подвига, чем протянуть руку помощи тому, кто изнемог в пути. В мире, которым правит эгоизм, лишь единицы избирают путь бескорыстного служения людям, а это, надо признать, очень нелегко. Ведь по своей природе люди очень разные: общительные и замкнутые, разговорчивые и сдержанные, доверчивые и подозрительные, легко принимающие наставления и относящиеся ко всему очень настороженно, увлекающиеся многими вероучениями и уже ни во что не верящие. Ктото из нас горько оплакивает даже малейший грех, а ктото считает, что в день покаяния ему всё было прощено и потому нет нужды «копаться в прошлом». Одним безмерно трудно сказать «прости», а другие, относясь к этому как к предписанному ритуалу, легко просят прощения, но так же легко повторяют то, за что совсем недавно извинялись. Общаясь с людьми, нужно иметь великое терпение, мудрость и настоящую любовь-агапе, чтобы для каждого из них стать помощью и благословением.

Кроме того, приходящие на душепопечительство нуждаются в наставлении, вразумлении, разъяснении, мудром совете и духовной поддержке. Многие из них являются ещё младенцами во Христе, неспособными к принятию твёрдой пищи. Нередко их многочисленным вопросам нет конца. Как больной приходит к врачу с надеждой, что ему окажут должное внимание, так и пришедший к душепопечителю ожидает от него понимания, сочувствия и сострадания. А это, разумеется, чего-то стоит. Освальд Чемберс, обращаясь к служителям, выразил это так: «Иисус сказал Петру: «Паси овец Моих» (Ин. 21:16), но не дал ему для них корма. Когда верующий человек делается ломимым хлебом и изливаемым вином, он сам становится пищей для других душ, пока они не научатся питаться Богом. Они должны испить его до дна и истощить до предела. Смотри, запасись силами, иначе очень скоро тебя постигнет изнеможение. Прежде чем души научатся питаться непосредственно от Христа, они будут питаться Им через тебя. Они должны буквально «высосать» тебя, пока не научатся принимать пищу непосредственно от Бога. Мы обязаны Господу быть всем для Его овец так же, как и для Него Самого».

Однако и это ещё не всё. Людям бывает очень трудно угодить в их духовных прихотях. То им кажется, что с ними не говорят на равных, а учат свысока, то считают, что душепопечитель слишком доступен и прост и что так не подобает себя вести служителю Божьему. То недовольны, что он слишком много им говорит, то сетуют, что не получили от него желаемого совета. То убеждают других, что в душепопечителе нет нужды, то возмущаются, что не могут с ним встретиться или до него дозвониться. То восторгаются проявленным с его стороны вниманием и оказанной помощью, то рассказывают, как они в этом человеке разочаровались. Как бы душепопечитель себя ни повёл, им всё не так и всё

плохо. Господь не случайно говорил: «...с кем сравню людей рода сего? и кому они подобны? Они подобны детям, которые сидят на улице, кличут друг друга и говорят: «мы играли вам на свирели, и вы не плясали; мы пели вам плачевные песни, и вы не плакали». Ибо пришёл Иоанн Креститель, ни хлеба не ест, ни вина не пьёт; и говорите: «в нём бес». Пришёл Сын Человеческий, ест и пьёт; и говорите: «вот человек, который любит есть и пить вино, друг мытарям и грешникам» (Лк. 7:32-34). Так что, как видите, времена меняются, а люди – нет.

Именно поэтому, совершая служение душепопечительства, надо научиться не придавать большого значения мнению и оценке людей, а исполнять волю Того, Кто тебя к ним направил. Трижды задавая Петру вопрос: «Любишь ли ты меня?», Иисус делал это не потому, что сомневался в его преданности и любви к Нему, а потому, что хотел донести до его сознания важнейшую истину, которая чрезвычайно важна для каждого служителя и тем более душепопечителя: только любовь ко Христу может дать силы выполнить данное Им поручение – годами и десятилетиями проявлять заботу по отношению к нуждающимся в этом людям. Простая любовь к народу Божьему не обладает для этого достаточной силой. Ведь христиане могут оказаться злыми, жестокими, безответственными, требовательными, неблагодарными, настроенными критически и даже враждебно как к самому душепопечителю, так и к его усилиям в стремлении им помочь. Так что, как бы он их ни любил, ему не избежать разочарования. Только любовь к Спасителю будет достаточным стимулом, чтобы, не опуская рук, продолжать отдавать себя тем, за кого Он однажды умер, какими бы плохими по-человечески они ни были. Когда ты глубоко сознаёшь, что сделал для тебя Христос, тогда ничто в обращении с тобой людей не остановит твою решимость служить им ради Него.

Кроме такой **любви-агапе**, основанной на любви к Богу и носящей характер отеческой или материнской нежности к тем, кто к нему обращается, для душепопечителя

очень важны и другие ценные душевные качества, а именно: духовная зрелость, умение терпеливо выслушивать людей, способность сострадать чужим горестям, готовность помочь в беде, внутренний мир и покой собственного сердца, трезвость и мудрость, обладание молчаливым духом, столь важным для сохранения тайны исповеди, умение «плакать с плачущими и радоваться с радующимися», одним словом, наличие силы «носить бремена других».

Духовная зрелость является у душепопечителя результатом духовного роста, который происходит в процессе переживания многочисленных кризисов, через необходимость снова и снова начинать всё сначала, через извлечение положительного из горького опыта, через те или другие познания, которые он собирает с течением времени. Быть зрелым означает стать мудрым. Быть зрелым – значит иметь на всё собственное мнение, независимое от мнений других людей и существующих учений, догматик и понятий. Разумеется, и, став зрелым, душепопечитель не превращается во всезнайку, потому что любой человек имеет свои слабости, границы и пределы возможностей. Поэтому главное для него – не играть роль знатока во всём, а просто быть самим собой, человеком, в своём роде особенным, неповторимым, с духовной силой, достоинством и внутренней красотой.

**Терпение** — это следующее качество, без которого работа со множеством обращающихся людей просто немыслима. Ведь одни из них схватывают сказанное слово прямо на лету и сразу же понимают, что оно для них значит. Другие же являются тугодумами, которым необходимо несколько раз повторять одно и то же, прежде чем это дойдёт до их сознания и побудит к нужному действию. Кто-то спокойно переносит строгий тон и любую критику его поступков, а кто-то сразу же обижается, стоит сказать ему хотя бы слово, задевающее его сверхчувствительное «Я». Кому-то можно сразу же указать на главный источник его проблем, а с кем-то необходимо подходить к этому очень осторожно, терпеливо выжидая,

пока Дух Святой, постепенно, шаг за шагом будет подводить к осознанию основной причины отсутствия Божьего благословения.

Подобно растениям, которые имеют различную скорость роста, дети Божии возрастают в вере и познании Господа тоже по-разному. Некоторые уже через пять-семь лет после уверования поражают глубиной своих рассуждений, а многие в своём номинальном христианстве десятилетиями остаются на стадии младенчества. Как бы там ни было, в работе с людьми слуге Божьему никогда нельзя забывать о том, что все они — души, за которые пролита драгоценная кровь Христа. Эта цена, заплаченная на Голгофе за каждое чадо, должна делать любого, обращающегося за душепопечительской помощью, бесценным сокровищем и объектом особого внимания.

Кроме любви и терпения, душепопечителю необходимо иметь сострадание, которое сближает его с людьми, переживающими в своей жизни трудные времена и потому нуждающимися в чьей-то помощи. Сострадание - очень сильное чувство. Оно побуждает душепопечителя заботиться должным образом о тех, кто идёт путём, которым в своё время прошёл он сам. Не сострадая больной, израненной душе, он не сможет ей помочь ни советом, ни словом, ни делом. Лучшим примером сострадания является Сам Господь. Придя на землю, Он стал одним из нас (см. Ин. 1:14), поэтому понимает наши слабости и сострадает нам, как сказано: «Ибо мы имеем не такого первосвященника, который не может сострадать нам в немощах наших, но Который, подобно нам, искушён во всём, кроме греха» (Евр. 4:15). Подобно нам всем, Он прожил земную жизнь и испытал всё, что испытываем мы. Именно силой Его благодати мы способны стать сострадающими утешителями для скорбящих людей.

Следующим духовным качеством душепопечителя является наличие **внутреннего мира сердца и спокойствие души**, которые при личной беседе передаются тому, кто ищет у него помощи, переживая бурю в сердце

или драму в личной и духовной жизни. Служитель, занимающийся душепопечительством, никогда не должен забывать, что он не может дать другим больше того, что имеет сам. Мир и спокойствие его сердца как бы «переливаются» в того, кто говорит с ним, оказывая на душу успокаивающее и исцеляющее воздействие, а выказываемые спешка и раздражение заставляют человека пожалеть о том, что он обратился к такому служителю. Быть миротворцем, то есть нести сердцам мир, надежду и упование, должно стать одной из главных и обязательных целей душепопечителя. Поэтому, если в какой-то момент своей жизни по той или иной причине он теряет мир собственного сердца и спокойствие души, ему следует на время воздержаться от проведения душепопечительства.

Для любого служителя Божьего, и особенно для душепопечителя, важно иметь трезвость и мудрость, которые являются результатом богатого жизненного и духовного опыта, вызывая у обратившегося за помощью доверие и уважение. Сопереживая и сострадая пришедшей душе, необходимо сохранять трезвость и способность к правильному анализу услышанного рассказа. Нельзя торопиться сразу же брать пришедшего к тебе на душепопечение под свою защиту, помня, что каждому человеку свойственно преподносить происходящие с ним события в наиболее выгодном для него свете. Душепопечитель должен всегда иметь в виду, что человек оказался в той или иной ситуации, скорее всего, только потому, что сам совершил где-то ошибку, которую ему необходимо помочь найти. Мудрый совет душе можно дать только тогда, когда руководствуешься основным источником мудрости – Словом Божиим, поэтому знание его, и особенно тех мест, которые характеризуют человеческую сущность, а также причины различных отступлений и падений, для душепопечителя совершенно необходимы.

Об умении молчать, сохраняя тайну исповеди, нет надобности много говорить, потому что данный вопрос уже рассматривался в предыдущей главе. Что же касается готовности помочь, то, если душепопечитель

на такое не способен, тогда он едва ли может исполнять это служение. Жизнь, посвящённая людям и положенная на алтарь Божий, предполагает полную отдачу себя тем, кто в данный момент в этом нуждается. Как врач, забыв о своей собственной боли, какой бы сильной она ни была, спешит на зов больного, так и душепопечитель, забывая свои проблемы и нужды, должен быть готовым тут же протянуть руку помощи тому, кто её ищет. В былые времена символом древней медицины являлась горящая и оплывающая свеча, которая, давая людям свой свет, сама при этом сгорала. Эта иллюстрация прекрасно отражает смысл жизни и служения того, кто всецело посвящает себя больным и израненным душам. Вот почему лучшей наградой духовному отцовству и материнству могли бы стать короткие, но очень много значащие слова, высеченные на надгробии таких служителя или служительницы: «Светя другим, - сгорал (а)».

Хотя Слово Божие говорит: «Радуйтесь с радующимися и плачьте с плачущими» (Рим. 12:15), эту способность, увы, имеют очень немногие, потому что радует нас в основном только то, что принадлежит лично нам, а печалит лишь то, что причиняет не комуто, а нам неудобства и боль. Страдания других людей нас обычно мало интересуют, потому что нарушают наш собственный покой, а это для тех, кто занят лишь собой, является дополнительной нагрузкой, которую они по возможности стараются избегать. Однако душепопечителю без этого замечательного человеческого качества просто не обойтись, потому что оно является необходимым условием и частью его служения.

Некоторым душепопечителям, призванным Богом к этому труду, даётся свыше ещё одна удивительная способность — в определённых случаях чувствовать грех другого человека, как об этом сказано в Священном Писании: «Нечестие беззаконного говорит (в смысле «отзывается») в сердце моём: нет страха Божия пред глазами его» (Пс. 35:2). Обычно это происходит в том случае, когда человек вроде бы желает понять причину

своих терзаний и удаления от Господа, но не готов на глубокое и искреннее признание своего греха с радикальным осуждением и отказом от него. Таким образом, он поступает так, как об этом далее сказано: «Ибо он льстит себе в глазах своих, будто отыскивает беззаконие своё, чтобы возненавидеть его; слова уст его — неправда и лукавство; не хочет он вразумиться, чтобы делать добро: на ложе своём замышляет беззаконие, становится на путь недобрый, не гнушается злом» (Пс. 35:3-5).

Подобные души, обращаясь к душепопечителю, только выматывают его душевные силы и отнимают драгоценное время, которое могло бы быть использовано с большим смыслом для других людей. Зная ограниченность сил и возможностей служителя, Бог выходит ему на помощь и открывает (влагая в его дух), какой грех руководит сидящим перед ним человеком, будь то дух блуда, возмущения, критики или осуждения других. Такое водительство Божие является в какой-то степени проявлением дара различения духов, о котором упоминается в десятом стихе двенадцатой главы Первого Послания к Коринфянам.

В подобном случае душепопечителю следует применить принцип выжидания и предложить душе искать лица Господня, прося открыть духовные очи, чтобы увидеть свой грех, или поступить более жёстко, поставив условие придти снова для совместной беседы и молитвы только в том случае, если он или она решатся на бескомпромиссную духовную борьбу и прямой откровенный разговор. При этом надо просить водительства свыше, чтобы знать, какой из данных двух путей в каждом конкретном случае более разумен и приемлем. Ведь только один Господь знает сердце каждого человека и не сделает в этом ошибки.

Мир полон сердец, нуждающихся в утешении, и чтобы уметь это делать, необходимо самому что-то пережить. Чтобы передать другим открытые тебе Богом глубокие истины, нужно пройти нелёгким путём напряжённых поисков, строгой дисциплины, многолетней

суровой духовной закалки и бесчисленных страданий. Ведь истинным утешителем может стать только тот, кто сам очень много страдал. Именно по этой причине на долю будущих душепопечителей выпадает немало печалей, болезней, горя и слёз, смысл которых они понимают, когда встречают людей, сражённых бедами, постигавших и их. Страдая от телесных недугов и находясь в больничной палате, такой служитель познаёт искусство Божественного утешения других. Перевязывая ему душевные раны, Небесный Врач учит оказывать помощь израненным сердцам, которых в своё время приводит к нему. Рассказывая им о своих переживаниях и дарованных свыше утешениях, душепопечитель применяет тот же бальзам, которым лечил его когда-то Бог. И тогда на смену боли и отчаянию к угнетённой душе приходит надежда, несущая облегчение и утешение. Трудясь таким образом над сосудом, усмотренным для душепопечительства, Господь учит его многим жизненным и духовным мудростям, чтобы впоследствии он смог наставить других. Такая предварительная подготовка делает душепопечителя способным исполнять поставленные перед ним конкретные задачи, наиболее важными из которых являются следующие:

а) утешение и поддержка, то есть применение добрых, сердечных слов, убеждения и конкретных примеров, которые в конечном итоге успокаивают удручённого горем человека, облегчают переносимую им боль и вселяют упование и надежду. В Книге Пророка Исаии есть прекрасные слова, хорошо отражающие важность и насущность этой душепопечительской задачи: «Утешайте, утешайте народ Мой, говорит Бог ваш. Говорите к сердцу Иерусалима...» (Ис. 40:1-2). Примечательно, что даже третья личность Триединого Бога именуется Духом-Утешителем. К сожалению, человеку свойственно в искушениях, испытаниях и различных трудных жизненных обстоятельствах терять внутренний мир и покой, впадая в уныние и отчаяние. В такие минуты очень хочется иметь рядом человека, который бы нашёл нужные слова

утешения, идущие к самому сердцу, и духовно поддержал в постигшем тебя испытании и горе,

- б) ободрение и воодушевление это использование всех возможных способов, чтобы вывести человека из состояния пессимистической безнадёжности, вдохнуть в него бодрость, поднять настроение, внушить веру в лучшее будущее и придать мужества, не опуская рук, продолжать жить, трудиться и идти дальше. Страдающий душой и слабый духом человек особенно нуждается в участии и ободрении. Господь постоянно воодушевляет Своих детей, потому что они способны быстро отчаиваться и впадать в уныние. Подобную роль играет и душепопечитель, исполняя при этом повеление Священного Писания, которое говорит: «Укрепите ослабевшие руки и утвердите колена дрожащие. Скажите робким душою: будьте твёрды, не бойтесь; вот Бог ваш, придёт отмщение воздаяние Божие; Он придёт и спасёт вас» (Ис. 35:3-4),
- в) наставничество подразумевает собой увещание и наставление духовно больных и ослабевших людей, запутавшихся в своих проблемах и бедах. Наставник является своего рода учителем, воспитателем и руководителем, важную роль которого неоднократно подчёркивает Библия (см. 4Цар. 12:2; Пр. 9:9, 22:6; Евр. 13:7). Наставничество было во все времена народа Божьего, только как раньше, так и теперь выглядит оно по-разному. В то время, как теологи учат людей через свои богословские труды, миссионеры несут Благую Весть тем, кто ещё не знает Бога, евангелисты обращаются к массам во время больших и малых евангелизаций, а пасторы и проповедники занимаются духовным наставлением членов своих поместных общин, душепопечители трудятся индивидуально, конкретно с каждой отдельной душой. Делая это, они глубоко вникают в её личные проблемы и нужды, помогают совместными молитвами и дают ценные советы и наставления, которые способствуют её духовному росту. А ведь это именно то, что человеком особенно высоко ценится и чего сегодняшнему

христианству очень не хватает. Совет, данный душепопечителем, его наставление и вразумление является часто тем «хлебом», который отпускается «по водам». Подобно ценной реликвии это передаётся дальше, служа благословением и утешением многим другим душам. Не случайно, делясь своим богатейшим духовным опытом со своим учеником Тимофеем, апостол Павел когда-то сказал: «И что слышал от меня при многих свидетелях, то передай верным людям, которые были бы способны и других научить» (2Тим. 2:2),

г) ещё одной задачей душепопечителя является искоренение противления Слову Божьему, без исполнения которого невозможно получить духовного исцеления. Он должен начинать работать с людьми в том состоянии, в котором те находятся, пока они не поймут, чего им не хватает. После этого необходимо поставить перед этими душами Христовы нормы для жизни, хотя они, возможно, и будут уверять, что никогда не смогут их исполнить. Необходимо убедить, что этого хочет Иисус, а Он не будет ожидать от нас непосильного. Ведь Господь для того и даровал нам силу Духа Святого, чтобы мы стали на Него похожими. Если же, несмотря на все объяснения и усилия, человек продолжает противиться требованиям Слова Божьего, считая их неисполнимыми, тогда он едва ли сможет пережить исцеление своей души.

В служении душепопечительства Бог не только открывает Своему служителю или служительнице необъятный по своим масштабам сокровенный мир душ Своих детей, но и наделяет их авторитетом и большими полномочиями, которые очень важны в ведении духовной войны, особенно если дело касается оккультной обременённости. Всё это становится для душепопечителя не только духовным университетом, но и возлагает на него много обязанностей, как написано: «И от всякого, кому дано много, много и потребуется; и кому много вверено, с того больше взыщут» (Лк. 12:48). Именно по этой причине то, в чём к рядовому христианину Господом

проявляется снисхождение, для душепопечителя является грехом, влекущим за собой неизбежное строгое наказание. Впрочем, такой подход можно понять, потому что, если душепопечитель в чём-то уклонится от истины, это непременно отразится на тех, кого он наставляет. Обнаруживая наличие личного эгоизма, небрежности, грубости, нетерпения, безучастия и бессердечности, он заставляет страдать тех, кто нуждается в его духовной поддержке и помощи. Но особенно пагубно действует на людей любое проявления с его стороны собственного «Я». Не умертвив окончательно в себе это зло, душепопечитель просто не сможет долго совершать своё служение и рано или поздно вынужден будет его оставить.

Вразумляя и научая своих духовных детей, душепопечитель несёт перед Богом огромную ответственность за состояние их душ, потому что, если в каких-то вопросах он даст им неправильные наставления, это отразится на всей их дальнейшей христианской жизни, блокируя их умы к последующему принятию истины. Слово Божие не зря говорит: «Наставь юношу при начале пути его: он не уклонится от него, когда и состареет» (Пр. 22:6). Подтверждением этому может послужить следующий пример.

Одну молодую девушку при её обращении к Господу душепопечитель наставил таким образом: «В момент твоего покаяния тебе прощаются все грехи твоей прошлой жизни, словно их вообще не было. Поэтому тебе больше никогда не нужно оглядываться назад и копаться в том, что когда-то было. Отныне ты являешься Его избранным дитём, имеющим полноту Божьей любви и Его совершенство». Услышав эти слова почтенного служителя, новообращённая душа приняла их со всей серьёзностью и пронесла, как знамя, через всю свою шестидесятилетнюю христианскую жизнь, в которой, увы, постоянно были какие-то проблемы. Дело в том, что до уверования она имела связь с оккультным миром, прибегая к колдовским методам выведения бородавок и

принимая активное участие в спиритическом кружке своих школьных подруг, которые вызывали духов умерших с помощью вращающейся на столе тарелки. Когда в восьмидесятилетнем возрасте из-за постоянных страхов, преследующих её по ночам, эта женщина обратилась к душепопечителю, тот, выяснив её прошлый контакт с силами тьмы, предложил совершить молитву с отречением от оккультных грехов, на что она ответила категорическим отказом. Причиной этому было объяснение первого служителя, убедившего её в молодости, что в раскаянии за прошлые дела, совершённые до обращения к Господу, нет необходимости. В таком состоянии эта бедная душа без мира в сердце отошла в вечность.

Ответственность, которую несёт душепопечитель, объясняется ещё и тем, что обращающиеся к нему за помощью люди со временем начинают ему подражать. Не отдавая себе в том отчёта, они повторяют его слова, выражения, реакции, поведение и даже отношение к Богу и своим ближним. Библия в их жизни начинает занимать то же самое место, что и у их наставника. Молитве они будут посвящать столько же времени, сколько отдаёт ей он. Если душепопечитель переносит скорби и трудности жизни, не поддаваясь гнёту и унынию, его духовные дети будут «отлиты» по тому же образцу. Общаясь со своими ревностными духовными родителями, молодые христиане перенимают от них действенную веру, искру незатухающей любви к погибающим душам, стремление и готовность к служению Господу и многое другое. Именно поэтому, обращаясь к верующим в Коринфе, апостол Павел говорил: «Подражайте мне как я Христу» (1Kop. 4:16).

Однако подобное подражание и «передача» плотских и духовных качеств на этом, к сожалению, не заканчиваются. Как в случае с плотскими родителями, которые через гены передают детям черты своего характера и внешности, духовные матери и отцы через душепопечительство (особенно если оно длится годами) могут «наградить» своих подопечных не только доброй,

но и греховной «наследственностью», если у них в своё время не было одержано над каким-то пороком полной победы. К примеру, один ревностный и всеми любимый проповедник, глубокие знания Библии которого удивляли многих верующих, страдал похотью очей, о чём, разумеется, стыдясь, никому не рассказывал. Проводя также и душепопечительское служение, он, хотя и наставлял правильно в вопросе блуда, будучи сам несвободен, в духе передавал свой грех приходившим к нему. Результат такого служения оказался весьма плачевным. Мало того, что все его плотские дети терзались блудом, проявившимся у них в различной форме, но ещё и те, кого он когда-то духовно наставлял, получив это «в подарок», многие годы потом были мучимы похотью очей, хотя раньше таким грехом не страдали.

Подобное «духовное заражение» может происходить и с любым другим грехом, будь то многословие, восхваление себя, критика других, законничество, самоправедность, превозношение, современное фарисейство и многое другое, вплоть до чрезмерного увлечения тем или иным видом развлечения и хобби. Это становится очевидным лишь тогда, когда та или иная душа уходит к другому душепопечителю, который хорошо знает первого её наставника, а точнее его слабости, ошибки и промахи. Разумеется говорить об этой «наследственности» жертве подобного душепопечительства не следует, чтобы не вызвать у неё ожесточение против виновника. Эта проблема затронута здесь лишь для того, чтобы те, кто несёт это служение, ещё раз серьёзней подумали о своей ответственности пред Богом и теми, кто к ним приходит.

Совершая свой труд, душепопечитель не должен никогда забывать, что ценою за жизнь, наполненную служением ближним, станут для него сплетни, злословия, оскорбления и поношения. Ведь сатана непрестанно мстит тому, кто осмеливается ему перечить, вставая в пролом за мучимые им души, причём наносит свои удары чаще всего через тех, за кого ведётся или раньше когда-нибудь велось духовное сражение. Вот

почему душепопечителю нужно быть всегда готовым к тому, что человек, которого он наставлял и за кого молитвенно подвизался, может впоследствии возмутиться и стать его ярым врагом, повсюду рассказывая о том, что над ним якобы господствовали. Разумеется, такие люди никогда не вспоминают о том, что чуть ли не боготворили того, к кому обращались, и с трепетом принимали его советы как волю Божию.

Впрочем, в этом явлении нет ничего нового. Пророк Иеремия, который безмерно любил свой народ и которого Бог многократно использовал для того, чтобы его устами предостерегать Израиля, указывая на возникающие отступления от истины, постоянно страдал от злобы и ненависти тех, к кому были обращены слова Господа. О нём злословили, над ним издевались, его бесчестили и даже покушались на жизнь, говоря: «Положим ядовитое дерево в пищу его и отторгнем от земли живых, чтоб и имя его более не упоминалось» (Иер. 11:19). Устав от преследований, угроз и поношений, пророк в горести души своей говорил: «Все жившие со мною в мире, сторожат за мною, не споткнусь ли я: «может быть, говорят, он попадётся, и мы одолеем его и отмстим ему» (Иер. 20:10).

Подобная история повторяется в разных вариациях и в наши дни. Так, одна верующая женщина, обратившись по телефону за помощью к душепопечителю, годами не давала ему покоя, звоня по каждому пустяку не только днём, но и ночью, прося, чтобы он молился за неё, когда она чувствовала себя духовно плохо. Когда же тот сказал ей, что так нельзя поступать, потому что она не одна из тех, кто нуждается в помощи, и ей следовало бы думать не только о себе, но и о других, а также и о нём, считаясь с его силами и временем, она страшно возмутилась, потому что считала это его прямой обязанностью. Высказав ему своё недовольство, она не успокоилась и начала распространять об этом служителе самые немыслимые слухи. Рассказывая всем, как он её оттолкнул и обидел, она описывала то, что он ей когда-то

говорил, в самом неприглядном виде, уверяя, что этот человек горд и надменен, но не замечая того, что в ней самой кричит её возмущённое высокомерное «Я», оскорблённое сделанным замечанием.

Подобные случаи в служении душепопечителя – не такое уж редкое явление, однако, как ни больно это слышать и как ни трудно переносить, душепопечитель должен полностью умереть для мнения людей, для их злословий, порицаний и похвал, горя одним лишь святым желанием – исполнить то, к чему призвал его Сам Бог. Когда мы заняты исполнением Божьего поручения, у нас просто не остаётся времени оправдываться и защищаться. Поиски справедливости в обращении с нами означают наше уклонение от преданности Небесному Отцу. Если мы постоянно ищем справедливости, то незаметно для себя становимся недовольными, требовательными и легко впадающими в самооплакивание, задаваясь одним и тем же вопросом: «Почему со мной так поступают?».

Осознание совершающейся Божьей воли во всём, что с нами происходит, поможет терпеливо и по-дружески относиться к тем, кто нам досаждает и, так или иначе, огорчает. Кроме того, важно не забывать, что, как и над любым верующим человеком, над душепопечителем Бог также постоянно трудится. А это значит, что Он может использовать подобные неприятные для нас личности как орудия, необходимые для выполнения Своих мудрых планов. Поняв это, мы сможем стать им даже благодарными за принесенное таким образом благословение, что поможет навсегда избавиться от возмущения и ропота.

В многолетнем тяжёлом служении с полной отдачей себя Богу и людям у душепопечителя может наступить духовное изнеможение, которое характеризуется полным упадком жизненных сил. Оно приходит не от греха, а именно от служения, и в этом нет ничего удивительного. Ведь если служитель наделён Богом силой свыше, он, тем не менее, остаётся обычным человеком, плоть

которого способна уставать, изнемогать и истощаться. В такие минуты обычно кажется, что ты находишься на пределе своих сил и возможностей. Если такое случилось, необходимо в первую очередь проверить свои побуждения и намерения, с которыми ты брался за это дело. С чего начиналось твоё служение, и что было его основанием? Был ли это призыв Божий, на который ты ответил и начал столь нелёгкий труд в уповании на Господа, или тобой руководило простое расположение к людям и желание им помочь? Возможно, тебя уполномочили на это другие, будучи уверены, что ты обязательно справишься? Или это был твой добрый порыв, в котором ты не рассчитал свои силы, и теперь в сердце своём говоришь: «Господь, я этого больше не выдержу»?

Если при такой самопроверке ты всё же не сомневаешься в своём избрании и призвании, тогда тебе нужен просто физический отдых и душевный покой, в котором нуждается каждый, кто долго и напряжённо трудится. Не надо всем объяснять, что ты очень устал, потому что не каждый это поймёт, а может быть даже за отказ ему помочь тебя же и осудит. Просто сделай то, что делал находившийся когда-то в такой же человеческой плоти Иисус, Который, время от времени покидая толпы постоянно следовавших за Ним и ищущих у Него помощи людей, уединялся в горы или пустынные места, чтобы остаться один на один со Своим Отцом (см. Мк. 6:46). Таким же образом Он поступал и с Его учениками, когда, заботясь о них, порой говорил: «Пойдите вы одни в пустынное место и отдохните немного» (Мк. 6:31).

Так что, отдавая себя всецело на служении Богу и людям, нельзя забывать отрезвляющие и призывающие к благоразумию слова Священного Писания: «Разве не знаете что вы храм Божий, и Дух Божий живёт в вас? Если кто разорит храм Божий, того покарает Бог, ибо храм Божий свят; а этот храм – вы» (1Кор. 3:16-17). Таким образом, каждый из нас, в том числе и душепопечитель, несёт ответственность за своё тело и не имеет права сознательно его разрушать, доводя до полного

изнеможения. Проявляя попечение о душах, необходимо время от времени оставлять круговорот их проблем и своих бесчисленных дел, чтобы уединиться для тихого общения с Господом. Это время, проведенное с Тем, Кто Сам является неиссякаемым источником сил, восстанавливает не только духовно, но и физически, принося в собственную душу тишину, мир и желанный покой.

И в заключение этой главы хотелось бы дать несколько советов тем, кто готовится посвятить себя попечению о душах, нуждающихся в помощи людей:

- 1. Не беритесь за душепопечительство сами, по своей инициативе, потому что едва ли сможете понести его без силы, которая даётся свыше, однако и не отказывайтесь от него, если Господь призывает вас на это трудное, но благословенное служение.
- 2. В вопросе попечения о душах старайтесь никогда не откладывать ничего «на потом». Промедление с оказанием духовной помощи может быть опасно. Оно не только лишает нуждающихся столь необходимой для них поддержки, но и вызывает впоследствии у самого душепопечителя чувство вины и сожаления. Нередко бывает так, что, услышав о том, что в данный момент для него нет времени, человек уходит и больше уже не возвращается. Если христианин созрел для исповеди, ища возможности открыть своё сердце, необходимо отложить все другие дела и заняться им сейчас. Давая человеку совет или наставление, важно обращать внимание на то, в какой форме, каким тоном и в каком духе мы это делаем. Ведь бывает так, что идея сказанного правильна и хороша, но то, как она преподносится, всё перечёркивает.
- 3. Слушая того, кто ищет помощи, вникая в его проблемы и нужды, важно по возможности быстрее подвести его к осознанию главного, и это не что иное, как грех. Вспомните того расслабленного из второй главы Евангелия от Марка, которого принесли и опустили к ногам Иисуса четверо его товарищей. Главной целью этих людей было видеть своего друга здоровым,

однако, увидев и достойно оценив их веру, Иисус, тем не менее, начал действовать не с расслабленного тела несчастного, а с его души, говоря: «Чадо! Прощаются тебе грехи твои!». Ведь именно грех производит разделение с Небесным Отцом, что ведёт к духовному расслаблению, смятению души, потере мира, а нередко и к телесным болезням и недугам. Поэтому, помня этот пример, оставленный нам Господом, будем в служении с душами также начинать с того, с чего начинал Он, то есть подводить их к осознанию соделанных грехов, и только потом переходить к тому, что стало их следствием. Расслабленный человек смог встать, взять постель и пойти в свой дом лишь после того, как ему были прощены грехи. Точно так и мы, сегодняшние расслабленные чада Божии, нуждаемся в первую очередь в осознании, раскаянии и прощении наших грехов.

- 4. Когда измученная в исканиях душа приходит на душепопечение, ни в коем случае нельзя начинать с того, чтобы по-пролетарски «засучив рукава» тут же стараться разрушить до основания старый мир её духовного мышления, взглядов, понятий и представлений. Ведь в народе не зря говорят, что «ломать не строить», подразумевая этим, что разрушение – дело нехитрое, в то время как созидание требует мудрости, знаний, терпения и духовно просвещённого ума. Горе служителю, в том числе и душепопечителю, который, разрушая в человеке старое, не укажет ему путь к построению нового! Тогда ему лучше не браться за это тонкое и деликатное дело. Нельзя врываться в болезненно-чувствительный мир человеческой души, подобно слону, попавшему в бакалейную лавку. Иначе можно натворить столько бед и проблем, с которыми годами потом не разберёшься.
- 5. С самого начала своего служения по оказанию духовной помощи нуждающимся в этом людям каждый душепопечитель должен знать, что он не уполномочен брать на себя руководство их жизнью. Предостерегая от этого, Освальд Чемберс говорил: «Самый строгий урок мы получаем тогда, когда упрямо отказываемся понять,

что нам нельзя вмешиваться в жизнь других. Требуется много времени, чтобы уразуметь, насколько опасно строить из себя «промысел Божий», то есть вмешиваться в Господний план для жизни наших ближних. Это включает в себя и, казалось бы, благое намерение избавить кого-то от постигших его страданий, потому что, делая это, мы прикладываем руки к тому, что допустил Небесный Отец, и таким образом препятствуем исполнению Его воли. Мы можем предлагать другому что-то, чего не имеем права предлагать, советовать что-то, чего не имеем права советовать. Если нужно будет, чтобы ты советовал, Бог будет советовать через тебя с прямого ведома Духа Святого. Твоё же дело быть в настолько правильных и близких отношениях с Богом, чтобы ты всегда знал и различал, когда говорит через тебя Бог на благо твоему ближнему».

- 6. Для каждого, кто призван к душепопечительству, очень важно уметь снимать с себя бремя людских печалей, забот, скорбей, тревог и проблем, передав их Господу. Это и есть секрет сохранения покоя и мира собственного сердца среди бушующего житейского моря. Не научившись этому, душепопечитель долго не выдержит и очень скоро духовно сломается. Немецкий служитель XIX века Кристоф Блумхардт имел эту удивительную способность легко и беззаботно засыпать после того, как подолгу слушал и со слезами молился за своих подопечных. На вопрос, как это ему удаётся, он ответил: «Разве Бог настолько бессилен, что я должен помогать Ему своим беспокойством? Каждый день наступает такое время, когда нужно просто сбросить с себя весь груз забот, передав его Господу». Такой подход полностью согласуется с советом Библии: «Все заботы ваши возложите на Него, ибо Он печётся о вас» (1Пет. 5:7). Впрочем, для того, кого Сам Бог избрал для душепопечительского служения, это не составляет большой проблемы.
- 7. Будучи избранным Господом на это служение и получая мудрость и силу свыше, важно совершать его не для своей славы, а во славу Божию. Горе душепопечителям,

которые используют их призвание для приобретения авторитета среди людей и получения от них благодарности и признательности, незаметно превращаясь в предмет поклонения и восхваления! Ведь служа Богу и людям, мы всё равно остаёмся ничтожными рабами, которым в Священном Писании было сказано: «Так и вы, когда исполните всё повеленное вам, говорите: «мы рабы ничего не стоящие, потому что сделали, что должны были сделать» (Лк. 17:10).

- 8. В служении душепопечительства, требующем всецелой самоотдачи, особенно важно помнить предостережение Библии: «Проклят, кто дело Божие делает небрежно» (Иер. 48:10). Ведь оно касается самого дорогого для нашего Спасителя душ людей, за которых Он пролил на кресте Свою кровь. Если какой-то труд достоин того, чтобы за него вообще браться, то он достоин и того, чтобы его совершать со всем усердием. Для работы с душами это тем более важно и является обязательным и непременным его условием.
- 9. Душепопечителя также, как и других людей, могут постигать минуты разочарования, уныния и отчаяния, особенно если он видит, что те, кому он отдавал многие часы и дни своей жизни, начинают всё больше удаляться от Господа или вдруг, озлобившись, идут войной против него самого. И тогда кажется, что всё сделанное напрасно и в твоём служении не было Господа. В такие моменты надо вспомнить о том, что воздаяние Божие за наш труд будет измеряться не конечным результатом в виде коренных перемен, произошедших в душах, с которыми мы работали, а теми усилиями и стараниями, которые мы вложили в каждую из них, делая это как для Господа. Так что, укрепимся словами Библии: «Делая добро, да не унываем; ибо в своё время пожнём, если не ослабеем» (Гал. 6:9).

## Глава 7

## Особенности душепопечительства с оккультнообременёнными людьми

Дорогие друзья! Приступая к этой сложной, но очень важной и актуальной в наши дни теме, хочется в первую очередь сказать, что к сомнительной помощи тёмных сил люди прибегали с древних времён, однако вторая половина прошедшего ХХ и начало ХХІ века, в котором мы сейчас живём, характеризуются невиданной доселе массовостью увлечения оккультизмом, а также невероятной скоростью и широтой его распространения, причём, в отличие от прежних веков, не в отсталых народах и низкоразвитых государствах, а в наиболее передовых, цивилизованных и так называемых «христианских» странах мира.

Различные экстрасенсы, целители, колдуны и маги наводнили практически весь земной шар. Такое впечатление, словно разверзлись космические бездны, и оттуда хлынул поток демонических сил, чтобы полностью поработить души людей и сдать их в царство преисподней. Можно только удивляться, как многоразличные оккультные практики и восточные религии овладевают сердцами людей, начиная с раннего детского возраста. Ярким свидетельством и подтверждением такого повального увлечения и порабощения оккультизмом является внедрение в программы дошкольного и школьного воспитания детей разнообразных элементов современного движения «Нью Эйдж». Сюда можно отнести раскрашивание детьми в детских садах и начальных классах на первый взгляд «безобидных» круглых узоров, называемых «мандала», история которых уходит своими корнями в буддизм, индуизм и таинственную жизнь тибетских колдунов, использование самовнушения, медитации, чарующей и якобы успокаивающей и расслабляющей малышей и школьников музыки, йоги, групповой динамики и многого другого. Детские магазины забиты игрушками, изображающими ведьм, демонов, вампиров, сатану и тому подобное. Повсеместное распространение компьютерных игр с оккультной подоплёкой, потоком выпускаемые фильмы ужасов, притягивающие не только взрослых, но и детей, бесчисленные «боевики», прославляющие насилие, убийство и разврат, формируют в соответствующем направлении умы и мировоззрение молодого поколения. Так что не стоит удивляться, когда наши малыши, мучимые страхами, не могут спокойно спать, а дети постарше проявляют такую озлобленность и агрессивность в ответ на родительские предостережения и запреты, что бедные отцы и матери находятся в полной растерянности, не понимая, откуда у них это взялось.

У многих живших в язычестве народов мира, в том числе и у нас, славян, последствия оккультного прошлого предков выражаются в постоянной, непреодолимой тяге к эзотерике и пристрастии ко всему, в чём являют себя в действии сатанинские силы. Не удивительно поэтому, что такие их проявления, как суеверия, вера в пророческие сны, легкомысленное увлечение народными методами лечения, многие из которых имеют оккультную подоплёку, и повышенный интерес к мистическим явлениям и оккультным феноменам стали неотъемлемой частью нашей жизни и настолько «пропитали» её, что мы этого уже даже не замечаем.

Но самое печальное заключается в том, что даже рассеянные по всему лицу земли христианские церкви не избежали этой прискорбной участи. Общепринятая традиционная церковность проявляет известную терпимость к белой магии и всевозможным нетрадиционным методам лечения. Не только люди мира, но и христиане готовы заплатить любую цену, чтобы выздороветь от своей болезни. Не утруждая себя исследованием применяемых для их лечения методов и лекарственных средств, дети Божьи, часто не сознавая того, прибегают к помощи гомеопатии, антропософии, гипнозу, иглоукалыванию и другим видам восточной медицины, берущей своё начало в оккультизме.

Кроме того, среди верующих современных христианских течений широкое распространение и признание
получили разного рода целители и чудотворцы, которые
с именем Иисуса на устах улавливают ещё неутверждённые в истине и потому легковерные души в сети всё
более распространяющегося чудовищного обмана. Так
что не стоит удивляться и теряться в догадках, стараясь
найти ответ на волнующий всех вопрос — «Почему среди
христиан в наши дни наблюдается повсеместное духовное охлаждение и дьявол одерживает победу за победой?». Ведь своим равнодушием, безразличием и
пассивностью мы сами открыли ему двери, в которые
он не замедлил войти, и теперь преуспевает в своих разрушительных действиях.

Ввиду того, что в христианских общинах этому вопросу уделяется слишком мало внимания или вообще умалчивается, дети Божии не только слабо вооружены для борьбы с силами тьмы, но нередко ещё и противятся тому, что могло бы им дать хотя бы самые элементарные познания в данной области, в результате чего бывают обмануты дьяволом, которого им следовало бы побеждать. А ведь духовно вооружённым для такого вида борьбы должен быть не только опытный душепопечитель, но и каждый зрелый, думающий христианин. Именно по этой причине, несмотря на то, что тема душепопечительства при оккультной обременённости отпугивает христиан, лишая желания углубляться в связанные с этим вопросы, краткое и ясное рассмотрение их абсолютно необходимо.

Приступая к этому, хотелось бы начать с проблемы, которая заключается в том, что среди детей Божьих немало таких, которые считают, что обременённые оккультизмом не могут уверовать в Иисуса Христа и принять его своим личным Спасителем, что абсолютно неверно. В практике душепопечительства шокирует именно тот факт, что среди членов общин различных христианских конфессий процент верующих, которые были в прошлом или до сих пор связаны с силами ада, непрерывно растёт.

Это объясняется как широким распространением уже упомянутых оккультных лекарственных средств и методов лечения, так и увеличением количества обращающихся к Богу людей из мира, которые влачат за собой в христианство своё явно оккультное прошлое.

Вторым заблуждением современных христиан является убеждение, что обращение к Господу через покаяние и рождение свыше автоматически освобождает человека от власти тьмы. Из-за такого понимания им трудно бывает разобраться с духовными проблемами братьев и сестёр по вере, у которых оккультная обременённость протекает на фоне проводимого ими вроде бы правильного христианства. В человеческом сознании просто не укладывается, почему, несмотря на сознательное покаяние и явную победу над некоторыми прежними грехами, у человека может по-прежнему проявляться приобретенная когда-то в прошлом оккультная зависимость. Такая растерянность в этом вопросе объясняется непониманием того факта, что покаяние и обращение к Богу вселяет в душу человека лишь веру в Спасителя, что же касается освобождения от оков сатаны, к «помощи» которого он когда-то прибегал, то здесь требуется серьёзная дополнительная работа. В связи с этим оказание помощи оккультно-обременённым людям с каждым днём становится всё большей необходимостью.

Данная область в служении по оказанию духовной помощи является чрезвычайно ответственной и наиболее трудной, потому что в ней нет места традиционной догматике того или иного вероисповедания и обрядовому законно-принудительному душепопечительству, которое скорее отталкивает и ещё глубже ввергает в отчаяние связанную дьяволом душу, чем приносит ей надежду и упование на Господа, желающего помочь. При этом от служителя требуется не только собственная святая жизнь, следствием которой является наличие духовного авторитета и пребывающей в нём силы свыше, но и приложение с его стороны максимальных усилий,

великого терпения и божественной любви-агапе. Ведь даже самый отягощённый проклятием оккультизма человек остаётся душой, за которую Христос пролил на кресте Свою кровь. А если так, тогда он, безусловно, заслуживает того, чтобы за него встать в пролом и начать борьбу, невзирая на проявляемую месть и ненависть сатаны, который не желает выпускать из своих страшных оков очередную жертву.

В одиннадцатой главе Евангелия апостола Иоанна рассказывается история воскрешения Лазаря, вырванного Иисусом из лап смерти. Заключительный этап этого чуда описан так: «И вышел умерший, обвитый по рукам и ногам погребальными пеленами, и лице его обвязано было платком. Иисус говорит им: развяжите его, пусть идёт» (Ин. 11:44).

Слова Спасителя «развяжите его, пусть идёт», сказанные тем, кто стал свидетелем данного события, обращены сегодня и ко всем христианам, особенно же к тем, кто призван к попечению о душах. Оккультно-обременённые люди в каком-то смысле также обвиты связывающими их пеленами, и очи их тоже закрыты покрывалом тьмы, поэтому, когда Сын Божий их освобождает, важно, чтобы нашёлся тот, кто смог бы снять с них эти связывающие путы. В связи с этим, приступая к душепопечительству с жертвами оккультизма, необходимо сразу же вооружиться мыслью донести до их сознания победную весть, гласящую о том, что страдания Сына Божьего на кресте и Его Воскресение раз и навсегда положили конец мнимой власти сатаны. Эти души нужно убедить в том, что, взорвав сатанинские твердыни, Христос тем самым низринул и все демонические силы. Данная победа, одержанная Им в столкновении между Царством Божиим и царством дьявола, разрушила врата сатанинской темницы, что дарует приходящим к Господу право быть уверенными в исполнении и в их жизни того, о чём Сын Божий сказал: «Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим и послал Меня исцелять сокрушённых сердцем, проповедывать пленным **освобождение**, слепым прозрение, **отпустить измученных на свободу**» (Лк. 4:18). Важно, чтобы терзаемый дьяволом человек поверил в это не просто как в свершившийся когда-то акт, но как в принадлежащую лично ему часть данной победы.

После такой вступительной беседы с объяснением причины, из-за которой можно с дерзновением приступать к необходимому духовному сражению, нужно сразу же настроить человека на то, что предстоит нелегкая борьба и в этой борьбе ему придется приложить немало усилий, чтобы достичь результата. Надо сказать, что, как и прочим людям, оккультно-обременённым также свойственно стремление к получению быстрой и лёгкой победы, которая совершилась бы чудесным образом исключительно по молитве служителя. Однако практика душепопечительства показывает, что подобного рода мгновенные избавления из власти сатаны, ставшие гвоздём программ чуть ли не всех современных шоу с демонстрацией исцелений и чудес, вовсе не отражают реальную действительность, потому что являются редким явлением. Обычно же освобождение происходит в процессе тяжёлой духовной борьбы, которая может длиться днями, неделями, месяцами, а порой даже годами, и исход её во многом зависит от самого оккультно-обременённого человека. Именно от него должна исходить главная инициатива, потому что, если он сам не будет всем сердцем желать этого избавления, то ему вряд ли можно помочь.

Вступая в такую борьбу, душепопечителю необходимо в первую очередь выяснить наличие в жизни человека тех факторов, которые впоследствии могли стать причинами появления у него оккультной обременённости, а именно: лечение у ворожеек и бабок-шептух, гадание по руке или с предсказаниями на картах, обращение за «помощью» к волшебницам, магам, экстрасенсам и другим целителям, самостоятельное использование магических заклинаний и разнообразных колдовских методов лечения (выведение ячменей и бородавок, произнесение заклинаний при болях, заговаривание рожистого

воспаления, грыжи и тому подобное), а также увлечение спиритизмом и различными другими оккультными феноменами. При этом не имеет значения, произошёл ли контакт с тёмными силами в детском возрасте или стал следствием собственного увлечения человека подобными вещами, а также производились ли оккультные манипуляции над ним кем-то другим или он сам практиковал приобретенные оккультные навыки на себе и своих знакомых. В равной степени это относится и к проклятиям, будь они родовыми (то есть унаследованными от предыдущих поколений) или произнесёнными в его адрес в пылу гнева или из мести какой-нибудь личностью (отцом, матерью, соседкой, цыганкой и другими людьми), как об этом сказано в Послании Иакова 3:8-10.

Выяснение таких факторов усложняется тем, что многие несчастные души, попавшие под власть сатаны, ничего не знают о тяготеющем над ними проклятии и о том, что в раннем детстве (когда они по ночам были неспокойны и много кричали, переживали какой-то испуг или просто болели) мамы или бабушки, желая помочь, носили их к бабкам и ворожеям для «лечения», совершаемого с помощью белой магии, а порой и сами производили над ними различные колдовские манипуляции. Среди обращающихся на душепопечительство есть и такие, которые даже не подозревают, что уже с утробы матери были посвящены сатане или «награждены» оккультными дарами и способностями, переданными им по наследству от бабушек, дедушек, матерей, отцов и других близких родственников. В таких случаях душепопечителю следует посоветовать обратившемуся к нему за помощью расспросить своих родителей, старших братьев, сестёр и других знакомых ему людей о том, что им известно об этом. Если же это по каким-то причинам невозможно, тогда нужно ориентироваться на нижеуказанные признаки, которые заставят его насторожиться и заподозрить у своего собеседника наличие оккультной обременённости, демонического воздействия или тяготеющего над ним проклятия.

Эти типичные признаки проявляются у человека в виде негативных черт его характера и недобрых наклонностей, которые откладывают свой отпечаток на его внешний вид, поведение, поступки, реакции, отношение к ближним, а также на всю последующую христианскую жизнь, если он обращается к Господу. Все эти признаки свойственны князю тьмы — дьяволу и отражают его сатанинскую сущность мятежника, лжеца, клеветника, гордеца, разрушителя, убийцы и человеконенавистника.

- 1. Что касается внешнего вида, то оккультно-обременённые люди выглядят чаще всего неприветливыми, угрюмыми и хмурыми. Время от времени у них появляется мрачный, тяжёлый взгляд, который наводит на мысль, что через их глаза смотрит сатана. Порой их лицо приобретает непонятное отталкивающее и пугающее выражение, быстро сменяющееся обычным видом, как только они замечают, что за ними кто-то наблюдает. В общении с окружающими такие личности бывают либо слишком говорливы, либо молчаливы и замкнуты. Им свойственна частая и резкая перемена настроения: от внезапной эйфории до длительно продолжающейся тяжёлой депрессии. Их реакции на различные жизненные обстоятельства часто неадекватны и не поддаются здравому объяснению.
- 2. По характеру они обидчивы, подозрительны, злопамятны, мстительны, злоречивы, завистники, непримиримы, не способны прощать. Им очень свойственен выраженный эгоизм и эгоцентризм (сосредоточенность на себе), а также склонность к самодовольству и самовосхвалению. Они горды, надменны и высокомерны, даже в том случае, если не достигли в своей жизни ничего особенного, легко превозносятся над другими, самолюбивы, самонадеянны, самодостаточны, тщеславны и честолюбивы.
- 3. По отношению к своим ближним и окружающим оккультно-обременённые люди грубы, черствы, холодны, требовательны, настойчивы, упорны, неблагодарны, строптивы, непокорны, ироничны и скептически

настроены. Им свойственно стремление к власти, господству и подавлению других. Проявление у некоторых из них кажущегося стремления к справедливости сочетается с ворчливостью, ропотом и постоянным недовольством всем и всеми, повышенной требовательностью к своим домочадцам и периодически проявляющейся поразительной жестокостью сердца. Им присуще критиканство, быстрое проявление возмущения, выискивание чужих грехов, ошибок и промахов, готовность к осуждению, обвинениям и прямому восстанию. Находясь в церкви, они становятся главными инициаторами ссор, споров, разногласий и разделений. Типична для них и склонность к симуляции, лжи, воровству и обману. Они дают обещания, которых не исполняют, легко прибегают к злословию и клевете, не чувствуя при этом угрызений совести.

- 4. Для таких людей характерна повышенная раздражительность, гневливость, быстрое развитие состояний озлобленности, перерастающих в приступы необъяснимой ярости, вплоть до проявления агрессии. Нередко они мучимы мыслями об убийстве, причём не столько по отношению к недругам, сколько к самым близким им людям: мужу, жене, собственным детям и родителям. Так муж по ночам может быть терзаем мыслями убить спящую рядом жену, а мать или отец периодически испытывают желание ударить ножом, задушить или каким-то иным образом убить своего ребёнка. Те из них, которые способны себя в этом контролировать, буквально изнемогают в борьбе с самими собой и постоянно проявляющимися у них подобными чертами характера, не понимая, откуда это у них и почему такое с ними происходит. Разумеется, о подобном они никому не рассказывают, боясь, что их будут сторониться, и открывают свои мучения только при личной душепопечительской беседе.
- 5. У них нередко бывают ночные страхи и кошмарные сны со сценами покушения на их жизнь, отчего они неосознанно кричат и, обливаясь холодным потом, в ужасе просыпаются. Им характерна боязнь темноты и одиночества из-за ощущения присутствия в их комнате

кого-то пугающего. Время от времени они переживают явление тёмных теней или устрашающих образов, наводящих на них неописуемый ужас. Продолжительные периоды бессонницы с бесконечной вереницей навязчивых мыслей сменяются состояниями необъяснимого внутреннего беспокойства с предчувствием чего-то страшного, что доводит их до неврозов и полного нервного истощения. Периодически их мучают приступы беспокойства, необъяснимого душевного смятения и отсутствия мира в сердце. У многих из них наблюдается страх перед смертью, могут возникать внезапные приступы истерии, нередко заканчивающиеся необъяснимыми обмороками.

- 6. Оккультно-обременённым людям присущи также сексуальные грехи во всём разнообразии их проявлений. Практически все они мучимы пороками, так или иначе связанными с этой сферой человеческой жизни, поэтому при душепопечительстве очень важно деликатно, но прямо коснуться этого вопроса. Наличие таких грехов открывается в первую очередь через похоть очей и похоть плоти, а также через нечистоту уст, что проявляется увлечением порнографией и применением в разговоре пошлых слов и циничных выражений, грязных шуток и двусмысленных намёков. Через высказанное языком обнаруживается нечистота мыслей, воображений и ощущений. Не зря же Слово Божие говорит: «Ибо от избытка сердца говорят уста» (Мф. 12:34). А когда сердце запачкано, это проявляется в виде непрестанно повторяющегося ненасытимого самоудовлетворения, блуда, прелюбодеяния и многочисленных омерзительных половых извращений типа педофилии, лесбиянства, гомосексуализма, скотоложества и половых связей с демонами и нечистыми духами.
- 7. Приняв Господа, оккультно-обременённые люди становятся либо поверхностными, номинальными христианами, либо впадают в другую крайность, разыгрывая из себя суперсвятых, при каждом удобном случае подчёркивающих свою набожность и благочестие.

Лицемерие и двойственность в духовной жизни также являются их отличительными чертами. Они постоянно выдают себя за тех, кем в действительности не являются, очень склонны к законничеству. У них нет победной жизни и отсутствует уверенность в спасении. Нередко такие верующие изолируются от окружающего мира или становятся членами всевозможных сект или крайне консервативных групп, в которых основное внимание уделяется внешнему виду и соблюдению принятых там законов и обрядов. Исполняя эти предписания и правила, им легче удаётся изображать кажущееся благополучие, скрывая за этим своё бессилие и несостоятельность. Однако чаще они проявляют духовную неустойчивость и либо отпадают от веры и возвращаются в мир, либо переходят из одной церкви в другую, ища чего-то, чего и сами не знают.

- 8. Для христиан, имеющих оккультную обременённость, характерна неспособность глубоко мыслить в духовных вопросах с вытекающим отсюда нежеланием углубляться в изучение Священного Писания, которое они обычно плохо понимают, как, впрочем, и проповеди, звучащие на богослужениях. При этом у некоторых из них появляется непреодолимое желание убежать с собрания. Нередко они вынуждены прямо заставлять себя читать Библию только потому, что стали христианами. Подобное неприятие объясняется имеющейся у них в связи с оккультным прошлым блокадой ко всему духовному. Правда, возможна и прямо противоположная предрасположенность к заумным, витиеватым, философско-богословским рассуждениям, которые не воодушевляют, а лишь утомляют слушателей. При этом у них проявляется явная склонность вразумлять других, уча, как им следует поступать, хотя их собственная жизнь далеко не идеальна и часто не соответствует Священному Писанию.
- 9. Им свойственно засыпание при слышании, чтении или изучении Слова Божьего, то есть так называемый «церковный сон», а также быстрое забывание того,

что говорится с кафедры. Они с трудом понимают смысл духовных наставлений, поэтому, если и слушают их, сердцем всё равно не принимают, а значит, и не исполняют. Особенно ярко выражена у них неспособность к восприятию какого-либо конкретного места Священного Писания, которое говорит лично к их сердцу. По этой причине им начинает казаться, что всё, написанное в Библии, является ни о чём не говорящей мёртвой буквой. Их молитвы, произносимые во всеуслышание, как правило длинны, растянуты, многословны и подчёркнуто красноречивы, однако слова как будто заучены, без силы Святого Духа. Многие из этих людей пассивны и безразличны к событиям, происходящим в церкви, или наоборот — проявляют суперактивность, хватаясь то за одно, то за другое.

- 10. Христианам, страдающим оккультной обременённостью, очень свойственно длительное пребывание в стадии духовного младенчества и полное отсутствие духовного роста или длительные застои без малейшего продвижения вперёд. Усвоив самые простые, прописные истины Евангелия Спасения, они становятся ярыми противниками любого рода духовных исканий, почитая это чуть ли не кощунством. Проводя формальное христианство, они не желают читать духовную литературу, особенно ту, которая каким-то образом проливает свет на оккультную обременённость. Мало того, они часто даже не желают, чтобы она находилась в их доме, потому что вызывает у них тревогу и беспокойство.
- 11. Кроме того, у них проявляется явное неприятие и резко отрицательный настрой по отношению ко всем действиям, которые являются несомненной помощью оккультно-обременённым душам. В частности, они выражают полное несогласие с необходимостью глубокой исповеди в присутствии душепопечителя грехов, касающихся контактов с тёмными силами, убеждая, что Бог и так все знает. Это противление может заходить так далеко, что начинает выражаться в форме открытого противостояния и агрессивных выпадов против тех, кто

занимается таким служением. У таких людей появляется необъяснимый внутренний страх, когда дело доходит до необходимости вступить в открытую борьбу с властью тьмы (исключением являются только те случаи, когда Господь поистине касается сердца человека. Тогда у него наоборот возникает страстное желание узнать, как можно больше о том, что ему может помочь, и он проявляет готовность ко всему, только бы найти выход из своих проблем и духовного тупика).

12. У многих из этих людей периодически проявляются сомнения в истинности Библии и существовании Бога, вплоть до полного Его отрицания и богохульных мыслей, которые не являются их собственными, а навязываются дьяволом. Возникающие после этого мучительные самообвинения с приговором себя к вечной погибели вновь сменяются периодами внутреннего противостояния всему святому и божественному, особенно же по отношению к пролитой крови Иисуса. Всё это приводит таких людей в ужас и побуждает к исканию душепопечительской помощи, однако, как только служитель заводит разговор о необходимости очищения и освящения посредством открытой исповеди с принесением в свет оккультных грехов, они тут же замыкаются и стараются незаметно перевести разговор на что-то другое.

Разумеется, многие из перечисленных признаков могут проявляться и у людей, являющихся по своей природе самолюбивыми эгоцентриками, а также у психически неустойчивых личностей. Однако присутствие в человеке нескольких и тем более многих из них является неоспоримым доказательством его оккультной обременённости, даже если он сам этого не сознаёт или категорически отрицает.

К слову сказать, оккультная обременённость может **иногда** проявляться и в виде некоторых заболеваний, таких как: необъяснимое с медицинской точки зрения ожирение или истощение, бесплодие и тенденция к выкидышам, тяжёлые хронические заболевания печени и почек, артрозы, артриты и другие расстройства функции

опорно-двигательного аппарата, не поддающиеся лечению аллергии, непонятные сердечные боли, сопровождающиеся нарушением ритма (хотя врачи при обследовании не находят никаких отклонений от нормы), некоторая глазная патология и редкие формы глухонемоты, лунатизм, эпилепсия, периодические сильные головные боли, особенно если они возникают при чтении и изучении Слова Божьего, непонятные приступы с потерей сознания, судорогами и подёргиванием лицевых мышц, появление время от времени странных и неподдающихся объяснению параличей, мультипликационный склероз и нарушения функций иммунной системы.

В семьях христиан, над которыми тяготеет оккультное проклятие, очень типичны случаи злокачественных новообразований и депрессивных состояний, причём не у одного, а у нескольких их членов, увлечение курением, алкоголем или наркотиками, а также различные мерзкие сексуальные извращения в виде полового контакта с детьми (часто у отцов, дядей и дедушек) и сексуальных связей с близкими родственниками — дядями, тётями, родными и двоюродными братьями и сёстрами. В этих семьях чаще обычного происходят разводы и семейное отчуждение, скоропостижные или неестественно ранние смерти, самоубийства, несчастные случаи, повторяющиеся автомобильные катастрофы и другие трагедии.

Практически все служители Божии, занимающиеся работой с оккультно-обременёнными людьми, едины во мнении, что, если в общем душепопечительстве ишущему помощи предоставляется свобода выбора, то есть он может исповедоваться, а может и не исповедоваться в присутствии душепопечителя, то в случаях оккультной обременённости основательная, глубокая и детальная исповедь просто необходима. Причём это касается не только оккультных и часто связанных с ними сексуальных грехов, но и всех остальных пороков, в противном случае, как показывает практика этого служения, полного освобождения таких людей не наступает. Никакая другая помощь в форме простой беседы, разъяснения и

обычной молитвы не даёт желаемого результата, если эти верующие не назовут все сделанные ими грехи, и в первую очередь относящиеся к оккультной сфере, своими именами.

Следующим за исповедью шагом является молитва, включающая в себя произнесённое таким человеком вслух отречение, то есть отказ от имеющейся над его душой властью сатаны. Дело в том, что, увлекаясь оккультными вещами, он, сознавая того или нет, заключает с дьяволом контракт, который должен быть непременно расторгнут, после чего теряет свою, так сказать, юридическую силу. Это отречение лучше совершать в присутствии служителя (чаще всего душепопечителя), который выступает в роли свидетеля.

По-немецки такой акт называется «Lossagegebet», что в дословном переводе на русский язык означает «освобождающая молитва» или «молитва с отречением». Она подразумевает не только отказ от власти сатаны, но и молитву раскаяния и благодарности Господу за дарованную Им возможность и явленную милость. Определённой формы, то есть какого-то установленного шаблона этого отречения не существует. Оно совершается произвольно, и его задача заключается в том, чтобы уста оккультно-обременённого человека произнесли слова, разрывающие связь с дьяволом и тёмными силами ада, с которыми он однократно или много раз имел когда-то дело. Примерный образец такого отречения может звучать приблизительно так: «Во Имя Иисуса Христа и в присутствии свидетеля я отрекаюсь от всех моих контактов с оккультным миром, а также от всех притязаний на меня сатаны и отдаю себя всецело в руки Господа. Отныне я принадлежу только Ему и лишь Его признаю своим Царём, Богом и Господином».

В более тяжёлых случаях, когда человек особенно глубоко увяз в оккультизме, прибегая к «помощи» белой и чёрной магии, волшебству, спиритизму, сатанизму или подписывал с дьяволом договор собственной кровью, был знахарем, колдуном, магом, экстрасенсом и тому

подобное, делая это сознательно, тогда будет лучше, если он сделает такое отречение в более конкретной форме обращения, говоря: «Прибегая к Имени Господа моего Иисуса Христа, я отрекаюсь от тебя и твоей власти надо мной, сатана! Освобождаясь от твоих оков, я принадлежу теперь всецело только моему Спасителю, отдаюсь в Его руки и ставлю себя под защиту пролитой за меня на Голгофе Христовой крови. Отныне, дьявол, ты не имеешь больше власти и не можешь надо мною господствовать, потому что я не желаю впредь иметь с тобой ничего общего».

Совершая такое отречение от власти сатаны, правильней всего сделать это по отношению к каждому конкретному оккультному греху, который имел место в прошедшей жизни, называя их один за другим своими именами. Так, к примеру, можно сказать: «Я отрекаюсь от суеверий, хиромантии, гадания на картах и по руке, от спиритизма в форме опрашивания духов с помощью тарелки. Я отрекаюсь от колдовского выведения бородавок, от обращения к бабкам с целью заговаривания испуга, грыжи и рожистого воспаления. Отрекаюсь от магических заклинаний, которые произносил(а), наводя порчу на людей (назвать имена), а также от всех оккультных воздействий, которые производились надо мною другими. Отрекаюсь от употребления гомеопатических препаратов, от гипноза и всех применяемых мною раньше оккультных методов лечения (перечислить) и нетрадиционной медицины, от увлечения сонниками, НЛО, гороскопами и т. д.».

Подобное отречение является для дьявола очень «горькой пилюлей», поэтому он изо всех сил старается этому помешать. Такое противостояние проявляется в том, что человек чувствует давление извне или непонятное сопротивление внутри себя. Он силится, но не может сконцентрироваться, с трудом подбирает слова и тут же забывает, что хотел сказать. Он вроде и пытается произнести вслух отречение, но оно словно застревает у него в глотке, уплывает и улетучивается из памяти.

Примечательно, что сила подобных проявлений прямо пропорциональна степени оккультной обременённости. В таких случаях душепопечителю следует тут же придти на помощь и самому начать произносить слова отречения, чтобы присутствующий или находящийся на другом конце телефонного провода человек мог вслед за ним повторять.

После совершения оккультно-обременённым такого отречения и последующего обращения к Господу с просьбой о прощении и очищении рекомендуется помолиться душепопечителю, который, прибегая к данному Богом авторитету, повелевает присутствующим в человеке и действующим на него силам тьмы оставить его во Имя Господа Иисуса. Для такой молитвы также не существует какого-то шаблона. Приблизительно она может звучать так: «Прибегая к имени Иисуса Христа и к авторитету, данному мне как служителю, основываясь на Слове Божием: «Се, даю вам власть наступать на змей и скорпионов и на всю силу вражию» и ставя себя под защиту пролитой крови нашего Спасителя, повелеваю тебе, сатана, оставить эту душу. Да запретит тебе Господь, дьявол, и да лишит Он тебя власти над этим человеком, потому что я – свидетель тому, что он (она) отрекся (отреклась) от тебя и теперь всецело принадлежит только Богу. Отныне ты не имеешь власти над этим чадом Божьим!». После короткой паузы это повеление можно закончить следующей молитвой: «Небесный Отец! Я вручаю Тебе Твоего сына (или дочь) и прошу, чтобы Ты сам руководил им (ею) дальше и вёл по жизненному пути, как Тебе угодно».

Прибегая к власти, даруемой свыше, душепопечитель, разумеется, должен быть истинным учеником Иисуса, иметь очищенную и приведенную в порядок жизнь, иначе такое его вторжение в царство сатаны может закончиться для него серьёзными последствиями, подобно тому, как это случилось с семью сыновьями первосвященника Скевы, о которых рассказывается в девятнадцатой главе Книги Деяний Апостолов. При

подобных молитвах не рекомендуется совершать возложение рук, потому что даже Иисус этого не делал, но произносил лишь приказание, повелевая злым духам и силам тьмы оставить человека.

В отречении от власти сатаны важную роль играет психологический фактор, причём не только потому, что открывается то, что находилось во мраке, но и потому, что человек осознанно расстаётся с сатаной и выходит из его рядов, становясь собственностью другого Господина — Иисуса, а значит, с этого момента находится под Его охраной. Ведь хотя дьявол силен, Бог — ВСЕСИ-ЛЕН, следовательно, находясь под Его защитой, можно больше уже не бояться того, кто слабее. Сознание этого приносит душе мир, покой, физическое облегчение, а порой даже и полное телесное или психическое исцеление, что хорошо видно на следующем примере.

Одна христианка, которая страдала депрессией в течение восемнадцати лет, из-за своего состояния вынуждена была месяцами находиться в психотерапевтическом отделении и подолгу принимать антидепрессанты. Но даже когда становилось лучше и её выписывали домой, она оставалась угнетённой и подавленной. Дело дошло до того, что её организм уже не мог переносить медикаменты, а душа в буквальном смысле им противилась. Её мучила необъяснимая тревога, различные страхи, недобрые предчувствия, постоянные расстройства сердечнососудистой системы и желудочно-кишечного тракта. Все медицинские обследования и проводимое медикаментозное лечение не давали желаемых результатов. За неё молилась молитвенная группа их общины, однако, тоже безуспешно.

Так продолжалось до тех пор, пока она не обратилась к опытному душепопечителю. На вопрос, нет ли в её жизни скрытых грехов и в частности обращения за помощью к оккультных силам, она тут же ответила утвердительно. При последующей душепопечительской беседе выяснилось, что в жизни этой женщины до её уверования имели место многочисленные суеверия,

колдовское выведение ячменей и бородавок, участие в спиритических сеансах с опросом вызываемых духов методом «верчения тарелки», а также обращение к экстрасенсам и целителям. После уверования она не раз принимала гомеопатические препараты и проходила курсы иглотерапии. С таким вот «букетом» оккультного наследства и с грузом никогда не приносимых в свет многочисленных грехов она годами считала себя христианкой, числилась членом поместной общины и принимала участие в вечере Господней.

После первой же исповеди и совершения молитвы с отречением от оккультных сил она почувствовала заметное улучшение. В дальнейшем Бог продолжал работать над её душой, открывая один за другим грехи, которые она также приносила в свет. С каждой исповедью ей становилось всё легче и легче. Исчезли страхи, заметно улучшился сон, всё реже беспокоили боли в сердце, желудке и кишечнике. Женщина постепенно уменьшила дозу получаемых лекарств и через несколько недель вообще прекратила их принимать. Разумеется, приведенный пример не даёт полной гарантии того, что все страдающие подобными недугами души и тела непременно исцелятся, как только прибегнут к душепопечительству, однако факт, что обнаружение оккультных грехов с последующим отречением от власти сатаны приносит добрый плод, неоспорим и подтверждается практикой жизни.

Порой душепопечителям задаётся вопрос, можно ли совершать молитву с отречением за близких родственников и дорогих тебе людей, то есть возможно ли это сделать вместо них, если сами они не видят в том необходимости или попросту не желают этого делать? К сожалению, нет. Молитву с отречением должен совершать сам оккультно-обременённый и связанный сатанинскими оковами человек. Исключение составляют лишь маленькие дети, ставшие беспомощными жертвами оккультного воздействия, когда их родители, бабушки или другие близкие родственники,

желая «помочь», подвергли их этому воздействию. В таком случае мать или отец ребёнка могут совершить над ним молитву с отречением (лучше в момент, когда он спит), прося у Господа прощения, если сами явились непосредственными инициаторами этого.

В моей личной душепопечительской практике был всего один случай, когда духовно сильная христианка, которая являлась благословенной женой-молитвенницей, будучи одной плотью со своим хотя и верующим, но оккультно-обременённым мужем, тайно совершила вместо него такое отречение от властвующих над ним сил тьмы (так как он отказывался это делать) и пережила явное доказательство того, что была услышана. Однако такое случается крайне редко. Правилом же остаётся совершение этого акта расторжения связи с дьявольским царством самим оккультно-обременённым человеком в любом возрасте, начиная с первых лет отрочества, когда ребёнок уже в состоянии понять то, о чём расскажут ему взрослые. Лучше всего это сделать матери или отцу, прося при этом у своего дитя прощение за то, что в своём неведении, желая помочь, в действительности ему очень навредили, после чего самому подростку, юноше или девушке следует обратиться к душепопечителю, принести в свет грехи и вместе совершить молитву с отречением. Ведь Бог никогда не делает ничего насильно, без личного желания и участия самого нуждающегося.

Нужно сказать, что князь мира сего не очень-то легко расстаётся со своими жертвами, то есть душами, находившимися под его властью. После совершения отречения он может ещё пытаться устрашать человека и навязывать ему мысли о том, что в соделанном нет никакого проку. В такие минуты необходимо противостоять дьяволу твёрдой верой и силой крови Иисуса Христа. Потерпев поражение в этом, сатана обычно ищет другую возможность вернуть себе потерянную душу. Не случайно в одиннадцатой главе Евангелия от Луки говорится о том, что нечистые духи любят возвращаться на прежнее место их обитания. Поэтому каждый

избавленный от оков сатаны человек должен в дальнейшем быть очень осторожным и всегда бодрствовать, чтобы каким-то образом снова не попасть в оккультную зависимость.

К сожалению, в душепопечительстве с оккультнообременёнными и одержимыми людьми не часто, но всё же бывают случаи, когда все усилия оказываются напрасными. Нередко это происходит, если пришедший за помощью сам прекращает всякую борьбу или когда он, вполне понимая, что делает, сознательно переступил однажды ту границу, за которой прекращается охрана и защита Божия. Последствия таких поступков проявляются в полной неспособности человека совершить освобождающую молитву с отречением. Он вроде бы старается выдавить её из себя, но язык ему не повинуется. У некоторых при этом возникают мучительные спазмы челюсти или глотки, вплоть до появления приступов удушья.

Так, одна женщина во время душепопечительской беседы совершенно нормально говорила, исповедуя свои жуткие оккультные грехи, однако, когда наступил момент совершить отречение, она словно потеряла дар речи. Превозмогая перекосившую её рот судорогу, несчастная пыталась выдавить из себя хотя бы одно слово, но это ей не удавалось. Тогда, силясь себя превозмочь, она напряглась всем телом и сцепила руки так, что захрустели суставы пальцев, однако и это не помогло. Чувствуя своё бессилие, она в конце концов заплакала. Когда душепопечитель за неё помолился, ей удалось с трудом хрипло произнести: «Я не могу. Меня словно кто-то душит. Моя гортань и язык будто парализованы. Я испытываю невероятное внутреннее сопротивление, которое не в силах перенести, поэтому... оставьте меня в покое!». С этими словами она неожиданно вскочила, стремительно выбежала из комнаты и больше уже не вернулась.

Другой молодой человек, подписавший когда-то своей кровью контракт с сатаной, пришёл на душепопечение в полной решимости разорвать его путём глубокой исповеди и совершения молитвы с отречением. Он рассказал, что, разочаровавшись в своём номинальном христианстве, в глупом юношеском порыве решил испробовать то, на что способен сатана. Уйдя в горы, он порезал себе палец и на приготовленном листке бумаги написал кровью обещание служить дьяволу, если тот наделит его какими-нибудь особенными способностями. Засунув своё короткое послание в расщелину скалы, он начал поспешно уходить, когда его разум пронзила мысль: «Безумный, что ты наделал!». Остановившись как вкопанный, он тут же развернулся и побежал назад, чтобы забрать назад эту злосчастную записку, однако там её уже не было.

С тех пор он потерял покой, терзаемый богохульными мыслями и ненавистью к окружающим людям. Через два года, вконец измученный, он пришёл для душепопечительства. До тех пор, пока этот отступивший от Бога христианин приносил в свет совершённые им грехи, всё шло хорошо, но как только ему было предложено произнести отречение от власти сатаны, произошло невероятное. Его рот перекосился в отвратительной сатанинской ухмылке, а сам он как будто остолбенел. Бедняга старался изо всех сил повторить слова, которые, желая ему помочь, произносил служитель, однако это ему не удавалось. Его язык был в полном смысле парализован. Когда душепопечитель стал за него горячо молиться, он с хрипом выдохнул одно лишь короткое слово «Я...», да так и остался с открытым ртом, который продолжал беззвучно открываться и закрываться. Несчастный смотрел выпученными и полными ужаса глазами, бил себя по губам, однако это ничего не меняло, потому что он полностью онемел. На этом примере хорошо видно, насколько опасно заходить слишком далеко в экспериментах с сатаной и силами ада. Не думая о последствиях, можно переступить последнюю черту, и тогда уже не будет возможности вернуться назад.

Практика душепопечительства показывает, что не только оккультно-обременённым, но и пережившим освобождение душам свойственно какое-то необъяснимое

внутреннее тяготение к различным проявлениям, связанным с невидимым духовным миром. К таким людям дьяволу удаётся легче всего подходить в виде «ангела света», причём чаще всего в форме разного рода духовных переживаний, вроде внезапного появления красивых светящихся двигающихся шаров, явления разных «святых образов», испытывания приятных тепловых ощущений и других подобных феноменов. Это особенно часто бывает у тех, кто в прошлом занимался спиритизмом, то есть вызыванием и опрашиванием духов умерших, под видом которых им являлись демоны и отвечали на задаваемые вопросы.

После совершения молитвы с отречением и пережитого освобождения от власти тьмы получившему помощь человеку необходимо сделать следующий шаг – уничтожить все предметы, которые так или иначе были связаны с дьяволом и его тёмными силами. Это могут быть разные фигурки, сувениры, статуэтки, подаренные или привезенные ими из стран, где имеют признание и широкое распространение буддизм, индуизм и язычество в различных формах его проявления. Уничтожению подлежат также гомеопатические, антропософические и изготовленные ворожеями, колдунами или шаманами лечебные препараты, настойки и мази. Кроме того, необходимо собрать все имеющиеся в доме кассеты и диски с записями различных поп или рок групп (включая и так называемые христианские), картины, предметы обихода и одежду с загадочными изображениями языческих ритуалов и богов, а также всё остальное, что может иметь связь с оккультным миром, после чего избавиться от всего этого самым эффективным образом, например, сжечь, разломать на части, разорвать и бросить в глубокие воды и тому подобное.

Такие меры – не фанатизм, а нечто совершенно необходимое. Ведь людям жалко уничтожать купленные или подаренные им вещи, особенно золотые украшения в виде знаков зодиака, копытца, змеи, подковки или ещё какие-нибудь сомнительные изображения. Идя на

компромисс, они дарят эти штучки своим знакомым или сдают скупщику золота, получая назад хотя бы какуюто часть затраченных на них денег. Поступая так, они не думают, что используют средства, полученные за золото, которое было посвящено тому, кого оно изображало, а передавая такое украшение другим людям, награждают их заложенным в нём проклятием. Так что радикальное уничтожение любой вещи, над которой тяготеет проклятие оккультизма, является самым лучшим способом избавления от всего того, что оно может с собой принести.

Для подтверждения этого хотелось бы привести один пример христианки, которая сама предложила включить его в эту книгу. Дело в том, что при своей очередной поездке в гости к родственникам она получила в подарок от своей приёмной матери красивый чёрный вязаный шарфик тонкой ручной работы. Даря его, пожилая женщина сказала, что он является своего рода семейной реликвией, которая передаётся у них из рода в род по женской линии. Таким образом, этот головной убор прошёл уже через руки нескольких поколений, однако выглядел как новенький. Ввиду того, что у последней обладательницы шарфика не было собственной дочери, она решила продолжить данную «эстафету», подарив его своей падчерице. Польщённая тем, что ей была оказана такая честь, христианка с благодарностью приняла этот «драгоценный подарок» и, вдоволь налюбовавшись, положила в шкаф, чтобы при удобном случае надеть.

Со временем в этой семье и без того уже страдавшей от оккультной обременённости, дело пошло ещё хуже. Неверующий муж женщины беспробудно пил. По ночам дети просыпались с криком от тревожащих их во сне кошмаров. Кроме того их мучили наводящие леденящий ужас, двигающиеся по квартире безобразные расплывающиеся, желеподобные образы. У самой матери, некогда очень жизнерадостной, активной и энергичной женщины, начались доводящие её до отчаяния приступы депрессии. Всё это побудило её наложить пост и начать усиленную молитву, в которой она обращалась

к Господу с просьбой открыть ей причину всего происходящего. Небесный Отец ответил на мольбу Своего дитя, ясно указав на это подаренное ей головное покрывало. Хотя, рассуждая по-человечески, ей было жаль этой красивой вещицы, она всё-таки решила её сжечь. Но каково же было её изумление, когда, несмотря на все прилагаемые усилия, поджечь этот шарфик, связанный крючком из тончайших натуральных волокон, не удавалось. Огонь просто-напросто не имел над ним силы.

Поражённая таким явлением, христианка пригласила к себе знакомого брата-служителя, который прибыл, захватив с собой небольшую канистру бензина. Они вместе выехали в близлежащий лес, облили им шарфик и снова попытались его поджечь, но, увы... Языки пламени проходили через отверстия плетения, не повреждая при этом нитей изделия. Данная картина наводила ужас, явно демонстрируя вложенную в эту вещицу огромную демоническую силу. Больше часа провозились они в безуспешных попытках довести дело до конца, но так и не смогли этого сделать. Полностью смоченный горючим веществом и обложенный бумагой и сухими веточками при поджигании шарфик оставался невредим, хотя всё остальное сгорало. В конце концов, им не оставалось ничего другого, как просто закопать в землю его несгоревшие остатки. Только после этого в сердце христианки воцарился желанный мир и покой.

Как видите, к подобным вещам нельзя относиться легкомысленно, потому что это чревато серьёзными последствиями. В данном случае можно предположить, что одна из представительниц упомянутого рода (а это могло случиться в конце XVIII начале XIX веков) таким вот способом «наградила» грядущие поколения тяжёлым родовым оккультным проклятием, которое на протяжении многих десятилетий превращало в руины одну семью за другой. Подобным образом обладатели таких вещей могут посвящаться сатане, наделяться сверхъестественными способностями, становясь магами и экстрасенсами, «лечить» людей и животных, предсказывать

будущее, видеть невидимое, общаться с духами умерших, наводить порчу или проклятие и совершать много другого, что выходит за рамки обычных человеческих возможностей. Дьявол не дремлет. Он использует любопытство и любознательность людей, а также их стремление познать то, что недоступно, чтобы открыть путь к их душам или приобрести над ними власть.

Наиболее трудными в практике душепопечительства являются случаи сочетания оккультной обременённости с психическими заболеваниями, а также разного рода одержимости, которые невозможно описать кратко, несколькими предложениями. Поэтому с данными разделами душепопечительского служения желающим лучше всего ознакомиться в специально посвящённой этим темам литературе. По поводу первого хотелось бы только сказать, что при сопутствующих оккультной обременённости расстройствах психики, типа маниакальнодепрессивного синдрома, различного рода психозов и шизофрении, которые также сопровождаются угнетённостью, подавленностью, манией величия или слышанием голосов, душепочителю важно иметь хотя бы некоторые основные медицинские знания о подобных состояниях, для чего полезно проработать соответствующую литературу или ещё лучше - закончить специальные курсы. Самым оптимальным вариантом, конечно, было бы сочетание душепопечительского служения с профессией врача, однако это, увы, является сравнительно редким явлением. Из моей собственной практики врача и душепопечителя могу только привести один пример, который заставил меня много думать, сравнивать и анализировать услышанное и увиденное, прежде чем придти к выводу, что в одном из конкретных случаев имелось явное сочетание выраженной оккультной обременённости и впервые заподозренного диагноза переданной по наследству шизофрении, а было это так.

В поисках духовной помощи ко мне обратилась молодая, недавно уверовавшая девушка, которая при первом разговоре производила впечатление искренней

христианки, ищущей очищения и освящения. Несмотря на то, что ей не было и девятнадцати лет, её прошлое пестрило многочисленными контактами с оккультным миром и сексуальными грехами. С раннего детства её беспокоили ночные страхи и кошмарные сны, что заставляло думать о наследственном проклятии или «лечении» её в детстве колдовскими средствами. Поражал также нечистый мир её сексуальных мыслей и тяга ко всему мистическому. Она читала гороскопы, книги об НЛО и астральных путешествиях души, принимала участие в сеансах спиритистов и была медиумом. Кроме того, она слышала много голосов, которые после обращения к Богу изменили свой характер, превратившись из властных и повелительных в мягкие и как бы наставляющие, что она, разумеется, расценивала как водительство Божие. Помимо этого, у неё были частые видения, которые после уверования также изменили свой характер – из устрашающих в приятные, типа явления светлых существ, похожих на прекрасных ангелов.

Эта девушка многократно приносила в свет свои грехи, после чего ей преподали водное крещение. За неё не раз молились с возложением рук признанные духовно сильными мужи Божии, убеждая, чтобы она верила в полное освобождение. Она активно участвовала в жизни своей общины, в частности, пела в хоре. Так прошли два года, в течение которых она периодически приходила на душепопечение. Первое, что заставило предположить наличие у неё сопутствующей шизофрении, – это появление постепенно нарастающей спутанности мыслей и нечёткости передачи своих «духовных» переживаний. Впоследствии стало всё более настораживать ярко выраженное выпячивание «сверхценных», но практически бредовых идей, грубый эмоциональный дефект и признаки постепенного изменения и распада личности. Всё более утверждаясь в своём предположении, я встретилась с её матерью, которая решилась открыть, что отцом её незаконнорожденной дочери являлся не теперешний отчим, а человек, страдавший шизофренией. После помещения девушки в психиатрическую больницу диагноз был подтверждён, и она стала постоянным её пациентом, периодически по году и больше проходя там курсы интенсивного лечения.

Что касается оказания душепопечительской помощи одержимым людям, то ввиду обширности этой темы и пугающей широкую аудиторию специфики этого служения могу только коротко сказать, что в отличие от всех остальных перечисленных случаев здесь мало усилий одного только душепопечителя. Необходимо привлечение сильных в вере, духовно опытных и возможно даже наделённых соответствующими дарами мужей Божиих, а также молитвенников, способных в посте и усиленном бдении стоять в проломе как за служителей, так и за терзаемые дьяволом души, в то время как будет вестись нелёгкая борьба, сопровождаемая изгнанием владеющих человеком демонов и злых духов. Более поверхностный и облегчённый подход к этой проблеме заканчивается не победой, а поражением и горьким разочарованием.

В заключение остаётся только добавить, что, приступая к оказанию помощи оккультно-обременённому, душепопечитель должен помнить о возможности мести духов злобы поднебесной и их атаках, которые всегда направлены против тех, кто встаёт в пролом за таких несчастных, особенно если дело касается сильно зависимых и одержимых. При этом дьявол вымещает свою злобу не только на самом служителе, но и на членах его семьи, что проявляется в виде болезней, постигающих самых близких ему людей, финансовых проблем, различных несчастий и бед, а также злословий и клевет, распространяемых, как это ни парадоксально, как самими оккультно-обременёнными, так и братьями и сестрами по вере. Перенося подобные нападки, нельзя забывать, что это также находится под контролем Божьим, Который не допустит ничего из того, что было бы сверх наших сил.

## Глава 8

## «Подводные камни» в освящении и душепопечительском служении

Многие из нас знают, какую смертельную угрозу для жизни могут таить в себе невидимые нашим глазом опасности. К их числу относятся скрытые под водой коралловые рифы и подводные скалы, а также плавающие ледяные горы – айсберги, с одним из которых столкнулся когда-то и затонул «непотопляемый» морской исполин и красавец «Титаник». Подобно им коварны встречающиеся на пути песчаные отмели, на которых может увязнуть и оказаться в плачевном положении морское или речное судно, а также незаметное на первый взгляд подводное течение, способное увлечь незадачливого пловца в морскую пучину, или покрытые зелёным мхом зыбкие кочки, ступив на которые человек медленно засасывается в топкое болото. Печально известен также мистический «бермудский треугольник», в котором на протяжении многих лет бесследно исчезали пароходы и самолёты.

Когда думаешь о таких безмолвно поджидающих тебя смертельных опасностях, становится жутковато от сознания непредсказуемости подобных ситуаций и своей неспособности их полностью избежать. Понимая это, в своей жизни люди принимают различные меры предосторожности, чтобы хоть как-то уберечь себя от новых несчастий, извлекая горькие уроки из того, что уже произошло. Точно так же нужно поступать при душепопечительстве и в процессе освящения, в котором тоже существуют своего рода «подводные камни», могущие ввергнуть наши души не только в бездну отчаяния, но и в вечную погибель.

В такие коварные ловушки может попасть любой из нас, в том числе и душепопечитель, причём, происходит это тогда, когда мы перестаём бодрствовать и переходим разумные границы, за которыми нас ждёт сатана. Люто

ненавидя очищение, освящение и душепопечительское служение, наносящее огромный урон его царству тьмы, он прилагает массу усилий, чтобы это остановить или, по крайней мере, очернить. С этой целью дьявол искушает душепопечителя или ту душу, которая приходит к нему, толкая их на поступки, способные свести на нет столь нужное и ценное дело Божие. Чтобы понять происки сатаны и таким образом встать на стражу своего сердца, рассмотрим сначала те опасности, которые подстерегают душу, стремящуюся к очищению и освящению.

1. Во-первых, он предпринимает всё возможное, чтобы подвести человека к разочарованию и таким образом лишить желания идти дальше в данном направлении. Для этого он подталкивает его к действиям, которые, хотя и указывают на готовность к смирению и раскаянию, являются всё же ошибочными. Например, встречаются такие верующие, которые, будучи обличаемы совестью и Духом Святым, не долго думая, идут и исповедуют свои грехи в общине перед всеми собравшимися. Такая всенародная исповедь и раскаяние, как правило, не приносят ничего хорошего. Ведь на богослужении обычно присутствуют не только члены данной церкви, но и гости, а также неутверждённые в вере новообращённые, которые многого ещё не понимают и которых подобные поступки христиан могут не только смутить, но и оттолкнуть. Кроме того, не все христиане способны понести бремя услышанного. Может случиться, что, узнав сокровенное брата или сестры, некоторые из них в сердце осудят его и начнут злословить или сплетничать, а это не только не послужит помощью покаявшейся душе, но и заставит её пожалеть о том, что она совершила, и дать себе обещание никогда больше этого не делать. Таким образом, дьявол легко достигает своей цели, надолго или даже навсегда лишая человека желания продолжать приводить в порядок свою жизнь. Перед общим собранием следует у всех попросить прощения за те лишь недобрые слова и поступки, о которых все знают, или же в том случае, если мы давали повод к осуждению, являясь для других соблазном и преткновением. Что же касается личных грехов, о которых никто не знает, то их лучше принести в молитве перед Господом или открыть в присутствии душепопечителя, но не делать достоянием всех, потому что это будет им не во благо.

- 2. Следующая ошибка, которую можно совершить в процессе очищения и освящения, - начать открывать сексуальные грехи своему супругу или супруге. Конечно, никто не может запретить нам это сделать. Мало того, некоторые мужья и жены даже требуют такой исповеди. Только жизнь и практика душепопечительства показывают, что подобные признания не только не разрешают, но и ещё более усугубляют проблемы в супружеской жизни. И хотя супруги часто уверяют, что смогут это понести, на деле это даётся им очень трудно. Другие ошибки и падения воспринимаются и прощаются ими более или менее легко, что же касается блуда и прелюбодеяния, не говоря уже о неоднократных изменах, то это наносит второй половине настолько тяжёлую психическую травму, что отравляет всю последующую совместную жизнь. И даже если муж или жена говорят, что простили, в моменты семейных конфликтов и супружеских кризисов рассказанное всплывает в их памяти, становясь причиной недоверия, ревности, подозрений, обвинений, упрёков, оскорблений и даже ответных измен. Нередко супружеская жизнь таких людей заканчивается разводом. Признаться в совершённом когда-то сексуальном грехе нужно только в том случае, если виновная сторона не сомневается, что супруг(а) об этом догадывается или и без того уже давно знает. Тогда глубокое раскаяние перед ним (или ней) с искренней просыбой о прощении просто необходимо. Все же остальные случаи, касающиеся интимной стороны жизни, относятся к душепопечительству.
- 3. Ещё одной уловкой, которую любит использовать сатана по отношению к душе, стремящейся к освящению, это подделка под действие Духа Святого,

Который открывает нам глаза на наши грехи. Используя сокрушённость и ярко выраженное при этом осознание собственной греховности, а также неосведомлённость человека в данном вопросе, он пристраивается к процессу очищения и начинает терзать и изматывать его, обвиняя то в одном, то в другом грехе, а порой «напоминая» даже то, чего в действительности вообще не было. Этот чуждый голос, выдающий себя за голос нашей совести, повелевает, приказывает, требует и заставляет делать такое, что порой выходит за рамки здравого рассудка. В таких случаях лучше всего перестать ему повиноваться и при первой же возможности обратиться к опытному душепопечителю или другому служителю, который поможет разобраться в сложившейся ситуации, разоблачив происки дьявола. Не сделав этого, можно легко впасть в заблуждение и пойти в ложном направлении, будучи уверенным, что водишься истинным Святым Духом.

4. «Подводным камнем» в очищении и освящении является также и чрезмерно эмоциональное восприятие того, что открывает в нас Господь или что в мыслях навязывает нам сатана. При этом одни начинают унывать и отчаиваться, считая себя ужасными грешниками, которых Бог уже не может простить, и впадают в состояние духовного ступора, ожидая совершения над собой неминуемого суда. Другие, также кидаясь в крайность, начинают в панике «бить во все колокола» и едут за сотни или тысячи километров в надежде встретиться с человеком, который бы одним махом разрешил все их проблемы. Таким людям необходимо раз и навсегда запомнить, что мы являемся детьми такого Бога, у Которого «милость превозносится над судом», и что всё, что Он начинает, Он доводит до конца, не торопясь и никогда не опаздывая. У Него на всё Своё время и Свой план для каждой души. Господь не срывает неспелый плод, но даёт ему возможность созреть или, говоря духовно, сначала подводит душу к пониманию того, что является для неё главным, и лишь после этого претворяет задуманное в действие. Забегая вперёд, можно наделать столько беды, что годами потом будешь мучиться, распутывая то, что сам натворил.

Кроме скрытых «подводных камней», с которыми сталкиваются христиане на пути очищения и освящения, существуют ещё опасности, которые подстерегают не только человека, обращающегося за душепопечительской помощью, но и самого душепопечителя.

1. Что касается первого случая, то здесь сатана использует чаще всего свойственную нам, людям, привязанность, которая возникает как ответная реакция на проявляемую к нам душевную чуткость, человеческое участие, понимание, сострадание и готовность помочь. Откровенные личные беседы, которые лежат в основе душепопечительства, приводят к появлению расположения и особого доверия, что вызывает стремление к повторным контактам, тем более, если они происходят с духовно зрелым христианином, общение с которым внутренне обогащает. Ведь каждый человек ценит наставление и мудрый совет, в котором особенно нуждается, когда имеет те или иные проблемы. Так что на первых порах душепопечительства привязанность естественна и вполне объяснима. Однако случается, что она надолго затягивается, вытесняя Бога ценным для нас человеком и превращаясь в норму христианской жизни, не приносящую ничего хорошего.

Так одна молодая христианка настолько полюбила и прилепилась сердцем к своей милой, доброй и отзывчивой душепопечительнице, что, переходя все разумные границы, грустила, тосковала и не находила себе места, если долго не могла с ней увидеться. В связи с этим, не удовлетворяясь письмами и телефонными звонками, она готова была чуть ли не каждый месяц ехать по триста километров, чтобы побыть с ней несколько часов. Со временем этой душе стало не хватать слов, какими бы ценными и душевными они ни были. Ей хотелось прикоснуться к рукам и лицу душепопечительницы, прижаться к её груди, почувствовать нежность и тепло её тела.

Та в ответ по-сестрински обнимала её и порой целовала в щёку, потому что по возрасту годилась ей в матери.

Однако наступил момент, когда бурное выражение молодой женщиной чувств, переполнявших её при встрече, стало обращать на себя внимание посторонних, которые с улыбкой говорили, что такая любовь выглядит уже не просто христианской. Не желая давать повод к преткновению, душепопечительница решила сказать своей подопечной, чтобы она вела себя более сдержанно, в ответ на что та разразилась настоящей истерикой. «Вы меня не понимаете! – с обидой, плача, кричала она. – Как Вы можете быть душепопечительницей, если способны так превратно истолковывать мои чувства!». Никакие слова с целью объяснить ситуацию, не воспринимались, и дело закончилось тем, что за посетительницей с грохотом захлопнулась дверь. Подождав пару недель, душепопечительница решила позвонить и попытаться ещё раз выяснить отношения, однако услышала в трубке полные злости слова: «Я больше не желаю с Вами не только разговаривать, но и вообще иметь дело!».

Как видите, человеческая любовь очень быстро превращается в ненависть, когда за ней прячется сатана, стремящийся опорочить то, что является делом Божиим. Для этого он использует что угодно и кого угодно, в том числе и тех, кто является для нас братьями и сёстрами по вере.

2. Чрезмерная привязанность к душепопечителю может приобрести и более опасные формы, перерастая в явное сексуальное влечение, если дело касается представителей разного пола, что можно увидеть на следующих двух примерах.

Один молодой христианин увлёкся своей душепопечительницей, которая была на двадцать лет старше его и относилась к нему как к сыну. Приходя для личной беседы, он приносил ей цветы, в шутливой форме говорил комплименты, оказывал ту или иную помощь, если она в этом нуждалась, в общем, делал всё возможное, чтобы заслужить её расположение и особое доверие. Дело не приняло серьёзный оборот только потому, что Бог открыл своей служительнице истинную причину проявляемого к ней внимания и повышенной симпатии, побудив к откровенному разговору. Выслушав мягкое, но, тем не менее, строгое обличение и предостережение, молодой человек исполнился ярости, быстро перешедшей в ненависть. Желая отомстить за попранное, как ему казалось, «истинное» чувство, он прекратил всякий контакт и начал обливать свою прежнюю духовную мать «грязью», возводя на неё всевозможные немыслимые обвинения.

Следующий случай произошёл с душепопечителем, который в прошлом был сутенёром, имевшим дело с женщинами, продающими своё тело. Уверовав чудесным образом, он оставил это позорное дело и через несколько лет стал благословенным мужем Божьим, указавшим многим путь ко Христу. В числе этих людей была девушка, которая, пережив с этим человеком несколько личных душепопечительских встреч, всем сердцем привязалась к нему и не заметила, как влюбилась. К сожалению, служитель, много лет хранивший себя от этого греха, в данном случае не бодрствовал и, потеряв над собой контроль, впал с ней в блуд, закончившийся для обоих полным духовным крахом.

Таким образом, безобидная на первый взгляд человеческая привязанность, возникающая как результат личных близких общений, может вылиться в большую беду как для душепопечителя, так и для его подопечного. Вот почему, если у человека, обратившегося за душепопечительской помощью, эта стадия затягивается более чем на несколько месяцев, превращаясь в плотскую человеческую любовь, поклонение или ещё хуже — в половое влечение, тогда будет правильным тем или иным способом положить этому конец.

3. Ещё одной опасностью для человека, часто прибегающего к помощи одного и того же душепопечителя, является возникновение у него постоянной потребности в его помощи, которая чревата опасностью перехода в нездоровую зависимость. Под этими выражениями подразумевается такое состояние, когда какая-то душа и шагу не может сделать, без того, чтобы не узнать мнение своего духовного наставника. В таких случаях даже воля Божия познаётся по тому, что скажет и как посоветует поступить в тех или иных ситуациях или обстоятельствах душепопечитель. Хотя на первый взгляд такое водительство одного человека другим выглядит как достойное подражанию послушание менее опытного более сведущему в духовных вопросах христианину, на самом деле это не что иное, как проявление в корне неправильной зависимости, являющейся показателем ошибочности проводимого душепопечительского служения. Не научившись слышать голос Господа, познавать Его волю и принимать самостоятельные решения, такая душа в ответственный момент может оказаться совершенно беспомощной и закончить полным духовным крахом, если по каким-то причинам лишится прежней возможности согласовывать всё со своим душепопечителем.

Так, к примеру, один молодой христианин, будучи благодарным за оказанную ему ценную духовную помощь, настолько прилепился сердцем к своему умудрённому жизненным опытом старцу-душепопечителю, что впоследствии не решался сделать и шага, прежде чем не посоветуется с ним. Каждое его слово он принимал как слово Божие, не замечая, что вместо личного контакта с Господом ищет общения с этим служителем, всё больше впадая в явную зависимость. Ничем хорошим это, разумеется, не могло закончиться. Когда духовный наставник отошёл в вечность, у молодого человека словно почва ушла из-под ног. Даже в самых простых жизненных ситуациях он чувствовал себя беспомощным ребёнком, не зная, что предпринять и как поступить.

Как видите, сатана не дремлет, используя любые возможности, чтобы то доброе, что дарует нам Небесный Отец как духовную помощь, извратить и превратить в своё опасное оружие против наших душ, причём,

наибольшие усилия направляет не столько на тех, кто нуждается в душепопечительстве, сколько на самого душепопечителя, который даже в случае избрания его на это служение Богом, хотя и имеет богатый духовный опыт, всё же остаётся человеком, способным ошибаться. Зная это, дьявол стремится уловить именно его в свои искусно расставленные сети, потому что, если такой служитель в чём-то совершит ошибку, это немедленно отразится на многих душах, обращающихся к нему за помощью. Это дает врагу прекрасную возможность приумножить свои победы. К сожалению, практика жизни показывает, что самыми частыми и наиболее опасными духовными силками для душепопечителя являются те недобрые человеческие качества, которые способны у него развиться в процессе совершения этого служения.

1. Личная гордость, самонадеянность и превозношение над другими. Хорошо зная, к чему приводят эти грехи, и являясь тем, кто первый родил их в себе, дьявол старается уловить в эти сети и душепопечителя, тем более, что для этого существует много возможностей. Ведь такой служитель постоянно наставляет и вразумляет других. Ему доверяют, просят совета, интересуются его мнением и проявляют признательность за оказываемую им духовную помощь. Если служитель или служительница теряют при этом контроль над собой и не бодрствуют, принимая в свой адрес слова благодарности, похвалы и восторженные высказывания, то им очень легко скатиться к надмению и духовному высокомерию. Достигнув в христианской жизни чего-то большего, чем другие, можно, не отдавая себя отчёта, ввалиться в яму, превозносясь над теми, кто до этого ещё «не дорос», забывая, что всякая гордость (в том числе духовная) предшествует постыжению и падению.

Кроме того, проявляя не столько Божью, сколько свою человеческую ревность, можно стать жёстким и бессердечным, требуя от других того, чего сам уже достиг. Нельзя забывать, что путь спасения для каждой души у Бога индивидуален. У Него нет определённых

шаблонов и заранее заготовленных образцов, под которые должны подгоняться все без исключения. Часто Господь смотрит на вещи иначе, чем это делаем мы, люди. В душепопечительском служении можно встретить верующих, которые всю жизнь, казалось бы, оставались на стадии духовного младенчества, так и не познав особых глубин Божиих, однако в каких-то чрезвычайно трудных жизненных условиях или постигших их мучительных страданиях являли такое мужество, веру и упование на Господа, что поражали своим христианством не только братьев и сестёр по вере, но и совершенно неверующих людей.

К примеру, одна христианка, познавшая Господа всего пять лет тому назад, заболев раком печени, приняла сообщение врачей о том, что дни её сочтены, с таким спокойствием и мужеством, сказав, что видит в этом волю Божию, что те были просто потрясены. Проникнувшись к ней глубоким уважением, они частенько заглядывали к ней в палату во время своих ночных дежурств и подолгу просиживали у её постели, расспрашивая о христианской вере, дающей ей столько упования и сил перед смертью. Их поражало простое, но искреннее свидетельство о том, с какой радостью она готовится к встрече со своим Спасителем, отдавшим за неё Свою жизнь на Голгофском кресте. Её неверующие дети и муж, которые прежде не желали и слышать о Боге, находясь у её смертного одра, плакали, внимая словам такой матери и жены.

Знавшие её ещё до болезни родственники, друзья и знакомые с удовольствием навещали эту страдалицу, потому что от неё исходил какой-то непостижимый человеческому разуму неземной мир, покой и внутренний свет, влекущий их к себе непреодолимой силой. Покидая палату, они уходили, задумавшись о смысле жизни. Так, в течение нескольких месяцев своей тяжёлой болезни эта христианка стала великим благословением для многих десятков людей, прославив Господа своей смертью. На её похоронах за гробом шла такая огромная

толпа, что наблюдавшие эту траурную процессию думали, что умер какой-то необыкновенный или великий человек.

2. Ещё одной коварной ловушкой сатаны может стать для душепопечителя (как, впрочем, и для любого другого Божьего служителя) его уверенность в собственной непогрешимости, когда он убеждён, что уж кто-кто, а он-то, имея богатый духовный опыт и зная все ухищрения сатаны, при искушениях просто не позволит себе зайти слишком далеко. Сколько уже таких, уповающих на свою способность противостоять обольщениям, падали именно в ту яму, в которой никогда не рассчитывали оказаться! Особенно часто такое случалось с теми, кто с презрением относился к согрешившим блудом или прелюбодеянием. Проходило время, и они сами впадали в этот грех, причём самым невероятным образом. Подобная участь постигает и тех, кто не имел ни малейшего сострадания к кающимся блудникам, вынося им самые суровые приговоры и забывая при этом слова Иисуса, сказанные женщине, взятой в прелюбодеянии, которую следовало бы побить камнями: «И Я не осуждаю тебя, иди и впредь не греши» (Ин. 8:11).

Так, один пожилой пастор, являющийся одновременно и душепопечителем, имел своим правилом всех без исключения блудников и прелюбодеев отлучать от Церкви до пришествия Христа. Однако пришёл час, когда Бог допустил, что он сам совершил со своей соседкой мерзкое прелюбодеяние, после чего готов был рвать на себе волосы, повторяя: «Я – блудник! О, Боже! Я самый последний блудник! Не понимаю, как мог я до этого докатиться! Ведь я же был абсолютно уверен, что на такое никогда не способен, и вот тебе!.. Что я наделал!.. Господи, что я наделал!». Бог допустил падение этого человека за то, что он не имел жалости к тем, кто в прахе раскаивался после того, как совершил данный грех. Ведь Библия не зря говорит: «Ибо суд без милости не оказавшему милости; милость превозносится над судом» (Иак. 2:13).

Если почитаемый, восхваляемый и возвеличиваемый людьми душепопечитель начинает верить в свою особенность и исключительность, то к нему незаметно может прийти убеждение, что по отношению к нему Бог являет снисходительность в том, что для других недопустимо. По этой причине он спокойно позволяет себе делать такие вещи, от которых предостерегает других при душепопечительстве. Таким образом подготавливается почва для постыжения или позорного падения, наиболее частым проявлением которого являются прелюбодеяние и блуд.

3. Откровенность и полное доверие подопечного может привести к появлению у душепопечителя взаимной симпатии, довольно быстро перерастающей в сексуальное влечение, если они являются представителями разного пола, причём, даже приличная разница в возрасте не становится тому помехой. К сожалению, подобные вещи случаются слишком часто, чтобы о них умалчивать или стараться не обращать на это внимания. Так, к примеру, один благословенный служитель Божий, который был проповедником и душепопечителем и которому перевалило уже за пятьдесят, после нескольких доверительных бесед с молодой и очень привлекательной сестрой в Господе потерял над собой всякий контроль и без памяти влюбился. Сначала он пытался бороться с нахлынувшими на него чувствами, всячески скрывая их от неё, однако пришёл час, когда покоряющая простота, открытость и абсолютное доверие к нему этой недавно уверовавшей души сделали своё дело. Женщина была на 22 года моложе его, поэтому, ловя на себе его откровенно влюблённые взгляды, расценивала это как знак отеческой любви, не видя в том ничего предосудительного.

Поймав душепопечителя на крючок разгоревшейся страсти, дьявол уже не отпускал его, ослепляя духовно всё больше и больше. Воспользовавшись тем, что христианка при исповеди рассказывала о своих проблемах с мужем, душепопечитель начал искусно настраивать её

против него, внося внутренний раскол в эту семью. А когда она открыла ему, что ввиду отсутствия душевной близости с супругом её влечёт к другим мужчинам, побуждая в мыслях к прелюбодеянию, он принял это с пониманием и сочувствием, убеждая, что подобное состояние естественно и вполне объяснимо. Прошло несколько месяцев и, потеряв над собой всякий контроль, душепопечитель начал подталкивать эту неопытную душу к сожительству, убеждая, что таким образом она освободится от постоянно преследующего её полового влечения.

Не вдаваясь в подробности столь шокирующего случая, прятавшегося под маской «благочестивого», утончённого обольщения, хочется лишь добавить, что прелюбодеяние в данном случае не совершилось только потому, что, сжалившись над истерзанной и в полном непонимании вопиющей к нему жертвой, Бог удивительным образом вмешался и полностью разрушил это позорное дело. После случившегося душепопечитель был полностью отстранён от своего служения и спустя несколько лет умер, а пострадавшая женщина долго ещё стенала душой от сознания того, насколько близко от края погибельной пропасти она находилась.

4. Проявление лицеприятия. Такое поведение может проявляться у душепопечителя по отношению к тем людям, которые в знак благодарности или ещё по каким-то своим личным соображениям дарят ему подарки или время от времени дают деньги. Чувствуя себя обязанным, служитель может потерять объективность и начать уделять таким личностям больше внимания или при исповедании грехов быть с ними более мягким и снисходительным. Разумеется, это не означает, что при проявлении со стороны опекаемого человека какого-то знака любви и признания, душепопечитель должен в страхе шарахаться от него в сторону. Однако превращать принятие даяний в норму своего поведения не только чревато опасностями, но и бросает тень как на самого служителя, так и на его служение, которое должно всегда оставаться бескорыстным.

- 5. Подобно прочим слугам Божиим, для душепопечителя существует опасность употребления саморекламы, если он чересчур много рассказывает о том, какие благословения и духовные победы переживают люди, обращающиеся к нему за помощью. При этом подчёркивается обычно не действие Святого Духа, а прилагаемые им самим усилия и старания. Оказывая помощь приходящим к нему душам, душепопечителю нельзя забывать, что главной движущей силой в его служении является не он, а Тот, Кто его к этому призвал, наделив авторитетом, силой и необходимой мудростью свыше. Ведь, как к любому другому христианину, так и к душепопечителю направлены сказанные когда-то Господом, важные для каждого истинного Христова последователя слова: «...ибо без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15:5).
- 6. Ещё одними опасными дверями, через которые входит сатана, лишая нас благословения, является человеческая зависть и ревность, которые могут возникнуть у душепопечителя, когда он видит, что другой его коллега по служению трудится для Господа с большим, чем он, успехом. К этой же области можно отнести и возмущение на бывшего подопечного, который по той или иной причине переходит от него к другому душепопечителю. Такой подход не приводит обычно ни к чему хорошему, потому что Бог перестаёт благословлять труд человека, в сердце которого рождается и начинает проявлять себя горечь.

Нельзя ожидать и тем более требовать от того, кому мы в своё время оказали душепопечительскую помощь, что он и впредь будет обращаться только к нам. Ведь все мы — только орудия в руках Бога, которые Он употребляет, когда Ему угодно, сколько угодно и для кого угодно. Использовав на каком-то этапе духовного развития человека один Свой сосуд, Господь властен применить затем второй, к чему первый должен отнестись совершенно спокойно. Ведь нельзя считать себя единственным, кто может помочь душе, сделав это лучше

других. Любое проявление со стороны душепопечителя зависти и ревности является неоспоримым доказательством наличия у него слишком большого «Я» и духовной гордости, которой Бог однозначно противится и которая не только не подтверждает близости с Господом, но и исключает её.

7. Однако какую бы угрозу для душепопечителей ни таили в себе все эти перечисленные опасности, самой большой из них является огромный «подводный камень», о который «разбились» уже многие служители, и называется он манипулированием. Под манипулированием подразумевается умение определённой личности контролировать людей или обстоятельства нечестными, обманными способами, делая это преимущественно в личных корыстных целях. В сфере человеческих отношений манипулированием является всякое воздействие одного индивидуума на другого с целью выполнения последним воли первого. В душепопечительстве же о манипулировании говорят в том случае, если душепопечитель злоупотребляет своим положением и расположением тех, кто приходит к нему для личной беседы. Ведь будучи посвящённым в сокровенные тайны людей, которые они открывают в его присутствии при тайной исповеди, душепопечитель, сам того не замечая, приобретает над ними определённую психологическую власть, и горе ему, если он воспользуется ею им не во благо, мягко навязывая своё мнение или оказывая незаметное давление в принятии ими тех или иных жизненных решений.

Такое воздействие на души и умы людей может проявляться во многих аспектах земной и духовной жизни, но наиболее ярко оно обнаруживается в вопросе выбора спутника жизни. При этом душепопечитель тонким намёком или как бы невзначай высказанной репликой о человеке сводит для совместной жизни угодных ему людей или разрушает намечающиеся браки, если по какой-то причине та или иная личность ему не по душе. Такое вторжение в чужую личную жизнь является не только преступлением против тех, кто приходит к нему с открытым сердцем, но и прямым вызовом Богу, Который единственный имеет на это право.

К той же области относится и использование душепопечительства для настраивания мужа против жены или жены против мужа в том случае, если один из них выходит за установленные рамки, в связи с чем появляется необходимость его (её) смирить или попросту сломить. Такой подход находит широкое распространение в различных лжеучениях, сектах и культах, где душепопечительство очень приветствуется и особо пропагандируется. В случае, если один из их членов по той или иной причине выходит из-под контроля и повиновения руководству, то оно ни перед чем не останавливается, чтобы снова подчинить его себе. Подобной тактике способствует существующая в этих кругах обособленность, которая позволяет руководителям тонко, хитро и самое главное безнаказанно манипулировать умами и душами своих приверженцев таким образом, что те, ничего не подозревая, годами и десятилетиями находятся в полной зависимости.

Такое превратное использование людей является уже не душепопечительством, а вопиющим беззаконием, которое рано или поздно приведёт к Божьему наказанию. Ведь Господу отвратительно любое насилие человека над человеком с использованием одного другим в своих нечистых, корыстных целях, тем более, если это касается взаимоотношения христиан и их духовной жизни.

Своего рода опасные «подводные камни» существуют и в душепопечительстве с оккультно-обременёнными людьми. Чаще всего ими являются поспешные или ошибочные выводы, которые делает для себя душепопечитель, впадая в самообман. Причинами этого могут стать следующие факторы:

а) неумелая или неверная постановка душепопечителем вопросов человеку, страдающему оккультной обременённостью, что ведёт к его полной или частичной дезориентации,

- б) использование рассказов и свидетельств, полученных не от самого оккультно-обременённого, а от других людей, которые знают его сами или слышали о нём от кого-то. Личную беседу со страдающим человеком нельзя подменять ничем другим, так как в этом случае почти невозможно избежать заблуждения,
- в) субъективный подход душепопечителя к пришедшему к нему на исповедь оккультно-обременённому человеку. При этом возникает опасность возникновения предвзятого мнения или предубеждения, которое становится причиной неправильных выводов, ведущих к самообману. В народе не зря говорят: «Чему мы верим, то и стараемся доказать». Отсутствие объективности и нейтрального отношения к тем, кто обращается за помощью, становится причиной многих душепопечительских ошибок,
- г) объяснение необычных проявлений различных психических расстройств оккультной обременённостью и одержимостью при галлюцинациях и слышании голосов. Незнание симптомов таких болезней, как всевозможные психозы, шизофрения, белая горячка, лунатизм, различные фобии (навязчивые страхи) и тому подобное, ведёт к неправильной дифференциальной диагностике имеющегося у человека душевного состояния,
- д) неразумная духовная активность, побуждающая того или иного ревностного христианина или христианку взяться за оказание душепопечительской помощи оккультно-обременённым людям, не будучи к этому подготовленными и призванными Богом. Даже если ими руководит жалость и сострадание к этим душам, а также искреннее желание помочь, нельзя торопиться браться за это дело, не посоветовавшись с более опытными служителями или не заручившись поддержкой группы сильных молитвенников. Ведь когда человек вторгается в духовный мир, не имея на то Божьего авторитета и дарованной Им силы свыше, тогда не исключены тяжёлые последствия, выражающиеся в мести сатаны как по отношению к тому, кто посягнул на его власть, так и к его родным и близким.

Подтверждением этому может стать пример одной христианки, которая из сострадания к измученным дьяволом душам, решила начать регулярно за них молиться. Сначала у неё всё шло хорошо. Те, за кого она ходатайствовала пред Богом, отмечали явные положительные перемены в своём состоянии, что, разумеется, её очень воодушевляло. Узнав об этом успехе, и другие члены её церкви, ищущие духовной помощи, стали подходить к ней с просьбой включить их в свой молитвенный список, что христианка охотно делала. Однако пришёл момент, когда женщина почувствовала, что с ней стало происходить что-то неладное. У неё начались мучительные головные боли, появились необъяснимые страхи, стали мучить пугающие сны, от которых она просыпалась с душераздирающим криком в холодном поту. В отношениях с мужем и её взрослыми детьми также появилось непонимание и какая-то незримая трещина, хотя раньше эта семья была очень дружной. Со временем её личное духовное состояние явно пошло на спад. Во время молитвы она чувствовала какую-то внутреннюю блокаду. Слово Божие перестало ей открываться, как раньше. Порой при молитве гортань словно перехватывало судорогой, так что она в буквальном смысле выдавливала из себя с трудом подбираемые ею слова.

Всё это её очень встревожило и заставило искать помощи опытного душепопечителя. При продолжительной личной беседе с ним она поняла, что причиной её тревожного состояния стало то, что имея в прошлом оккультные грехи, которые совершила ещё будучи неверующей, она никогда не приносила их во свет и не совершала молитвы с отречением от власти сатаны, который не замедлил этим воспользоваться и начал мстить за то, что несмотря на это, она дерзнула внедриться в его царство. Потребовались многие молитвы, посты и длительная, порой мучительная борьба с силами тьмы, прежде чем она почувствовала, что дьявол теряет над нею власть и постепенно отступает.

И в заключение этой главы хотелось бы дать несколько советов, которые помогут душепопечителям и всем детям Божиим, способным предложить другим свою помощь, избежать подстерегающих их духовных опасностей и их последствий в собственной жизни.

1. Прежде всего, стойте на страже своего сердца и мыслей, когда люди выражают вам свою благодарность и признательность за уделённое им время и оказанную духовную помощь, что, в общем-то, с человеческой точки зрения, правильно и абсолютно естественно. В таких случаях лучше всего отвечать, что ты всего лишь исполняешь порученное тебе Богом служение и потому вся благодарность принадлежит Ему. Оставаться в смирении помогает также личное осознание того факта, что ты отдаёшь другим лишь то, что даровал тебе Господь.

Ну а тем, кто чересчур ревностно расточает похвалы и выражает своё восхищение, можно просто спокойно, по-дружески сказать, что, поступая так, они, сами того не замечая, оказывают большую услугу сатане, который только и ждёт возможности подвести вас к падению. Выслушивая излияния подобных людей, важно всегда помнить, что именно те, кто особенно хвалит и превозносит нас, становится впоследствии самым злейшим и непримиримым врагом, втаптывая наше доброе имя в грязь и распространяя о нас самые невероятные сплетни и клеветы. Нельзя также забывать, что любой человек очень переменчив. Сегодня ты для него кумир, а завтра он будет способен духовно бросить тебя на землю и беспощадно растоптать своими собственными ногами.

2. Опасайтесь вести людей за собой, изображая из себя провидение Божие. Ваше дело не привязывать их к себе, а указывать им путь к Тому, Кто способен решить все их проблемы. Серьёзный, думающий и имеющий страх Божий душепопечитель никогда не допустит, чтобы обращающиеся к нему за помощью становились от него зависимы. Заметив, что люди начинают постоянно нуждаться в его советах в отношении чуть ли не всех жизненных вопросов, проявляя тем самым наступившую у

них зависимость, он воспримет это как тревожный сигнал и предпримет всё возможное, чтобы перевести их взор с себя на Господа. Если он этого не сделает, то рано или поздно познает ревность Божию. Ведь Библия не зря говорит, что «Господь есть Бог ревнитель» (Наум 1:2) и «...проклят человек, который надеется на человека и плоть делает своею опорою» (Иер. 17:5). Небесный Отец не может допустить, чтобы кто-то другой вместо Него стал для какой-то души её главным другом и советником.

- 3. Выслушивая своего посетителя, старайтесь занять нейтральную позицию и подойти к делу объективно, не торопясь вставать на его сторону и делать поспешные выводы, которые приносят больше вреда, чем пользы. Ведь каждому человеку свойственна субъективная оценка происходящих с ним событий, в которых он видит себя непонятым, обиженным и униженным, а других – виновниками своего положения. В такой ситуации нужна мудрость и водительство свыше, чтобы с одной стороны помочь этой душе, а с другой – не быть с ней лицеприятным, поддерживая её в том, что Господу неугодно. В семнадцатом стихе третьей главы Послания Иакова не случайно сказано, что мудрость, сходящая свыше (которой непременно должен обладать каждый душепопечитель) не только чиста, мирна и скромна, но ещё и беспристрастна и нелицемерна.
- 4. Не открывайте приходящим к вам людям сокровенные тайны вашего сердца и не делитесь слишком много своими личными переживаниями. Ведь желая вам отомстить за ваше столь ненавистное ему служение, дьявол будет постоянно искать пути и способы причинить вам боль и посеять обиду, озлобленность и ненависть к людям, которые способны превратить в повод для разговоров и сплетен то, что вы им доверили. Добившись своего, он сделает вас непригодными к этому важному служению, лишив награды вас и необходимой помощи тех, кто в ней очень нуждается. Помните, что люди, сами

часто того не сознавая, становятся дьявольским орудием, направленным против вас. Не возмущайтесь их духовной слепоте и не взыскивайте за это. Как в медицине врачи не могут сердиться на пациентов, так и в духовном лечении и заботе о душах душепопечителям нельзя обижаться на своих подопечных, терпеливо снося их слабости и снисходя к неопытности, ошибкам и промахам.

5. Не ждите от людей воздаяния и благодарности, но совершайте ваше служение ради Того, Кто их создал. Почаще вспоминайте слова мудрого Екклесиаста, который предостерегал ожидающих приношения, говоря, что «подарки портят сердце» (Еккл. 7:7). Апостол Павел понимал своё служение ближним как отдачу себя им без искания воздаяния и взаимной любви. «Я охотно буду издерживать своё и истощать себя за души ваши, — говорил он, обращаясь к христианам, живущим в Коринфе, — не смотря на то, что чрезвычайно любя вас, я менее любим вами» (2Кор. 12:15).

С тем же самым, по-видимому, пришлось столкнуться и известному мужу Божьему Освальду Чемберсу, потому что он также однажды сказал: «Если мы посвятим себя служению ближним, то очень скоро разочаруемся, встретив чёрную неблагодарность от людей. Они окажутся более неблагодарными, чем собаки. Но если мы будем служить из любви к Богу, никакая неблагодарность не помешает нам служить им и ничто не остановит нас, как ничто не остановить добрых дел, совершаемых из любви к Господу и людям может оказаться вашей единственной наградой, однако и она этого стоит.

6. Несмотря на то, что Бог доверил вам души Своих детей и даровал мудрость свыше, бойтесь считать, что в своём служении вы непогрешимы и обязательно будете хранимы от всех возможных ошибок. Слово Божие говорит не напрасно: «Нет человека праведного на земле, который делал бы добро и не грешил бы» (Еккл. 7:20). Так что, и душепопечитель, который

своим служением делает людям много добра, способен ошибаться и в чём-то согрешить. Ведь и он, имея данный Ему от Господа авторитет, остаётся только человеком. Поэтому, дав кому-нибудь неверный совет или наставив в чём-то, что не привело ни к чему хорошему, имейте мужество признать свою неправоту и попросить у человека прощения. К великому сожалению, встречаются душепопечители, которые считают это ниже своего достоинства. Только ведь если они не пожелают унизиться сами, тогда придёт час, когда Господь унизит их, и тогда последнее для них будет хуже первого.

- 7. Если вы в духовной беседе хотите доказать комулибо свою правоту, тогда старайтесь при этом не раздражаться и не нервничать, потому что, поступая так, едва ли сможете убедить своего собеседника в том, что ваша позиция верна. Давая человеку совет или наставление, обращайте внимание на то, в какой форме, каким тоном и в каком духе вы это делаете. Ведь может случиться, что идея сказанного вами хороша и правильна, но то, как она преподносится, всё перечёркивает.
- 8. При душепопечительской беседе не старайтесь сразу же начинать переубеждать человека в том, что идёт вразрез с его собственными взглядами, изменить которые в данный момент он ещё не может, потому что духовно к этому пока не созрел, а значит, останется при своём мнении. Данный принцип особенно важно соблюдать, когда дело касается мировоззрения или конфессиональной догматики, в которой он духовно родился. Вместо этого попытайтесь пробудить в нём такие переживания и чувства, которые бы полностью изменили его подход к существующим у него проблемам. Для этого нужно помочь душе постигнуть те истины христианского учения, которые способны дать ей прежде свободу от оков существующих у неё узких понятий и взглядов.

## Глава 9

## Духовный авторитет

Дорогие друзья! В последние десятилетия служители Божьи всё чаще задаются вопросом, почему практически во всех христианских церквах наблюдается прогрессирующее духовное охлаждение и связанное с ним отступление от основополагающих библейских истин? Что лежит в основе заселяющего наши умы и сердца облегчённого, формального, поверхностного христианства, не приносящего удовлетворения и радости ни тем, кто приходит на богослужения, ни тем, кто проповедует с кафедры? Разумеется, проще всего это объяснить последним временем, в которое довелось нам с вами жить, когда, согласно предсказанию Иисуса, «**по** причине умножения беззакония, во многих охладеет любовь» (Мф. 24:12). Однако, помимо этого, существует ещё ряд причин, одной из которых является отсутствие духовного авторитета у тех, кто по идее должен был бы его иметь, и, в первую очередь, у благовестников Евангелия.

Слово «авторитет» обозначает влияние человека на других, его признание ими и проявление к нему особого уважения со стороны окружающих. Пользоваться авторитетом – значит заслужить безусловное доверие и завоевать всеобщую любовь и симпатию. Что же касается определения «духовный авторитет», то оно подразумевает, в первую очередь, присутствие в жизни человека особого помазания и силы Божией, которые даются ему свыше, а всё остальное является уже следствием этого. Обычно люди считают, что такой авторитет необходимо завоевать, для чего нужно быть сильной личностью, обладать внушительной внешностью, красноречием, дальновидностью, мужеством и решимостью, уметь держать себя в обществе, высказывать мудрые идеи и иметь строгие убеждения. Однако все эти качества вовсе не доказывают наличие у человека духовного авторитета, а, скорее, показывают то, что утверждает наша плоть.

Духовный авторитет устанавливается на Божьем откровении и является проявлением Божьего выбора, а не чем-то таким, что достигается стараниями самого человека. Он истекает из служения и строится на нём. В истинном духовном служении инициатива всегда исходит от Господа. Если же инициатором становится сам человек, тогда всё, что им совершается, является не чем иным, как «чуждым огнём», подобным тому, который внесли когда-то в храм сыновья первосвященника Аарона Надав и Авиуд, за что были умерщвлены Богом (Лев. 10:1-2). Авторитет устанавливается не для того, чтобы превозносить человека, а для того, чтобы исполнять повеления Божьи. Он нужен, чтобы открывать людям истинное понимание Бога, а не указывать на самого себя.

К сожалению, в наше время определение духовного авторитета потеряло своё первоначальное значение, потому что подразумевает уже не Божье помазание, а наличие у человека определённых полномочий, соответствующего теологического образования и способностей к руководству. Точно так выглядит и с пониманием характеристики «служитель», происходящей от глагола «служить», то есть отдавать себя, своё время и силы в распоряжение других. Сегодня это слово приобрело несколько иное значение, потому что подразумевает не столько тяжёлый душепопечительский и пастырский труд с всецелой отдачей себя людям, сколько предстояние перед ними в качестве их руководителя, который наблюдает за соблюдением церковного порядка и взыскивает с тех, кто его не исполняет. В связи с этим руководящее положение в церкви рассматривается больше с точки зрения престижа, а не в плане претворения в жизнь той силы свыше и тех возможностей, которые даются духовному авторитету.

Во времена Ветхого и Нового Заветов служителей и вождей народа Божьего избирал Сам Бог, в наши же

дни их избирают люди путём голосования членов общины или постановлением братского совета церкви с согласия старшего епископа. На более высоком уровне выборы проходят в синодах, на съездах и конференциях. Избранные таким образом служители проводят богослужения, библейские разборы, молитвенные собрания, братские встречи, организуют местные или широкомасштабные евангелизации, занимаются обучением духовных кадров, в общем, казалось бы, делают всё необходимое, чтобы христианские церкви росли и процветали, однако вместо желаемого подъёма и роста повсюду наблюдается спад и прогрессирующее духовное охлаждение. Всё больше верующих людей покидают свои общины и в поисках духовной пищи переходят из одной церкви в другую, а нередко вообще по воскресеньям остаются дома.

Так почему всё же теряется интерес к христианской вере, в то время как другие религии приобретают новых и новых последователей? Какова причина такого разочарования? Неужели Христос изменился, потеряв для грешников Свою притягательную силу?! Как объяснить то, что во времена апостолов люди тысячами приходили в церковь, а сегодня мы радуемся и тому, если несколько человек пополнят наши поредевшие ряды? В чём или в ком лежит корень этой всё более усугубляющейся проблемы?

В Послании Иакова сказано, что Бог является Отцом светов, у «Которого нет изменения и ни тени перемены» (Иак. 1:17). А если это так, тогда остаётся предположить, что изменились мы, христиане, особенно те из нас, которые должны бы идти вперёд, увлекая за собой других. Ведь начиная от Моисея во все времена существования земли именно от вождей и руководителей зависело то, насколько Господь мог проявлять через них Свою силу, славу и величие. Поставленные Самим Богом, они не только отражали собой Божий свет, но и, разрушая вражьи замыслы, претворяли в жизнь Его намерения и планы.

Когда Господь избирает человека на служение, Он дарует ему то, чего никто другой и ничто другое (в том числе известные богословы и полученное теологическое образование) дать не может. При этом служитель становится способным на такие дела, которые выходят за рамки человеческих возможностей, прославляя Бога, Которому он служит. В его словах присутствует власть и сила Святого Духа, которая придаёт им весомость и особую значимость. Его речи проникают до глубины сердец, потрясая души людей и оказывая огромное влияние на их жизнь. Яркими примерами этого является удивительная сила слов Иоанна Крестителя, а также нагорная проповедь Иисуса Христа, которая изумляла толпы собравшихся своей силой, глубиной и простотой, о чём евангелист рассказывает так: «И когда Иисус окончил слова сии, народ дивился учению Его; ибо Он учил их, как власть имеющий, а не как книжники и фарисеи», которые преподносили людям только безжизненную теорию (см. Мф. 7:28-29). Такая власть говорит об избрании Богом, о послушании Ему и о проявлении верности в исполнении вверенного Им служения. Она даётся лишь тем служителям, жизнь которых всецело посвящена Творцу и соответствует Священному Писанию.

Важно отметить, что такая мудрость, сила и власть, а значит, и проявляющийся через это духовный авторитет не являются чем-то незыблемым, что даётся человеку однажды, раз и навсегда. Нет. Если по какой-то причине служитель, не бодрствуя, впадает в грех или в его жизни появляются увлечения, ставшие идолами, данные проявления Святого Духа ослабевают, а потом полностью прекращаются, а следовательно, и положительное влияние на других исчезает. При этом речи его теряют вдохновение и способность проникать до глубины сердец, изменяя их. То, что он говорит, чему учит и что требует от других, представляет уже не Бога, а его самого. К нему всё реже обращаются за советом или наставлением и всё меньше берут с него пример.

Обращаясь к Своим последователям, Иисус напоминал: «Вы – свет мира. Не может укрыться город, стоящий на верху горы» (Мф. 5:14). И эти слова, характеризующие истинных учеников Иисуса Христа, должны относиться, прежде всего, к служителям. Свет, распространяемый ими, – это не только речи об Иисусе и произносимые с кафедры правильные наставления, а, в первую очередь, их собственное поведение, реакции и обычная повседневная жизнь, которую изо дня в день наблюдают окружающие. Подтверждая этот факт, люди при душепопечительстве говорят: «В церкви нас постоянно учат тому, чтобы мы уважали, почитали служителей и повиновались им, приводя в доказательство необходимости этого слова из Библии. Но, если честно признаться, когда я вижу их собственную жизнь и поведение в различных конфликтных ситуациях, у меня пропадает всякое уважение и желание следовать тому, чему они наставляют, потому что они сами не исполняют того, в чём нас вразумляют».

Что можно на это сказать? Как ни печально это признавать, в действительности нередко всё выглядит именно так. Да, Библия действительно говорит о необходимости почитать своих служителей и слушаться их, что находит отражение в следующих её стихах: «Просим же вас, братия, уважать трудящихся у вас, и предстоятелей ваших в Господе, и вразумляющих вас, и почитать их преимущественно с любовью за дело их; будьте в мире между собою» (1Фес. 5:12); «Повинуйтесь наставникам вашим и будьте покорны, ибо они неусыпно пекутся о душах ваших, как обязанные дать отчёт; чтоб они делали это с радостью, а не воздыхая, ибо это для вас не полезно» (Евр. 13:17). Только, кроме этих двух мест, в Священном Писании есть ещё один стих, который заставляет задуматься теперь уже самих служителей, потому что говорит об условии, при котором им можно рассчитывать на такое к себе отношение: «Поминайте наставников ваших, которые проповедовали вам слово Божие, и, взирая на кончину их жизни, подражайте вере их» (Евр. 13:7).

Практика жизни показывает, что люди уважают, почитают и охотно слушаются обычно только тех, кто является для них достойным примером, которому бы им хотелось подражать. Если же служитель только говорит благочестивые слова, уча, как нужно правильно поступать, но в собственной жизни сам того не исполняет. тогда к нему наблюдается прямо противоположное отношение. Но особенно важно, в каком духовном состоянии такой служитель подходит к вечности. Ведь может случиться так, что в продолжение всей своей жизни он «блистает» глубокими познаниями Слова Божьего, различными дарами и способностями, а в конце пути совершает что-то такое, что перечёркивает все его заслуги и благословения. Доказательством этому может служить жизнь Гедеона, который приобрёл особую милость и благоволение в очах Господа. Имея лишь триста воинов, он победил многотысячную армию мадионитян и, когда израильтяне пожелали сделать его царём, предусмотрительно отказался от этой чести, отдав всю воздаваемую ему славу Богу. Противостав таким образом серьёзным искушениям, он всё же не смог устоять до конца и позволил сатане уловить его в малом. Попросив воинов дать ему золотые серьги из добычи, захваченной у измаильтян, он сделал из них ефод, который впоследствии стал идолом для Израиля и сетью для него самого и его семьи (см. Кн. Судей 8:27). Так что истинность слов «не начало венчает дело, а конец» подтверждается во все времена вплоть до наших дней.

Самыми яркими примерами духовного авторитета, оставленными нам на страницах Библии, являются Моисей и апостол Павел, которые жили и трудились во времена Ветхого и Нового Завета. Прослеживая события, связанные с их благословенным служением, можно понять, каким образом рождаются герои веры, которых Бог употребляет в великой силе для Своей славы. Хотя этих двух мужей разделяют друг от друга многие века, в том, как Господь готовил к служению каждого из них, прослеживаются явные параллели. А это даёт нам право

предположить, что в подготовке Своих сосудов Он и сегодня использует те же самые пути. Изучая их и сравнивая со своими путями и методами, можно обнаружить те несоответствия, ошибки и промахи, которые лишают благословения наше служение, протекающее часто по принципу «для Бога, но без Бога».

- 1. Прежде всего, необходимо подметить, что как Моисей, так и апостол Павел были избраны для служения Самим Господом. Они не искали этого, но и не воспротивились, когда Он открыл им Свою волю, послечего водительство Божие сопровождало их всю последующую жизнь. В наши дни такой подход редко практикуется. Многие братья становятся служителями только потому, что сами этого хотят. Так один пастор открыто заявил, что с раннего детства дал себе слово сделаться пресвитером, и стал им, ни словом не упомянув о том, что такова была о нём воля Божия.
- 2. И Моисей, и апостол Павел получили хорошее для своего времени образование. Первый был научен всем существующим тогда премудростям Египта во дворце фараона, а второй прошёл духовную школу у ног известного теолога тех дней Гамалиила. Однако оба почли за сор и спокойно отвергли всё, что когда-то приобрели, ради того, чтобы исполнить волю Божию. Таким образом, каждый спокойно оставил то, с чем современным служителям расстаться бывает не под силу. Знания, полученные ими в том или ином теологическом заведении, настолько высоко ими ценятся, что они боятся подвергнуть их сомнению, даже если те явно расходятся с практикой христианской жизни.
- 3. Оба, как Моисей, так и Павел (к тому времени ещё Савл), проявляли ревность не по рассуждению, выражавшуюся юношеской горячностью в борьбе за справедливость и истину. Увидев однажды, как египтянин избивает еврея, в порыве «праведного» гнева Моисей убил обидчика и скрыл тело его в песке, считая, что этим угодил Богу. В подобной человеческой ревности, Савл также готов был убить каждого, кто осмеливался

признать за Мессию неведомого ему тогда Иисуса, в результате чего сделался лютым врагом христиан. Только спустя многие годы тому и другому открылся совсем иной, усмотренный для них план Божий, исполнению которого они посвятили всю свою жизнь, не оглядываясь больше назад. Среди мужей Божьих последующих веков также было немало таких, кому потребовались годы борьбы с самим собой, переоценка духовных ценностей и переосмысливание прежних понятий и взглядов, прежде чем Господь начал употреблять их в Своём винограднике.

Нечто подобное происходит и в наши дни, когда Господь открывает Своему избранному сосуду что-то такое, что противоречит всем его прежним взглядам и убеждениям, побуждая оставить то, во что он верил, чтобы начать действовать совершенно в другом направлении. При этом в сердце человека начинается мучительная борьба. Ведь нелегко отказаться от того, в чём ты духовно родился и чему посвятил годы или даже десятилетия своей жизни, мало того, признать, что многие вопросы духовной жизни понимал неправильно, а значит, и неверно наставлял в этом других. Такое осознание связано с признанием своих ошибок, что, разумеется, задевает наше гордое «Я», которому бывает тяжело смириться, тем более, если это связано с мнением других людей и их отношением к нам. Подобный шаг становится сейчас той самой высокой планкой, преодолеть которую многим бывает очень трудно. Однако, если мы на это не готовы, Господь не сможет употребить нас в том новом и пока что ещё неизведанном, что усмотрел для нас в Своём плане.

4. Человек, призванный Богом для духовного служения, проходит обычно длительную подготовку в виде внутренней борьбы, мучительных духовных исканий и тяжёлых испытаний, после чего примечательными чертами его характера становятся скромность, кротость, смирение и отсутствие всякого самомнения. Кроме того, началу его служения нередко предшествуют годы

терпеливого ожидания, которые не являются потерянным временем, потому что в продолжение его Господь очищает и освящает Свой сосуд, многое в нём изменяет, учит, вразумляет и наставляет. Именно так было и с Моисеем. Прежде чем он смог вывести народ израильский из Египта, ему пришлось сорок лет провести в пустыне, где в духовном одиночестве и огне испытаний «сгорело» его гордое, надменное «Я», и он превратился в кротчайшего человека на земле. Когда Бог объявил Моисею, что избрал его вождём Своего народа и ему предстоит говорить с фараоном, он с полным сознанием своего ничтожества произнёс: «О, Господи! человек я не речистый, и таков был и вчера и третьего дня, и когда Ты начал говорить с рабом Твоим: я тяжело говорю и косноязычен... пошли другого, кого можешь послать» (Исх. 4:10,13).

Таким же образом Бог действовал и с апостолом Павлом, когда, открыв Свою волю, удалил от шума, суеты и многих почитателей в пустынную Аравию, а затем в Дамаск, где не только открывался ему в тиши уединения, но и многое в нём изменял, так что от прежнего самоуверенного Савла в конце концов ничего не осталось. В итоге мы видим у Савла те же черты, что у Моисея, смирение и осознание своего ничтожества сквозит и в его словах, когда он говорит о себе: «Христос Иисус пришёл в мир спасти грешников, из которых я первый» (1Тим. 1:15). К великому сожалению, то, что было нормой для служителей библейских времён, в наши дни перестало быть необходимостью. Божья подготовка к служению и личное общение с Создателем заменены теперь годами учёбы в духовном заведении, где приобретается богословское образование, которое даёт лишь знания о Боге, но не познание Самого Бога.

5. Духовное высокомерие, самомнение, уверенность в себе, искание признания и почестей от людей, ставшие бичом многих мужей Божьих наших дней, были совершенно несвойственны апостолу Павлу,

отвергавшему превозношение людей и любое их поклонение (Деян. 14:11-18; 1Кор. 3:5-10), а также Моисею, поступившемуся своим принципом служения, что хорошо видно на следующем примере. Когда Иофор посетил в пустыне своего зятя и увидел, как трудно тому управлять Израилем, он дал мудрый совет прибегнуть к помощи других людей и избрать начальников и судей, которые бы судили народ и занимались другими, связанными с правлением важными делами, на что Моисей немедленно ответил согласием (Исх. 18 гл.).

Господь никогда не проявит Свою славу в человеке, который способен быстро и легко возгордиться. Долг служителя представлять Божий авторитет, а не подменять его, а это значит, что наше гордое, надменное и самоуверенное «Я» должно быть уничтожено, а собственные мудрствования, мысли и мнения полностью оставлены. Познание воли Божьей и беспрекословное её исполнение становится для такого человека главной целью его жизни и основным её содержанием. Только в таком случае исполняется Слово Божие, которое говорит: «Страх Господень научает мудрости, и славе предшествует смирение» (Пр. 15:33). Без соблюдения этого правила едва ли возможно появление духовных авторитетов, наделённых мудростью и силой свыше, которых Бог мог бы употреблять подобно Моисею и апостолу Павлу.

6. Как Моисей, так и апостол Павел имели особую тесную связь с Господом. О первом из них сказано: «И говорил Господь с Моисеем лицем к лицу, как бы говорил кто с другом своим» (Исх. 33:11). А второй, слыша наставления Небесного Отца собственными ушами, говорил об этом впоследствии как о чём-то вполне естественном: «Ибо я от Самого Господа принял то, что и вам передал...» (1Кор. 11:23). Чтобы исполнить волю Божью, обоим мужам необходимо было находиться в непрерывном близком общении с Господом, Который являлся главным Инициатором того, что они делали. Будучи Его исполнителями, они лишь

претворяли в жизнь планы своего великого Законодателя и Вершителя. У нас же сегодня бывает, увы, как раз наоборот. Не имея ясности и полной уверенности в том, является ли это волей Божией, мы планируем и претворяем в жизнь свои собственные идеи, после чего усиленно просим, чтобы Господь подтвердил их правильность Своим благословением.

Главное призвание каждого, кто представляет собой духовный авторитет, - нести овцам огромного, рассеянного по всему лицу земли стада Божьего Благую Весть в силе Духа Святого. Однако, если такие сосуды редко уединяются для глубокого размышления и личного общения с Господом, они просто не в состоянии сказать проникающую до глубины людских сердец благословенную проповедь, потому что в их словах не будет дарованной им в тишине силы свыше. В наше наполненное суетой, спешкой и постоянными стрессами нелёгкое время служителям Божьим нужно умолять Господа сохранить их от бесплодия непрерывной активности и постоянной чрезмерной занятости. Планируя, организуя и претворяя в жизнь важные, на первый взгляд, церковные мероприятия и отдавая себя вещам, которые поддаются учёту и подтверждают, что мы занимаемся чем-то нужным, очень легко забыть о личных отношениях с Тем, для Кого и ради Кого, собственно, всё это делается.

Братские встречи, конференции, совещания, съезды и широкомасштабные евангелизации хотя и приносят какой-то плод в общем духовном развитии, для углублённого личного общения с Господом помазанников Божьих дают не так уж и много. Если понаблюдать, по какому плотному графику расписана жизнь некоторых из них, то складывается впечатление, что им просто страшно оставаться одним. Они всегда должны быть на людях, беседовать с ними, вместе что-то предпринимать, работать и отдыхать. Для спокойного размышления и уединённой молитвы у них не остаётся ни одной свободной минуты. Поступая так, они, похоже,

забывают, что даже Сын Божий нуждался в уединённом общении с Небесным Отцом, от Которого черпал вдохновение и силы исполнять вверенное Ему служение по спасению душ.

Чтобы плодотворно трудиться для Господа, у каждого проповедника, служителя и церковного руководителя должно всегда находиться время для тихого уединения и размышления. Ему обязательно нужно иметь убежище, в котором он мог бы отключиться от шума и грохота этого мира, чтобы побыть в тишине и молитвенном общении со своим любимым Создателем. Ведь Библия не зря говорит: «Кто есть человек, боящийся Господа? Ему укажет Он путь, который избрать. Душа его пребудет во благе, и семя его наследует землю. Тайна Господня — боящимся Его, и завет Свой Он открывает им» (Пс. 24:12-14).

7. В служении людям как у Моисея, так и у апостола Павла прослеживается способность сносить непонимание и даже враждебность тех, кто был рядом с ним и должен бы по идее помогать, а не противостоять. Когда родные брат и сестра восстали против Моисея из-за его жены-эфиоплянки, и Бог, вступившись за него, поразил Мариамь проказой, а также когда народ израильский был поражаем за ропот и восстание, служитель Божий немедленно вступился за согрешивших, умоляя Господа явить им прощение и милость. Ни злопамятности, ни горечи, ни обиды, ни желания отомстить не проявлял и апостол Павел, когда, обращаясь к тем, кто его осуждал или критиковал, спокойно говорил: «Я охотно буду издерживать своё и истощать себя за души ваши, не смотря на то, что, чрезвычайно любя вас, я менее любим вами» (2Кор. 12:15); «Прошу вас, братия, будьте, как я, потому что и я, как вы. Вы ничем не обидели меня» (Гал. 4:12).

А часто ли можно встретить подобное отношение между детьми Божьими в наши дни? Как много распрей, разногласий, обид, ссор и разделений бывает в наших христианских церквах! Годами, а порой даже десятилетиями

вынашиваются обиды и горечь в сердцах тех, которые считают себя духовными авторитетами. Сколько общин уже разделилось на группы и группировки только потому, что руководители не могут сносить друг друга или снисходить и прощать тех, кто думает и поступает иначе, чем они! Печально, когда в церкви царит единовластие, при котором для её руководителя существует только одно правильное решение — его собственное. Однако ещё более трагично выглядит положение там, где пастор с помощью пророков или своих верных соратников создаёт себе репутацию особого помазанника Божьего, принуждая преклоняться перед ним и таким образом создавая чуть ли не культ собственной личности.

8. Ни Моисей, ни апостол Павел не проявляли ни малейших признаков ревности или зависти, когда вместо них Бог употреблял для Своего дела кого-то другого. Мало того, они останавливали своих не в меру ревностных приверженцев, которые проявляли возмущение, стремясь противостоять таким людям. Например, когда Господь сошёл в облаке на семьдесят израильских старейшин и те стали пророчествовать, двое из них продолжали это делать даже тогда, когда другие уже перестали. Узнав об этом, Иисус Навин в негодовании воскликнул: «Господин мой Моисей! запрети им», на что раздался спокойный ответ: «Не ревнуешь ли ты за меня? О, если бы все в народе Господнем были пророками, когда бы Господь послал Духа Своего на них!» (Чис. 11:28-29).

Подобным образом подходил к этому вопросу и апостол Павел, потому что в одном из своих Посланий рассказывал: «Обстоятельства мои послужили к большему успеху благовествования, так что узы мои о Христе сделались известными всей претории и всем прочим, и большая часть из братьев в Господе, ободрившись узами моими, начали с большею смелостью, безбоязненно проповедовать Слово Божие. Некоторые, правда, по зависти и любопрению, а другие с добрым расположением проповедуют Христа... Но что до того? Как бы ни проповедовали Христа, притворно или

искренно, **я и тому радуюсь** и буду радоваться» (Фил. 1:12-15, 18).

Согласитесь, что подобное поведение служителей тех времён далеко не всегда находит отражение в поступках духовных руководителей наших дней. Иначе как ещё можно объяснить встречающееся соперничество между проповедниками, которое замечают даже самые неприметные члены общины, высказывая по этому поводу недоумение. «Как же так? — спрашивают они. — Ведь все глашатаи Божьи несут одну и ту же Благую Весть, которая учит нас почитать другого выше себя. Откуда же тогда подобное стремление выделиться и привлечь к себе больше внимания?! Почему в христианских церквах, как и в окружающем нас мире, имеют место властолюбие и борьба за портфель?!». Слыша подобное из уст неутверждённых в вере новообращённых людей, не знаешь порой, что отвечать.

Существует одно очень мудрое высказывание: «Удивительно, чего мы можем достичь, если не будем заботиться о том, кто получит награду». И это особенно справедливо в отношении христианского служения. Апостол Павел не зря говорил коринфянам: «Я насадил, Аполлос поливал, но возрастил Бог; посему и насаждающий и поливающий есть ничто, а всё Бог возращающий» (1Кор. 3:6-7). Господь превыше всего. Всё ценное и доброе, что мы делаем, совершается Его силой и Его благодатью, поэтому и вся слава принадлежит только Ему. Человеческая гордость и Божья благодать никогда не смогут ужиться вместе.

9. Ни Моисей, ни апостол Павел в своём служении и отношении к другим не проявляли ни лицеприятия, ни человекоугодничества, ни страха пред людьми, когда дело касалось истины, святости и справедливости Божьей. Так, в случае с Надавом и Авиудом, заживо сожжёнными Господом за то, что посмели внести в святилище чуждый огонь, Моисей запретил их отцу и своему родному брату одеваться в траур, напомнив: «Вот о чём говорил Господь, когда сказал: в приближающихся ко

Мне освящусь и пред всем народом прославлюсь» (Лев. 10:3), на что Аарон мог только промолчать. В служении Богу для него не существовало родственных связей, которые, казалось бы, обязывают к более мягкому подходу и снисхождению. Точно так и апостол Павел забыл о дружеских отношениях, когда, уличив апостола Петра в лицемерии и человекоугодничестве, при всех обличил его словами: «Если ты, будучи Иудеем, живёшь по-язычески, а не по-Иудейски, то для чего язычников принуждаешь жить по-Иудейски?» (Гал. 2:14).

Согласитесь, что такое поведение в подобных случаях сочли бы сегодня в наших общинах вопиющим нарушением церковного порядка и чуть ли не бунтарством, а может, и поставили бы на замечание за непочтение, проявляемое к руководящим братьям. Но ведь именно этот страх возвысить голос в защиту истины и справедливости Божией закрывает рот тем, кто видит допущение в церкви вопиющих беззаконий, но предпочитает молчать! Результатом такой лояльности ко греху в кругах руководителей и либеральности, проявляемой по отношению к проступкам их детей, друзей и родственников, является прочное укоренение и распространение их в общине.

10. Когда читаешь о Моисее и апостоле Павле, не перестаёшь удивляться, какую огромную, рассуждая почеловечески, прямо-таки непосильную нагрузку они несли и сколько удивительного терпения, выдержки и верности Богу являли! Без перерыва и отпуска провести сорок лет в пустыне с народом, который постоянно возмущался, требовал, роптал и многократно против него восставал, — это непостижимо человеческому уму! Сколько раз Моисей вынужден был исполнять роль заступника, умоляя Господа простить и помиловать Израиля или в противном случае самому умереть! Какая любовь и жалость к людям и какое чувство ответственности за вверенное ему однажды служение!

Такую же всецелую отдачу себя порученному Богом делу, невзирая на все встречающиеся трудности,

можно наблюдать и у апостола Павла. Вспомните хотя бы то, что он сам писал о себе: «Я гораздо более (других служсителей) был в трудах, безмерно в ранах, более в темницах и многократно при смерти... Много раз был в путешествиях, в опасностях на реках, в опасностях от разбойников, в опасностях от единоплеменников, в опасностях от язычников, в опасностях в городе, в опасностях в пустыне, в опасностях на море, в опасностях между лжебратиями; в труде и в изнурении, часто в бдении, в голоде и жажде, часто в посте, на стуже и в наготе. Кроме посторонних приключений, у меня ежедневное стечение людей, забота о всех церквах. Кто изнемогает, с кем бы и я не изнемогал? Кто соблазняется, за кого бы я не воспламенялся?» (2Кор. 11:23,26-29).

К сожалению, такое отношение к своему служению встретишь нечасто в наши дни. Некоторые пасторы настолько устали от членов своих общин, что бывают даже рады, когда те не обращаются к ним со своими проблемами. Мало того, среди них находятся и такие, которые унижают и презирают тех, кто в поисках помощи открывает им свою нечистоту и духовное бессилие в борьбе со своими грехами. Так, один пастор при разговоре с подобным ему служителем, выражая своё отношение к подобным людям, с негодованием произнёс: «Как они мне надоели со своими грехами и проблемами! Живут в своих беззакониях, как в грязном болоте! Чтобы вникнуть в их жизнь и самому при этом не запачкаться, впору хоть сапоги одевай!».

Слыша такое, трудно было поверить, что это возмущение исходит от того, чьей главной задачей является забота и попечение о больных, запачкавшихся, избитых и израненных грехом овцах доверенного ему стада Божия. Что было бы, если бы таким же образом реагировал наш главный Пастырь — Спаситель Иисус, отдавший за нас, нечистых и недостойных, Свою драгоценную кровь?! А ведь Священное Писание говорит, что ученик не больше своего Учителя. Милость к другим и великое

терпение к ним должно являться обязательной чертой тех, кто представляет собой авторитет Божий. Служитель не может считать себя лучше других только потому, что знает больше их о духовных вещах. Ведь всё, что мы имеем, дано нам Богом по Его милости, и ничто не приходит само собой от нас самих. Источник помощи другим находится в собственном торжестве служителя над постигающими его лишениями и трудностями. Ропот, жалобы, высказывание недовольства и возмущений при несении больших нагрузок не могут оказать на других благотворного влияния.

11. Быть установленным Богом авторитетом очень ответственно, потому что любое злоупотребление полученной властью влечёт за собой неизбежное наказание. В гневе или милости служитель всегда должен представлять то, что хочет и ожидает от него Господь. Если, находясь в таком положении, духовный авторитет поступит неправильно, он должен немедленно признать это как свою собственную ошибку. К примеру, проявив нетерпение или гнев, ему необходимо сразу же признаться, что этот гнев исходил от него, а не от Бога. Нельзя смешивать свои дела и Божии, как и нельзя вмешивать Его в свои человеческие проступки, давая понять, что через соделанное им Господь выражает якобы Своё отношение к происходящему. Если поставленный авторитет даёт людям такое ложное представление о Боге, Ему приходится постоять за Себя, чтобы не была поругана Его святость и праведность. Если же служитель признается в своём проступке сам, он освобождается от наказывающей руки Господа, Которому не нужно больше Себя защищать. Упустив время и не сделав немедленно нужного, поставленный авторитет может навсегда потерять возможность исправить своё положение.

Ярким подтверждением этому может являться случай, произошедший с Моисеем у вод Меривы, где он неверно представил Бога народу израильскому (см. Книгу Чисел 20:2-3, 7-13, 23-28 и Второзаконие 32:48-52, 34:1-6).

Хотя Моисей и Аарон совершили всего одну ошибку, им не было позволено войти в Ханаан. Это показывает, насколько серьёзно и ответственно быть служителем. Чем больший авторитет Бог вверяет ему, тем строже Его наказание. Не зря же сказано: «И от всякого, кому дано много, много и потребуется; и кому много вверено, с того больше взыщут» (Лк. 12:48). Таким образом, необходимо пребывать в страхе и трепете, если нам поручено вести дела Божии.

12. В Библии сказано не столько о правах, полномочиях и признании служителя, сколько о многих его обязанностях, огромной ответственности пред Господом и предъявляемых к нему повышенных требованиях. Чтобы убедиться в этом, достаточно открыть Священное Писание и найти в нём стихи, обращённые непосредственно к служителям, например: Книга пророка Йезекииля 34:1-10; 22:26,28; Иеремии 2:8, 10:21: Захарии 10:3, 11:8,16-17; Первое Посл. Петра 5:1-3; 1-е Посл. Фес. 2:3-10, Посл. Титу 1:7-11, в которых говорится о том, что именно ожидает Бог от Своих истинных слуг. Но особенно строгими и буквально шокирующими являются слова сорок девятого Псалма: «Грешнику же говорит Бог: «что ты проповедуешь уставы Мои и берёшь завет Мой в уста твои, а сам ненавидишь наставление Моё, и слова Мои бросаешь за себя? Когда видишь вора. сходишься с ним, и с прелюбодеями сообщаешься. Уста твои открываешь на злословие, и язык твой сплетает коварство. Сидишь и говоришь на брата твоего, на сына матери твоей клевещешь. Ты это делал, и Я молчал; ты подумал, что Я такой же, как ты. Изобличу тебя, и представлю пред глаза твои грехи твои. Уразумейте это, забывающие Бога, дабы Я не восхитил, – и не будет избавляющего» (Пс. 49:16-22).

Когда читаешь перечисленные в этих стихах разоблачения и обвинения, то с трудом верится, что они относятся не к кому-то другому, а к человеку, который проповедует другим уставы Божии, то есть к духовному авторитету. В Новом Завете также имеются слова, которые

повторяют тот же смысл и звучат в унисон предыдущим. В Послании к Римлянам, обращаясь к тем, кто считал себя не только дитём Божьим, но избранным и способным вразумлять других, апостол Павел говорил: «Вот, ты называешься Иудеем, и успокаиваешь себя законом, и хвалишься Богом, и знаешь волю Его, и разумеешь лучшее, научаясь из закона. И уверен о себе, что ты путеводитель слепых, свет для находящихся во тьме, наставник невежд, учитель младенцев, имеющий в законе образец ведения и истины: Как же ты, уча другого, не учишь себя самого? Проповедуя не красть, крадёшь? говоря: «не прелюбодействуй», прелюбодействуешь? гнушаясь идолов, святотатствуешь? Хвалишься законом, а преступлением закона бесчестишь Бога? Ибо ради вас, как написано, имя Божие хулится у язычников» (Рим. 2:17-24).

Судя по описанию, характеризующему тот род людей, к которым обращается апостол Павел, это не кто иной, как служители, руководители и все те, кто, так или иначе, представляют собой авторитет и трудятся для блага других. Однако, несмотря на духовный сан, какая слепота и какое отсутствие способности видеть себя так, как видит Бог! Можно считать себя знающим истину, мало того, даже наставлять в ней других, и в то же время красть и прелюбодействовать, иметь увлечения, ставшие идолами, и в жизни нарушать заповеди Господни, становясь для окружающих поводом к соблазну и преткновению.

У Бога нет лицеприятия. Он никогда не закрывает глаза на грех, какое бы положение в обществе и духовной жизни человек ни занимал. Ни сотворённый первым Адам, ни наделённый великой силой Самсон, ни помазанный на царство Саул, ни муж по сердцу Божьему Давид, ни мудрый Соломон, ни другие великие люди Ветхого и Нового Завета не смогли избежать наказания, когда своими словами или поступками подвергали сомнению святость и праведность Бога, наделившего их Своим авторитетом. Не потому ли, хорошо зная о нелицеприятии

Божьем и сознавая своё несовершенство и возможность ошибки, апостол Павел говорил: «Усмиряю и порабощаю тело моё, дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным» (1Кор. 9:27).

Дорогие друзья! Должна признаться, что к написанию данной главы меня побудили два письма, которые не могли оставить моё сердце равнодушным. Автор первого из них — высокообразованный человек, являющийся доктором технических наук, который, разочаровавшись в мирской жизни, начал искать когда-то Господа. Приняв Его в свою жизнь как личного Спасителя, этот христианин в течение десяти лет побывал в трёх общинах, принадлежавших разным конфессиям, в одной из которых был даже членом братского совета. Все эти годы он пытался найти церковь, в которой его душа нашла бы то, чего искала, но наступил момент, когда, много пережив и во многом разочаровавшись, он в своём душепопечительском письме написал:

«В течение десяти лет я ухожу с богослужений пустым, без того, чтобы душа моя получила, наконец, не молоко, а ту твёрдую духовную пищу, в которой она очень нуждается. Как редко теперь можно услышать мужественного и бесстрашного проповедника, который бы прямо говорил о самых насущных проблемах христианства. О них, разумеется, предпочитают молчать, однако они настолько явны, что их уже невозможно скрыть. Понятно, что об этом может говорить только тот человек, который всецело зависит только от Бога, дающего ему не только силы и мудрость, но и хранящего его в Своей могучей деснице. Мы живём в такое время, когда глашатаи Божьи за редким исключением являются человекоугодниками и наёмниками у своей паствы, которая содержит их финансово. Кроме того, они полностью зависят от «водительства» вышестоящих духовных лиц, которые их поставили на служение. Поэтому в угоду им они всеми силами стараются сохранить видимое благополучие своих общин, закрывая глаза на их повсеместное охлаждение, моральное разложение и духовное отступничество. В результате всё меньше и меньше людей из мира обращаются к Господу, а те, кто пришли в церковь, очень скоро разочаровываются и возвращаются на свои прежние пути, что, в общем-то, и неудивительно. Кого может привлечь к себе поверхностное, формальное и бессильное христианство?! Всё чаще и чаще мы сдаём свои позиции перед миром и начинаем ему уподобляться. Приближаясь к концу всех времён и зная из Библии многие признаки данного периода, нам надо быть стоящими на страже и особенно бодрствующими, однако вместо этого складывается впечатление, что теми, на кого возложена ответственность, прилагается немало усилий к тому, чтобы дети Божии спокойно спали. О, как нам нужны сегодня истинные духовные авторитеты, наделённые мудростью и силой свыше, только где они?!».

Второе письмо прислано умудрённой жизнью, пожилой сестрой в Господе, которая является членом одной из самых больших христианских общин России и которая в течение сорока лет жизни в вере очень много пережила. Строки, написанные этой женщиной, говорят сами за себя:

«Когда я наблюдаю за тем, что вокруг меня происходит, сердце наполняется скорбью, потому что в нашей огромной общине годами не прекращаются перестановки, делёжки и разборки, которые стали уже чуть ли не нормой нашей христианской жизни. Людей объявляют грешниками, если они нерегулярно посещают все богослужения, однако состоянием их душ никто не интересуется. Горько сознавать, но наше руководство волнует только массовая посещаемость и собственная значимость. С кафедры звучат хотя и отшлифованные, но бессильные проповеди, которые не касаются сердец. Организуются всевозможные программы, конференции и семинары, на которых произносится много слов о различных совершаемых тут и там делах... Море эмоций, только во всём этом нет Самого Бога. Невольно задаёшься вопросом, во что мы играем?! Дело дошло до того, что я не хочу ходить в церковь, потому что на богослужениях ничего не получаю для своей души. Порой так устаёшь от всех этих внутренних терзаний, что хочется махнуть на всё рукой, забыться и просто плыть по течению, тем более что наше руководство не устаёт повторять, что самое главное для христианина – это послушание. Подчинись, мол, как многие другие, делай, что тебе говорят братья (особенно если ты – женщина), и всё будет в порядке. Но неужели это так? Разве церковь перестала быть местом, где люди могут получить для себя необходимый духовный хлеб, где согреваются замёрзшие души и исцеляются разбитые жизни?!.. А если не перестала, то куда подевались те духовные авторитеты, которые были бы способны вывести народ Божий из бедственного духовного положения?! Или их в наше время уже больше нет?».

Слышите вы это, дорогие братья?! Сколько таких вот душ вопиёт сегодня к Господу, умоляя выслать на Его ниву тех, кто обладал бы авторитетом, полученным свыше, подобно Моисею и апостолу Павлу, которые предстояли пред лицом Всевышнего, чьё слово имело силу, а жизнь была такой, что бесы боялись даже упоминания их имени (Исх. 16:32; 35:4, Чис. 16:28-35; Втор. 6:1; Деян. 19:11-13). Только получение такой власти от Бога, разумеется, всегда чего-то стоит, и эту цену нужно будет заплатить. Но разве не найдутся среди вас люди, которые бы, как пророк Исаия когдато, готовы бы были сказать: «Вот я, пошли меня»? (Ис. 6:8). Именно таким душам, стремящимся всем сердцем служить Богу и людям, отдающим этому много любви, времени и своих сил, но переживающим минуты разочарования, растерянности и смятения души, основываясь на опыте душепопечительства, хотелось бы по-матерински что-то сказать.

1. Приступая к служению, на которое призвал вас Господь, дайте Ему возможность потрудиться сначала над вашими сердцами, именно так, как это Он сделал когда-то с Моисеем и апостолом Павлом. Позвольте

Духу Святому открыть вам глаза, чтобы вы могли увидеть в себе то, о чём не подозревали или старались не замечать, и сделайте всё от вас зависящее, чтобы ваша собственная жизнь была приведена в порядок. Поступив так, вы приготовите свой сосуд к употреблению Господом и приобретёте ценный духовный опыт, который сможете потом передать другим. То, что вы переживёте на пути очищения и освящения лично, придаст вашим словам весомость и значимость, потому что в них будет отражаться не просто красивая, правильная теория, а испытанная вами практика.

- 2. В процессе совершаемого служения старайтесь как можно чаще анализировать свои поступки и действия, соизмеряя их со Словом Божиим. Такой самоконтроль поможет не только избежать духовной слепоты и проявлений самонадеянности, но и научит относиться к другим с большей любовью, пониманием и снисходительностью, давая способность сострадать, терпеть и прощать. В своих словах старайтесь быть осмотрительными. Рассказывая что-то или свидетельствуя о чём-то, избегайте преувеличения и приукрашивания, чтобы произвести на слушателей большее впечатление. Не произносите пышных фраз и не давайте поспешных обещаний, которые, скорее всего, не сможете исполнить.
- 3. Не стыдитесь признавать свои ошибки. Никто из людей, в том числе и те, кто является духовным авторитетом, от них не застрахован. Сознание этого умаляет и смиряет нас, оберегая от самоуверенности, упования на себя и гибельного высокомерия. Если Господь указывает вам на что-то неверное в вашем служении, примите это как отцовскую милость. Уж если Моисей, совершивший всего лишь один-единственный проступок, был готов в смирении принять Божье наказание, мы тем более должны это делать.
- 4. Следите за своими выражениями и проявлением эмоций и чувств. Если желаете жить в мире с самим собой и окружающими людьми, пожалуйста, не произносите вслух первое, что приходит вам на ум. Если в

сердце бушует обида, раздражение, возмущение и гнев, лучше вообще ничего не говорить, пока не успокоитесь, потому что слова, сказанные в недобром расположении духа, не могут принести ничего хорошего. Они не созидают, а только разрушают. Это особенно важно, когда дело касается домочадцев и близких вам людей. Беда в том, что мы настолько привыкаем к ним, что считаем вправе высказывать им всё, что о них думаем. Если в собственной семье служитель не способен быть носителем света и миротворцем, он не сможет стать им и в своей общине.

- 5. Поспешное выражение возмущения или недовольства всем и вся является плохой привычкой. Неудовлетворённость и недовольство допустимы только по отношению к самому себе. Кто вечно недоволен и постоянно сетует на обстоятельства, окружение, тяжёлое служение и свою трудную долю, тот едва ли может к себе расположить и уж тем более вызвать у других желание раскрыть свою душу или поделиться проблемами и нуждами. Кроме того, нельзя забывать, что Бог допускает испытания и трудности для того, чтобы, преодолевая их, мы укреплялись, а не отчаивались. Полученная в них сила и исходящий при этом от нас свет восхищают людей и привлекают к нам, побуждая желать и искать того же самого. Где бы мы ни находились – дома, в церкви, на работе или в миссионерской поездке, - не надо показывать своё недоброе расположение духа, потому что, заметив это, окружающие быстро теряют расположение и отдаляются.
- 6. В общении с людьми имейте бдительность и бодрствуйте над собой, особенно когда контактируете с теми, кто живёт рядом с вами. Если жена, муж, дети, внуки и другие близкие родственники, наблюдая за вашей будничной, повседневной жизнью, не могут увидеть того, чему вы наставляете других или о чём проповедуете с кафедры, то вы едва ли имеете моральное право совершать своё служение с чистой совестью. Даже если они не будут рассказывать другим о том, что

вы из себя в действительности представляете, их сердца и духовные уши будут закрыты для того, что исходит из ваших уст, как бы правильно это ни звучало. Ведь они не смогут принять от вас слова о любви, терпении, справедливости и честности, если не увидят этого у себя дома по отношению к ним.

- 7. Дарите людям любовь и проявляйте к ним заботу, чуткость, понимание и сострадание. Какими бы по своей природе они ни были, старайтесь смотреть на них через призму пролитой драгоценной крови нашего Спасителя, Который как за вас, так и за них отдал Себя на крестную смерть, сделавшись искупительной жертвой за грех. Нельзя забывать, что не бывает людей, в которых нет вообще ничего хорошего, как не бывает и абсолютно плохих. В каждой душе есть и хорошее и плохое. Умение за плохими качествами человека видеть хорошие его черты и помогать им в нём развиваться является одной из основных черт истинного служителя Божьего. Помните, что мир нуждается прежде всего в тех, кто способен проявлять высокие моральные качества, поэтому старайтесь стать более любящими, добрыми, мудрыми и честными.
- 8. В своих отношениях с людьми никогда не действуйте с позиции давления и силы. Такой подход только усложняет обстановку и обостряет проблему, потому что на всякое насилие душа отвечает противлением. Самый лучший и единственно верный путь решения проблем – проявить личное смирение, любовь, доброту, сострадание и прощение. При этом не надо бояться, что подобное поведение будет расценено другими как слабость и малодушие. Пройдёт время, и люди поймут, что, умалившись, вы проявили огромную нравственную и духовную силу. Так что в конечном итоге произошедшее станет поводом для большего расположения и уважения. Отвечая злом на зло, ненавистью на ненависть, мы идём тем проторённым путём, который никогда ещё не приводил ни к чему хорошему. Если мы прислушаемся к важному совету Священного Писания «не воздавай злом

за зло и ругательством за ругательство», милосердный Бог воздаст нам за это Своим благодеянием. Не забывайте, что любое зло кажется сильным только вначале, однако со временем непременно ослабевает. Добро же, наоборот, вначале выглядит слабым, но в конце становится могущественным.

- 9. Наставляя людей, не делайте это в форме требований, жёстких предписаний и постановлений (которые по сути дела являются мертвящим душу законом), а в виде советов, даваемых с любовью, пониманием и терпением. В наставлениях почаще прибегайте к ярким жизненным примерам, которые не только оживляют сказанное, но и придают словам весомость, значимость и проникающую силу, делая речь более доступной для понимания и восприятия слушающих.
- 10. Говоря и проповедуя об опасности греха, очищении и освящении, не делайте это с напором и давлением, чтобы человек начал чувствовать себя полным ничтожеством и не бросился в другую крайность, впадая в уныние и отчаяние, будучи уверенным, что планка святости настолько высока, что ему её просто не достигнуть. Призыв к освящению должен звучать в такой форме, чтобы это не столько давило на душу, сколько вызывало в ней желание очистить и привести в порядок свою жизнь и свои отношения с Богом и ближними. Кроме того, человек, берущийся за это, должен не забывать, что то, о чём он проповедует другим, ему необходимо претворять в первую очередь в своей собственной жизни. Если слова его наставлений расходятся с собственными поступками, делами и хождением пред Господом, тогда он просто не имеет морального права говорить о необходимости освящения. Иначе любой слушающий его вправе сказать: «Вынь прежде бревно из своего собственного глаза, а потом уже берись за сучки в моих очах!». Вразумления проповедника только тогда будут иметь значимость, силу и воздействие на души других, когда произносимое соответствует тому, чем он сам является. Красивыми и правильными

словами, не реализуемыми на практике в собственной жизни, мы скорее отталкиваем людей от истины, чем привлекаем к ней.

- 11. Избавляйтесь от свойственной людям привычки видеть во всём и во всех только отрицательное. Много тёплых дружеских отношений разрушилось из-за стремления видеть в других недостатки и даже получать удовольствие от копания в их личной жизни с обнаружением в ней компрометирующих деталей. Не заостряйте внимания на человеческих слабостях и старайтесь не замечать их неудачи и ошибки, чтобы это не выразилось в злорадстве. Мы созданы по образу и подобию Божьему и, хотя являемся несовершенными, всё равно имеем в себе что-то хорошее. Находя и подчёркивая в людях их добрые качества, мы пробуждаем в них признательность, любовь и доброту.
- 12. Когда в вашу общину приходят ищущие люди из мира, не торопитесь указывать им на их неподобающую богослужениям одежду, причёску или манеру поведения. Дайте возможность Слову Божьему к ним заговорить. Бог начинает не с наружного, а с внутреннего человека, и, в первую очередь, с его сердца, о котором сказано, что «из него источники жизни» (Пр. 4:23). Когда Спасителю удаётся коснуться сокровенных струн души человека, его внешний вид и поведение сами собой автоматически изменяются.
- 13. Старайтесь входить в положение других и избегайте о ком-то предвзятого мнения, сложившегося под влиянием других людей, потому что именно по этой причине возникает множество ошибочных суждений, жестокости и несправедливости. Прежде чем осуждать и обвинять людей, попробуйте сначала поставить себя на их место. Поступив так, вы поймёте, что, оказавшись в их положении, возможно, поступили бы ещё хуже. Это сделает вас более великодушными, милосердными и терпимыми.
- 14. Любите то, что вы делаете, и тех, для кого вы это делаете, иначе ваше служение станет безрадостным,

как труд подневольного раба, который вынужден работать на своего господина. Важно не то, сколько вы делаете, а то, как вы это сделаете и сколько любви вложите в свой труд. Благодарите Бога за то, что для этого трудного служения Он выбрал именно вас и что дал вам для этого силы, здоровье, возможности и тех, кто готов помогать. Ведь сколько людей живут бесцельной и бессмысленной жизнью, хотя и имеют всё то, о чём вам остаётся только мечтать. В благодарности Господу заложена великая сила, перед которой трепещет сатана. Если вы цените всё, что даёт Бог, Он и впредь будет заботиться о вас и никогда не оставит без необходимой помощи.

- 15. Отдавая себя на служение людям и Господу, будьте бескорыстны. Заботясь о ближних и помогая им в их проблемах и нуждах, не ожидайте от них никакого воздаяния. Любя других, мы уже вознаграждены теплом и светом, наполняющим нас. Тот, кто поистине любит, ничего не требует взамен. Дарение себя ближним само по себе становится радостью, а это и есть самая большая награда.
- 16. Не ищите быстрых и лёгких путей к достижению цели и не концентрируйтесь на постигающих вас неудачах и трудностях. Неприятности, проблемы, печали, разочарования и скорби неотъемлемая часть нашей жизни, и мы должны не только научиться воспринимать их как должное, но использовать себе во благо, извлекая, как написано, «из ничтожного драгоценное» и продолжая идти вперёд. В каждой ситуации и в любом произошедшем с вами событии есть отрицательная и положительная стороны. Не заостряйте внимание на тёмной стороне жизни и не поддавайтесь отчаянию даже в самые тяжёлые минуты, потому что может случиться, что именно они станут для вас впоследствии большим благословением.
- 17. Не торопитесь разочаровываться и не теряйте надежду и упование на Господа, даже если потерпели неудачу в каком-нибудь деле, которое вы делали.

Разочарование присуще гордецам, которые переоценили свои силы и возможности. Смиренный сердцем не такто легко разочаровывается. Не поддавайтесь отчаянию, если не встречаете понимания и чувствуете себя никому не нужными или если мечта вашей жизни не осуществляется. Возможно, Господь только для того лишил вас желаемого, чтобы вместо него дать что-то лучшее. Он наполнит вашу жизнь новым смыслом и дарует то, что принесёт сердцу удовлетворение.

18. В достижении поставленной вами цели не спешите забегать вперёд Бога. Не забывайте, что у Него на всё есть своё время и свой час. Он никогда не торопится и никогда не опаздывает. Лучше промедлить в ожидании ясности, чем сделать без Него что-то такое, о чём потом будете жалеть всю последующую жизнь.

Надо сказать, что все эти правила относятся не только к служителям, но и к каждому истинному дитю Божьему. Если бы мы, считая себя искренними христианами, постоянно придерживались их, среди нас было бы намного больше тех, кого Господь мог бы употребить в Его винограднике для Своей славы.

Заканчивая эту тему, осталось только ещё ответить на один вопрос, который задаётся при душепопечительстве христианами, не являющимися установленным Богом духовным авторитетом: «А как же быть нам, не избранным и не призванным на особое служение? Какую ценность в очах Господа может представлять наша жизнь, и что ожидает Он от нас?».

Дорогие друзья! На земле нет человека без призвания и избрания. Если каждая капелька росы, любая малая пташка и рыбка, цветок, травинка, деревце, кустик и ручеёк предназначены Творцом для Его славы, насколько же больше к этому определён человек, являющийся венцом творения Божьего! Не всем дано проповедовать или совершать тот или иной духовный труд, заметный всем. Однако каждый христианин не только может, но и должен стать той, пусть даже самой маленькой свечой, сияние которой способно разогнать мрак.

И таким столь нужным для других источником света делает его обычная повседневная жизнь, которая протекает согласно Священному Писанию.

Поэтому не стоит завидовать тем, чьё усмотренное Богом служение не только налагает на них огромную ответственность, но и чревато серьёзными опасностями, а лучше станем для людей тем благословением, в котором нуждаются сегодня очень и очень многие. Ведь Господу важно не то, насколько велик совершаемый нами для Него труд, а то, как мы его исполняем. Наше постоянство, верность, надёжность, скромность и способность оставаться в тени могут быть оценены Небесным Отцом намного выше, чем красноречие, умение руководить и организаторские способности. Лучше не являться духовным авторитетом, но быть признанным верным в малом, чем называться им, но в действительности не соответствовать этому высокому предназначению.

## Глава 10

## Хождение пред Богом

В псалмах Давида и сынов Кореевых, а также в других стихах Священного Писания снова и снова сталкиваешься со словами, которые говорят о стремлении души к близости со своим Творцом и тесному общению с Ним, например: «Как лань желает к потокам воды, так желает душа моя к Тебе, Боже! Жаждет душа моя к Богу крепкому, живому: когда прийду и явлюсь пред лице Божие!» (Пс. 41:2-3); «Боже! Ты Бог мой, тебя от ранней зари ищу я; Тебя жаждет душа моя, по Тебе томится плоть моя в земле пустой, иссохшей и безводной» (Пс. 62:2); «Простираю к Тебе руки мои, душа моя к Тебе, как жаждущая земля» (Пс. 142:6); «Душою моею я стремился к Тебе ночью, и духом моим я буду искать Тебя во внутренности моей с раннего утра» (Ис. 26:9).

Среди искренних, ищущих детей Божиих можно встретить немало таких, которые с сокрушенным сердцем говорят: «Вот уже многие годы я следую за Господом, регулярно посещаю богослужения, являюсь членом нашей поместной церкви, несу в ней служение, но к стыду своему должен признаться, что до сих пор не знаю, что это значит — ходить пред Богом».

На страницах Ветхого Завета оставлены для нас имена двух людей, о которых сказано — «ходил пред Богом», и это — Енох и Ной. Жизнь Еноха описана очень кратко, однако конец её просто потрясает: «Всех же дней Еноха было триста шестьдесят пять лет. И ходил Енох пред Богом; и не стало его, потому что Бог взял его» (Быт. 5:23-24).

Если внимательно и вдумчиво читать повествование об этом человеке, то невольно начинаешь понимать, что Енох, подобно нам, жил в последнее время, только не перед пришествием Христа, а перед потопом. К сожалению, если не считать короткого упоминания в четырнадцатом и пятнадцатом стихах Послания Иуды,

Библия больше нигде не рассказывает, как именно он жил и что проповедовал, однако хождение его в страхе, святости и полном послушании Создателю было настолько очевидно, что Бог дал этому Своё свидетельство, совершив над ним нечто особенное, — он был взят от земли, не познав смерти.

О Ное в Ветхом Завете сказано также немного: «Ной был человек праведный и непорочный в роде своём: Ной ходил пред Богом» (Быт. 6:9). В Новом Завете, в пятом стихе, второй главы своего Второго Послания апостол Пётр называет Ноя «проповедником правды», хотя в Священном Писании нет его проповедей. Можно только предположить, что вера и послушание этого патриарха, проявленные им в строительстве ковчега, стали лучшей проповедью и самым ярким свидетельством эгоистичному и жестокому поколению того времени. «И сделал Ной всё; как повелел ему Бог, так он и сделал» (Быт. 6:22). Жизнь постоянно подтверждает замечательную истину, что «всякое дело веры осуждает мир». Именно это подчёркнуто и в повествовании о Hoe: «Верою Ной... благоговея, приготовил ковчег для спасения дома своего; ею осудил он (весь) мир и сделался наследником праведности по вере» (Евр. 11:7).

**Ходить пред Богом** или, иначе говоря, **жить с Богом** — это значит быть близким к Господу, тянуться к Нему, иметь тесное общение с Ним и с радостью исполнять Его волю. Хождение с Богом подразумевает Его водительство и пребывание в Нём, а не исполнение устава и предписаний церкви той или иной деноминации, членом которой ты являешься.

Обращаясь когда-то к своему духовному ученику, апостол Павел писал так: «Тимофею, истинному сыну в вере: благодать, милость, мир от Бога, Отца нашего, и Христа Иисуса, Господа нашего. Отходя в Македонию, я просил тебя пребыть в Ефесе и увещавать некоторых, чтобы они не учили иному и не занимались баснями и родословиями бесконечными, которые производят больше споры, нежели Божие назидание в вере. Цель же

увещания есть любовь от чистого сердца и доброй совести и нелицемерной веры, от чего отступивши, некоторые уклонились в пустословие, желая быть законоучителями, но не разумея ни того, о чём говорят, ни того, что утверждают» (1Тим. 1:3-7).

Лжеучители, упомянутые здесь апостолом Павлом, были законниками, которые стремились смешать вместе христианство и иудаизм, закон и благодать. Они утверждали, что одной только веры во Христа и жизни в Нём для спасения недостаточно, поэтому христиане обязаны соблюдать ещё и закон Моисея (в частности, мужчины обязаны совершать обрезание).

В своих «Библейских комментариях Нового Завета» известный учитель богословия Уильям Макдональд пишет по этому поводу так: «Это лжеучение терзало Церковь во все века её существования, да и сегодня его ржавчина успешно разъедает основы христианства. В своей современной форме оно заявляет, что, хотя для спасения и необходима вера во Христа, человек обязан также принять крещение, стать членом поместной церкви, соблюдать закон (подразумевая её устав и принятые постановления), отдавать десятину и совершать «добрые дела». Они не осознают, что добрые дела – это последствие спасения, а не его условие. Добрые дела не могут сделать человека христианином, но он совершает их потому, что стал христианином. Они не видят, что руководство для жизни верующего – это Христос, а не установленные ими законы. Об этих самозванных законоучителях апостол говорит, что они не понимали ни того, о чём говорят, ни того, что с такой уверенностью утверждают».

Что ж, с этим нельзя не согласиться. Конечно, в наши дни едва ли услышишь с кафедры проповедь о том, что мы должны исполнять закон, запрещающий носить одежду из смешанных волокон, потому что все без исключения, в том числе и сами проповедники, носят одежду из смеси полиэстера и хлопка, полиакрила и шерсти и тому подобное. Не требуют от нас и соблюдения

устава, не допускающего засевать приусадебный участок разными родами семян (см. Лев. 19:19), иначе бы мы все оказались в числе законопреступников. Однако, если качество применяемых тканей и посадка овощей не имеет теперь особого значения, находится много другого, из чего во многих церквах делается неписаный закон, а именно: длина юбок, женские причёски, отношение к ношению братьями галстуков, порядок проведения вечери Господней и участия в преломлении, условия для принятия водного крещения или вступления в брак и многое другое.

Излишне скрупулезный подход к подобным вопросам приводит к тому, что невыполнение каких-либо церковных правил влечёт за собой вынесение тех или иных дисциплинарных взысканий, вплоть до отлучения из общины. Так выглядит современное законничество, заставляющее одних «задыхаться» в его узких рамках, а других духовно спать, уповая на то, что они выполняют всё, что требуют от них руководители, для которых чуть ли не самым ценным качеством члена общины является его беспрекословное подчинение установленным ими порядкам. А ведь у Бога совсем другие мерила верности, истинности и духовности. Его не обманешь регулярным посещением богослужений, проявлением активности в виде исполнения в общине какого-то служения или организацией различных церковных мероприятий. Нет, Он хочет нашего искания близости с Ним и искреннего, нелицемерного служения Ему всем сердцем.

Жизнь с Богом и для Бога исключает всякую самодеятельность и самостоятельность. Однажды решив всецело посвятить её Господу, ты тем самым отказываешься от права на себя. Отдавшись под Его руководство, ты теряешь над собою власть. Теперь уже не ты избираешь свой путь, а Он избирает его для тебя. Не ты делаешь тот или иной выбор, а Он делает его за тебя. Ты уже не можешь пойти, куда пожелаешь, потому что Он Сам ведёт тебя туда, куда угодно Ему. Не ты решаешь, что тебе делать, а Он усматривает для

тебя то дело, в котором хочет употребить тебя по Своему изволению и к Своей славе.

Истинные пророки Ветхого Завета не могли ничего делать от себя, но исполняли волю Небесного Отца. говоря то, что Он влагал им в уста. Помните, о чём сказал Бог Иеремии в начале его земного пути: «Ибо ко всем, к кому пошлю Я тебя, пойдёшь, и всё, что повелю тебе, скажешь» (Иер. 1:7). Творец не спрашивал Своё творение, устраивает ли его предусмотренная для него роль и согласен ли он исполнить Божье повеление. Нет, Он просто брал в Свой удел того, кого сотворил, и использовал его в том, для чего определил. Такой подход особенно хорошо виден на примере пророка Иезекииля. Сколько раз он исполнял волю Божию, делая то, что, рассуждая почеловечески, трудно было понять! Да и Сам Сын Божий, ставший Агнцем, закланным за грехи всего человечества, исполняя волю Небесного Отца, в смирении говорил: «Не Моя воля, но Твоя да будет» (Лк. 22:42).

Замечательным примером такого хождения является жизнь отца нашей веры — Авраама. Именно в нём Господь показал нам путь, ведущий к благословению. Безусловное послушание этого человека, его совершенная уверенность в сказанном ему Божьем слове и поразительное долготерпение — вот те качества, которые позволили Небесному Отцу осуществить через него намеченные Им планы. Авраам не просил у Бога каких-либо объяснений, не спрашивал, что встретится на указанном пути, а просто исполнял то, о чём ему было сказано вначале: «Ходи предо Мною и будь непорочен» (Быт. 17:1). Тем же путём самоотречения и полного повиновения высшей воле шли все апостолы и помазанники Божии.

Исходя из этого, можно заключить, что близкие отношения с Господом зиждутся на трёх важных основаниях — вере, святости и послушании, с которыми связаны некоторые другие ценные духовные качества, также заслуживающие внимания, чтобы на каждом из них стоило отдельно остановиться.

1. В основе веры лежит твёрдая уверенность в том, что Бог слишком мудр, чтобы делать ошибки. Хотя в нашей жизни случается и такое, что нам трудно бывает понять, мы, тем не менее, знаем, что во всём, что Господь допускает, Он просто не может ошибиться. В начале всего, что с нами происходит, Он предвидит, каким будет конец. Он видит все поджидающие нас опасности, поэтому является единственным, Кто способен нас от них уберечь. Небесному Отцу известны пути и тропинки к благословениям, о которых мы просто не подозреваем. Хорошо зная наши запросы, способности и наклонности, Он дарует каждому именно то, в чём тот нуждается. Путь Господа совершенен, поэтому мы не ошибёмся, если последуем Его руководству и водительству, как написано: «Возложи на Господа заботы твои, и Он поддержит тебя» (Пс. 55:22). Кто-то сказал, что хождение с Богом зависит не от крепости ног, а от искренности нашей веры, и это действительно так. Духовно сильными нас делают не наши обширные знания и способности, а непоколебимая вера в Того, для Кого нет ничего невозможного.

Хождение с Богом — это упование на Него в самые тяжёлые и мрачные минуты нашей жизни, когда всё идёт наперекосяк и кажется, что нет больше никакой надежды на лучшее. Это спокойная уверенность в том, что всё происходящее с нами является частью Божьего плана, а значит, находится под Его полным контролем. Это надежда на Того, Кто лучше нас знает наши силы и потому, по-отцовски любя наши души, просто не может допустить что-то, что нас бы сломало. Это непоколебимая вера в Агнца Божьего, Который заплатил великую цену за спасение наших душ, и потому сделает всё возможное, чтобы они обрели спасение и встретились с Ним в вечности.

2. Следующим важным условием для жизни с Богом является святость. Ходить пред Господом — это значит сказать решительное «нет» своим прихотям и похотям и «да» — Божьим заповедям. Если верующий

человек решает посвятить свою жизнь Господу, Который является святым и праведным, то его непременным шагом должно стать очищение и освящение. Причина многих неудач духовной жизни христианина лежит не в недостатке у него желания, упорства, терпения и самодисциплины, а в отсутствии основательного личного очищения от существующих у него сейчас и бывших когда-то в прошлом известных ему грехов. Именно они становятся главным и практически непреодолимым препятствием для личного, близкого общения с Господом.

Греховная стена всегда разделяет нас с Богом, поэтому, если мы хотим иметь связь с Ним, она должна быть разрушена. Не зря же написано: «Кто взойдёт на гору Господню, или кто станет на святом месте Его? Тот, у которого руки неповинны и сердце чисто, кто не клялся душею своею напрасно и не божился ложно, — тот получит благословение от Господа и милость от Бога Спасителя своего. Таков род ищущих Его, ищущих лица Твоего, Боже Иакова!» (Пс. 23:3-6). Всё, что в нашей жизни является нечистым и заклятым, прерывает наш контакт с Небесным Отцом.

3. Ещё одним необходимым условием для близких отношений с Господом является послушание. Хорошие искренние отношения отца с сыном и детей с родителями основаны на послушании. Иногда Бог ожидает от нас что-то такое, что нам нужно непременно исполнить. Отсутствие в этот момент послушания Небесному Отцу сразу же разрывает связь с Ним, которая восстанавливается только тогда, когда мы исправляем то, что её нарушило. Всякое неповиновение Господу, каким бы малым и безобидным оно нам ни казалось, в очах Божиих является грехом, который немедленно останавливает и прекращает действие Духа Святого.

Ходить с Богом — это значит делать то, что хочет Он. В такой жизни нет места условиям и оговоркам, нашим «если» или «но». Решившись следовать за Ним, мы должны делать это безоглядно и безоговорочно, не уподобляясь человеку, который сказал: «Я пойду за Тобою,

Господи! но прежде позволь мне проститься с домашними моими», на что услышал в ответ: «Никто, возложивший руку свою на плуг и озирающийся назад, не благонадёжен для Царствия Божия» (Лк. 9:61-62). Такой подход остаётся и в тех случаях, когда Господь повелит нам сделать что-то такое, что противоречит нашей житейской мудрости и здравому рассудку. Некто сказал, что «важно не то, куда идёшь, а то, с кем идёшь». Если на жизненном пути нас сопровождает Небесный Отец, не надо бояться, даже если не видишь, что ждёт тебя впереди. В сфере духовной жизни Иисус ожидает от нас, чтобы мы готовы были на всё, что Он от нас ожидает, вплоть до того, чтобы слепо шагнуть с Ним в полную неизвестность.

Во время таких критических ситуаций, стоя перед выбором, обычно лишь один из десятков, а порой даже сотен оказывается достаточно отважным, чтобы верою положиться на верность Божию. И как бы жёстко это ни выглядело, слова Спасителя остаются действенными для нас и сегодня: «Кто не со Мною, тот против Меня; и кто не собирает со Мною, тот расточает» (Мф. 12:30). Здесь не может быть золотой середины. Мы либо строим свою жизнь с Ним, либо без Него, а итог её подводит под этим черту. Без послушания и беспрекословного подчинения воле Всевышнего благословение Божье просто невозможно. В этом мы всегда убеждаемся, когда берём свою судьбу в собственные руки и планируем нашу жизнь так, как считаем нужным, прося между делом, чтобы Господь нас благословил. Проходят многие годы и, сидя над развалинами того, что с таким усердием строили, мы в недоумении спрашиваем себя: «Почему это могло произойти?», хотя ответ очень прост, - устоять может лишь то, что созидалось с Богом и по Его воле.

4. Для жизни, проходящей в близости с Господом, характерна **тяга к уединению** с Ним. Находясь в Его святом присутствии, ты переживаешь ни с чем несравнимую радость, восторг, восхищение и в то же время благоговение, наполняющее душу божественным страхом и трепетом.

Хотя тело при этом продолжает оставаться на земле, дух воспаряет высоко-высоко над этим миром, а сердце, исполненное смирения, изливается пред Богом в хвале и благодарности. Пережив такие мгновения, ты просто уже не сможешь оставаться прежним. И хотя такие минуты у каждого протекают по-разному, последствия их очень схожи. Иаков встретился с Богом возле потока Иавок и там, пережив глубокой ночью что-то необычное, стал Израилем. Юноша Гедеон, работая один, в сердце своём взывал к Богу и получил откровение свыше, в корне изменившее всю его последующую жизнь. Обратившись к Илии, Господь сказал: «Скройся у потока Хорафа» (ЗЦар. 17:3). Исполнив это повеление, пророк пережил особую близость Божию. Услышав зов свыше, скромный и неприметный сапожник Вильям Карей оставил своё ремесло и отправился миссионером в Индию, внеся бесценный вклад в дело Божие.

Каждый слуга Господа, получивший от Него авторитет, силу и власть, должен был завоевать их возле своего потаённого «Хорафа». Человеку, занимающему высокое духовное положение среди людей, необходимо иметь самую низкую позицию пред Богом, Который в определённый момент его жизни может, например, сказать: «Дитя моё! Довольно уже для тебя быстрого течения жизни, популярности и широкой известности. Удались прочь от всего этого и скройся у Моего потока». И тогда твоим «Хорафом» станут страдания и боль, непризнание людей, потеря близкого человека или покинутое всеми уединённое место. Остров Патмос, одиночество римских темниц, Аравийская пустыня, горы Палестины навсегда останутся памятными «Хорафами» для тех, кто оказал величайшее влияние на современное христианство.

В наш век компьютеров, телефонов, радио, телевидения и многого другого у человека находится всё меньше времени на уединение с Богом. Сменяющие одна другую заботы и проблемы мешают нам слышать приходящий с небес тихий голос. Лишь отключение от

этого суетного, грохочущего мира и отдых от шумной деятельности позволяют сосредоточить свои мысли на величии Создателя. Как умиротворяющее журчание ручейка и мягкий закат солнца успокаивают сердце человека, так и тишина уединённого, глубокого общения с Господом приносит душе мир и желанный покой. Постоянное общение с людьми также отвлекает нас от духовной жизни и истощает силы. Живя на земле, Иисус хорошо это знал, поэтому время от времени искал уединения, чтобы собраться с силами, заново осмыслить путь, предначертанный Ему свыше, осознать свою человеческую слабость во плоти и всецелую зависимость от Своего Отца.

Так если уж Сын Божий не мог исполнить предназначенного Ему служения без тихих часов уединения, то насколько же больше в этом нуждаемся мы с вами! В Евангелии Марка рассказывается о том, что к народу Иисус говорил иносказательно (притчами), «а ученикам наедине изъяснял всё» (Мк. 4:34). Не используя преимущество, которое даёт нам уединение с Небесным Отцом, можно годами оставаться духовно нищим, совершенно не возрастая в своей христианской жизни. Ведь только оставаясь наедине с Господом, мы учимся улавливать те таинственные и неповторимые звуки, которые столь необходимы нашей душе.

Говорят, что в мире не существует ни одного великого произведения, касается ли это науки, музыки, литературы или живописи, которое было бы создано человеком, не стремящимся к уединению. То же самое можно сказать и о христианской жизни. Невозможно духовно расти и жить в святом благочестии, если не будешь уделять достаточно времени тихому общению с Господом. Часто один только час близости с Небесным Отцом даёт душе намного больше, чем многие дни, проведенные в полемике и дискуссиях шумных конференций и христианских съездов. Знакомясь с жизнью многих тружеников Божьих, оставивших глубокий след в истории человечества, видишь, что для них огромное

значение имели часы, проведенные в тишине уединения со своим Творцом.

5. Истинному христианину, жаждущему близости с Господом, свойственно также переосмысливание в определённый период жизни своих взглядов и духовных приоритетов. Задавшись целью пережить встречу с Живым Богом, необходимо в первую очередь разобраться в своих взглядах и укоренившихся понятиях, о которых ты думал, что Небесный Отец их всецело одобряет. В такое время исканий и глубоких раздумий Господь находит нужным оградить Своё дитя таинственной стеной, отделяющей его от всякого влияния извне и не дающей возможности прибегнуть к привычным и испытанным уже ранее методам. Он делает это для того, чтобы перекроить нашу жизнь и отношения с Ним по новому образцу и научить обращаться за помощью, советом и разъяснением только к Нему, возлагая на Него одного своё упование. Такая перестройка, разумеется, чего-то стоит, однако приносит впоследствии чудесный плод – непосредственное личное общение с Создателем.

Во времена Ветхого Завета близкие отношения с Богом нередко были сопряжены с глубокими переживаниями и разлукой. Так Моисей, прежде чем услышать обращённый к нему из горящего куста голос Божий, должен был сорок лет прожить в пустыне вдали от своего народа, чтобы вернуться потом к нему, будучи уже посланцем Неба. В жизни Авраама это проявилось разлукой с родиной, близкими и друзьями. Самуил, слышавший с детства голос Божий, также жил вдали от родителей, всецело отдавшись на служение Тому, Кому был посвящён.

В наши дни в поисках личного, живого общения с Господом мы разлучаемся с образом мышления и взглядами тех, кто нам близок и дорог по плоти, независимо от того, являются ли они поверхностными, номинальными христианами или вообще неверующими. В двадцать шестом стихе, четырнадцатой главы Евангелия от Луки Иисус говорил об этом так: «Если кто приходит ко

Мне, и не возненавидит отца своего и матери, и жены и детей, и братьев и сестёр, а притом и самой жизни своей, тот не может быть Моим учеником», то есть тем, кто безраздельно отдан своему Учителю и ради близости с Ним готов на всё.

В жизни редко встретишь такого служителя Божьего, которому, перед тем, как он приступил к своему служению, не пришлось бы пережить полного переворота во всех его взглядах и суждениях. Жизнь для Бога и с Богом подразумевает постоянную готовность, оставив свои представления, желания и порывы, без колебания принять волю Того, в Ком, собственно, и заключается всё благословение нашего служения. Когда мы без сожаления разрываем на мелкие кусочки собственную путеводную карту своего жизненного пути, Небесный Проводник начинает вести нас дорогой, о которой мы не мечтали, и совершает через нас то, о чём мы даже не предполагали.

6. Сосредоточенность на Боге является ещё одним условием для хождения в истине и близости с Небесным Отцом. К сожалению, мы живём в такое время, когда христиане концентрируют своё внимание на чём угодно, только не на Самом Господе. Одни ударяются в активную религиозную деятельность, другие увлекаются чудесами, откровениями и разного рода водительствами, третьи стремятся к приобретению теологического образования, постоянно совершенствуя свои знания о Боге, но не имея контакта с Самим Богом. Такой подход наносит огромный вред не только каждой конкретной душе, но и всему делу распространения Евангелия Царства Божия. Отдавая предпочтение человеческой инициативе, мы не задумываемся о том, что для Господа гораздо важнее наша сосредоточенность на Нём.

Находясь на земле, Иисус говорил: «Не придёт Царство Божие приметным образом, и не скажут: «вот, оно здесь» или «вот, оно там». Ибо вот, Царство Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:20-21). Только сегодня это нас почему-то нисколько не заботит. Мы заняты возведением больших и красивых молитвенных домов, организацией

широкомасштабных массовых евангелизаций, внедрением тех или иных новых проектов, осуществлением многочисленных планов и многим, многим другим, забывая при этом слова Священного Писания: «Бог, сотворивший мир и всё, что в нём, Он, будучи Господом неба и земли, не в рукотворённых храмах живёт и не требует служения рук человеческих, как бы имеющий в чём-либо нужду, Сам дая всему жизнь и дыхание и всё... Дабы они искали Бога, не ощутят ли Его, и не найдут ли, хотя Он и не далеко от каждого из нас» (Деян. 17:24-25,28).

Вникая глубже в смысл этих библейских слов, не лучше ли было бы нам оставить все наши соревнования за первенство и, избавившись от болезни «духа времени», поразившей современные религиозные круги, обратить своё основное внимание на Господа. Ведь Он терпеливо ждёт, когда мы оставим эту суету и начнём стремиться к тому, что для Него важнее всего. В жизни и учении Иисуса Христа не было даже намёка на ту лихорадочную гонку и психологическую обработку людских масс, которые так характерны для нас сегодня. Самое важное в Царстве нашего Спасителя — это строительство личных отношений с Ним и тесная связь каждого сподвижника с Главой этого Царства.

7. Бог открывается в большей степени тому человеку, который, не удовлетворяясь поверхностной, мимолётной связью, жаждет духовной глубины в познании Его Самого и в общении с Ним. Глубина — это возможность познать Бога так, как об этом сказано в Священном Писании: «Дух всё проницает, и глубины Божии»; «Чтобы вы, укоренённые и утверждённые в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что (есть) широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею» (1Кор. 2:10, Еф. 3:18-19). Как видите, духовное пребывание на глубине даёт нам возможность познать Божью полноту и исполниться ею, что является именно тем, чего нам в нашем формальном и поверхностном христианстве явно не хватает.

Обратившись однажды к Симону, названному Им позднее Петром, Иисус повелел: «Отплыви на глубину» (Лк. 5:4). Применяя эти слова к нам сегодня, можно сказать, что удовлетворение наших духовных нужд лежит в Божьих глубинах, на которые нам с вами необходимо «отплыть». Мы же обычно не торопимся это делать, обитая на мелководье духовной поверхностности. Нас вполне удовлетворяет «духовное молоко», то есть общеизвестные слова о любви, терпении, благости, милосердии и прощении Божием, поэтому, избегая твёрдой пищи, мы не стремимся познать Его Самого или встретиться с Ним в сокровенных тайниках своей души. Отсутствие исканий и удовлетворённость тем, чего мы достигли, и что уже имеем, является огромным тормозом для нашего духовного роста и личного общения с Господом.

8. Жить в близости с Богом и ходить пред Ним невозможно без слышания голоса Божьего и Его водительства, что требует от нас способности внимать. Только такой двусторонний контакт обеспечит безопасность на жизненном пути, убережёт от многих ошибок и даст истинную радость жизни. Пророк Иеремия когдато молился так: «Обретены слова Твои, и я съел их; и было слово Твоё мне в радость и в веселие сердца моего» (Иер. 15:16). Эта радость от слышания голоса Божьего ни с чем несравнима. Познав её, мы будем стараться делать всё от нас зависящее, чтобы её не потерять, а, потеряв, будем томиться до тех пор, пока прерванная связь снова не восстановится.

В четырнадцатом стихе, восьмой главы Послания к Римлянам сказано: «Ибо все, водимые Духом Божьим, суть сыны Божии». Быть водимым Духом Святым — это не однократное или произошедшее несколько раз в течение всей нашей жизни переживание, а постоянное хождение в близости с Господом. Осуществление данного принципа в повседневной жизни является единственным путем к духовной зрелости. Именно таким образом мы можем возрастать от младенчества в зрелых в вере

сынов и дочерей Божиих. Господь говорит Духом Своим к нашему духу, обличая, вразумляя, наставляя или в чёмто остерегая и останавливая нас, причём, делает это не в форме давления, а спокойно, в виде мягких, настойчивых импульсов, которые нам необходимо научиться улавливать. Кто имеет такую связь с Небесным Отцом, тот обладает великим преимуществом делиться со своими ближними полученными им откровениями неба.

К сожалению, многим из нас легче принимать решения и делать что-то самим, чем доверяться Богу и ждать Его водительства. Мы склонны выдавать свои порывы за Божье вдохновение, и потому сегодня у Господа так мало Его **соработников** и так много работников для Бога. При этом мера порыва, который охватывает нас, равна мере отсутствия у нас личного духовного опыта.

9. В Евангелии от Матфея, в пятой главе, сорок восьмом стихе сказано: «Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный», а единственный путь к совершенству – это хождение в Божьем присутствии, которое возможно лишь посредством молитвы. Причём, не просто молитвы вообще, исходящей обычно из разума, а той, которая, начинаясь в глубинах нашего сердца, вводит нас в Божье присутствие и удерживает в нём постоянно. А для этого сердце должно быть наполнено чистой любовью, той самой, которая не ищет своего, ничего не ожидает и тем более не требует от Господа, а только желает исполнить Его волю и быть всегда и во всём Ему послушной.

Для нас же, увы, молитва нередко является простым исполнением христианского долга, то есть чемто таким, что мы обязаны делать, потому что считаем себя верующими. При таком подходе она не выполняет свою роль, являясь не столько живым общением с Богом, сколько формой религиозного поклонения Ему. Ведь надо признаться, что, начав молиться, мы уже через короткое время замечаем, что мысли ушли далекодалеко и заняты либо недавно услышанным от кого-то известием, либо долгами и неоплаченными счетами,

либо каким-нибудь очередным неотложным делом. Конечно, в определённый момент мы спохватываемся и стараемся вновь сконцентрироваться на молитве, однако даже умом понимаем, что она у нас далека от того, чтобы быть проявлением радостного общения и личной беседы с Господом.

Истинная и искренняя молитва не только соединяет нас со Спасителем, но и помогает перевести свой взор с наших проблем на Божье понимание и сострадание. Она даёт возможность возложить на Него свои бремена, чтобы не сломаться под тяжкою ношею. Когда в сердце одна только боль и ничего больше, нужно обязательно взывать к Богу в любое время дня — утром и в полдень, вечером и ночью. Причём, молясь, нельзя забывать, что Он слышит не только слова, но и биение сердца. Поэтому будем изливать свои печали, нужды и всё, что у нас на сердце, Небесному Отцу, поступая, как царь Давид, который говорил: «Я же воззову к Богу, и Господь спасёт меня. Вечером и утром и в полдень буду умолять и вопиять, и Он услышит голос мой» (Пс. 54:17-18).

10. Чтобы пребывать в близости с Господом и постоянно ходить с Ним, необходимо регулярно питать свою душу Словом Божиим, оставленным на страницах Священного Писания. Ведь оно является для нас голосом Самого Бога, как об этом сказано в Библии: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога» (Ин. 1:1-2). Питание души Словом Божьим так же необходимо, как насыщение нашей плоти телесной пищей, без которой мы просто не смогли бы существовать. Священное Писание – это, с одной стороны, свидетельство праведных людей о Боге, Которого они любили и Которому служили; а с другой – поскольку в момент написания своих повествований его авторы находились под руководством Духа Святого – является Божиим учением, изложенным человеку в доступной для него форме. Таким образом, как авторство, так и содержание Бибпии являются божественными

Даже Иисус Христос, являясь воплотившимся Богом, рассматривал Ветхий Завет как написанные Его Небесным Отцом наставления, которые Он пришёл исполнить и которым был обязан повиноваться не меньше, чем другие люди. Все писатели Нового Завета также цитировали Ветхий Завет, утверждая божественное происхождение библейского учения. Вникая в Священное Писание, мы внимаем тому, что говорит нам Бог, а это изменяет нас и преображает. Строя на Слове Божием свою жизнь и свою христианскую веру, мы исполняем наставления и повеления Господа, а значит, живём так, как Ему угодно. Знание и соблюдение библейских правил служит отличительным признаком каждого истинного, богобоязненного христианина.

11. Жить с Богом означает не только время от времени переживать моменты близости с Ним, а **пребывать в Нём постоянно**, подобно виноградной ветви, связанной с лозой и её корнем, от которых она получает живительные соки, необходимые для жизни и плодоношения. Ведь Иисус не зря говорил: «Пребудьте во Мне, и Я в вас. Как ветвь не может приносить плода сама собою, если не будет на лозе, так и вы, если не будете во Мне. Я есмь Лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нём, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15:4-5).

Можно быть христианином, но не пребывать постоянно во Христе. Для таких верующих очень характерны духовные взлёты и падения. Переживая минуты чудного общения с Господом, они ощущают неизреченное блаженство и чувствуют себя словно на Фаворе, но как только эти моменты проходят, им кажется, что Бог их оставил и они погибают. Подобное поведение не имеет ничего общего с жизнью в Боге, потому что хождение с Ним основывается не на изменчивых ощущениях и наших быстро проходящих чувствах, а на постоянном уповании и уверенности в Том, Кто нас никогда не покидает, независимо от того, чувствуем мы это или нет.

Жить с Богом, постоянно ища близости с Ним, — вот отношения, основанные на любви, подобные которым на земле лишь изредка можно встретить между двумя самыми близкими и дорогими друг другу людьми. Мы были сотворены Творцом для общения с Ним, и именно эта непрекращающаяся близость с Небесным Отцом делает нас Его истинными детьми. Тот, кто не просто верит в Бога, но знает Его лично и каждый день общается с Ним, познаёт своего Спасителя лучше и глубже.

12. Стремление к уподоблению Христу является ещё одним условием для хождения пред Богом, и это вовсе не кощунство или что-то совершенно для нас недосягаемое. Апостол Павел был таким же, как мы, человеком, однако спустя определённое время хождения с Господом, мог спокойно сказать: «Подражайте мне, как я Христу» (1Кор. 4:16). Жизнь с Богом, хождение согласно Его заповедям и тесное личное общение с Ним откладывает на нас отпечаток Его чистоты, святости и праведности. Чтобы понять это, вспомним хотя бы пример Моисея. Когда после пережитого им близкого общения с Господом он спускался с горы Синай, держа в руках каменные скрижали завета, народ в изумлении взирал на него, потому что лицо его сияло лучами, отражая славу Того, с Кем он общался (см. Исх. 34:29). Подобно этому может быть и с нами. Когда мы бываем в личном общении с Богом, это отражается на нас, оставляя Его след на выражении нашего лица, на произносимых нами словах, поведении и ответных реакциях.

Чтобы уподобляться Христу, необходимо в различных ситуациях почаще задавать себе вопрос: «А что бы сказал на это Иисус? Как бы в подобной ситуации реагировал Он и каким бы образом сейчас поступил?». Такой подход заставит нас относиться строже к себе, стоять на страже своих уст, бодрствуя над тем, что мы говорим, как реагируем и как себя ведём. Примеров для подражания Христу в Библии более чем достаточно. Так, когда фарисеи привели к Нему женщину, взятую в прелюбодеянии, Он молча выслушал их, после чего, не

вдаваясь в шумные дискуссии, как это, увы, в таких случаях нередко бывает у нас, произнёс: «Кто из вас без греха, первый брось на неё камень», чем их буквально сразил (Ин. 8:7). В Гефсиманском саду, обратившись к предавшему Его Иуде, Иисус без единого слова упрёка и обвинений в его адрес спокойно спросил: «Друг, для чего ты пришёл?» (Мф. 26:50). Нам же назвать другом своего «врага», который словом или делом обидел, унизил или трусливо предал нас, бывает невероятно трудно, а то и вообще невозможно. Стоя перед Понтием Пилатом, Своим молчанием на возводимые против Него обвинения Христос вызвал в правителе такое восхищение и уважение, что без колебания был признан безвинным, Праведником и Человеком с большой буквы (см. Лк. 23:4, Мф. 27:24).

Подобное поведение Спасителя совершенно нехарактерно для нас, детей Божьих последних времён, особенно в такие моменты, когда на нас возводят явно незаслуженные обвинения. Мы легко обижаемся, возмущаемся, стараемся оправдаться, доказываем свою правоту и собственную невиновность, забывая при этом пример своего Небесного Учителя. Стоит ли поэтому удивляться, что, не замечая большой разницы с остальными людьми и не видя в нас должного света, о котором говорит Священное Писание, люди мира всё больше разочаровываются в христианстве и решают посвятить себя другим религиям.

В Первом Послании Иоанна, в шестом стихе второй главы есть такие слова: «Кто говорит, что пребывает в Нём, тот должен поступать так, как Он поступал». А это значит, что мы должны быть тем зеркалом, в котором бы мог отражаться Христос. Наша жизнь, наши реакции, наше поведение и поступки должны напоминать людям Того, Чьим именем мы называемся, как об этом писал когда-то апостол Павел: «Мы же все, открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2Кор. 3:18). Ничто в нас так не привлекает другие души

ко Христу, как наше уподобление Ему. Нередко мы бываем настолько заняты, что не обращаем внимания на те «мелочи» в своём отношении к людям, которые чаще всего как раз и характеризуют нас как истинных христиан. Порой всего один совершённый нами, пусть даже самый незначительный, добрый поступок, может оказать на них большее воздействие, чем множество благочестивых слов и впечатляющих свидетельств. Подтверждением этому может стать такой реальный случай.

Один молодой христианин, который служил в армии, получив отпуск, отправился на побывку домой. Прибыв на вокзал, он узнал, что его поезд уже пришёл и вот-вот должен отправиться. Быстро купив билет, солдат бросился на перрон и, в спешке налетев на фруктовый лоток, перевернул его, так что все выставленные на продажу яблоки рассыпались. Паренёк-продавец начал собирать фрукты, но это оказалось не так-то просто, потому что от удара они раскатились далеко по платформе. Смущённый виновник этого происшествия попросил прощения, махнул рукой на удаляющийся состав и принялся вместе с продавцом собирать яблоки. Каждое из них он аккуратно вытирал своим чистым носовым платком и бережно укладывал на прилавок. Удивлённый паренёк так растерялся, что неожиданно его спросил: «Скажите, Вы — Иисус, да?», на что христианин с улыбкой ответил: «Нет, но я стараюсь во всём быть на Него похожим».

Интересно, а сколько человек, наблюдая за нами, могли бы также сказать, что в нас виден Иисус? Или может наши слова и поступки напоминают им скорее сатану, чем Христа? Одна народная поговорка говорит, что всё, с чем мы соприкасаемся и сталкиваемся, познаётся в сравнении. Чтобы увидеть кривизну одной палки, достаточно положить её рядом с прямой. Тогда всё сразу станет ясно. Указывать на грехи других людей нам очень легко. Однако намного лучше показать им на собственном примере действие в тебе Божьей благодати и праведности. Было бы хорошо, если бы окружающие нас люди увидели кривизну своих путей не благодаря

нашим обличениям и вразумлениям, а сравнив свою жизнь с нашим не показным, а реальным благочестием. Ведь примерная христианская жизнь является для мира лучшей иллюстрацией Библии.

Для истинного дитя Божьего нет ничего худшего, чем сознание того, что Господь от него удаляется. При этом из сердца уходит мир, теряется покой, исчезает благословение. На место радости и блаженства общения с Творцом приходит печаль и угнетённость. Обычно это происходит не вдруг, а постепенно. Человек ещё считает себя духовно бодрым, продолжает молиться и посещать богослужения, однако в сердце больше нет прежнего покоя и мира. Внутренняя жизнь его души замирает. Такое состояние длится порой годами, прежде чем он приходит в себя и сознаёт своё отступление. Царь Давид, который был назван мужем по сердцу Божьему, провёл целый год в удалении от Господа, даже не замечая этого. Как горько он оплакивал потом своё неразумие, прежде чем вернулся к былой близости с Небесным Отцом!

Причин, по которым Господь удаляется от нас, очень много, но главной из них является грех, который всегда разделяет нас с Богом и ставит непреодолимое препятствие нашему общению с Ним. Для подтверждения этого достаточно взять хотя бы неспособность прощать, которая проявляется обидой, неприязнью, злословием, злопамятностью и ненавистью. Слово Божие говорит: «Если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный; а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6:14-15). Проявляя чёрствость и жестокость к своему ближнему, мы не можем рассчитывать на близость с Господом и радость, которую даёт тесное общение с Ним. Подобным образом действует и годами вынашиваемая человеком горечь или непокорность, которую Священное Писание приравнивает к волшебству и идолопоклонству (см. Евр. 12:15; 1Цар. 15:22).

Если по причине греха такой разрыв произошёл, необходимо начинать тут же немедленно действовать, а именно: встать и исправить то, что нарушило нашу связь с Небесным Отцом. Не стоит рассчитывать, что восстановление близких отношений с Ним произойдёт как-то само собой, без нашего участия и вмешательства. Если мы стали причиной прервавшейся связи, значит, мы же должны её и восстановить. При этом нет смысла искать объяснения и оправдания своим неверным словам, поступкам и реакциям, сваливая вину на стечение обстоятельств и сложившуюся ситуацию. Нет, нужно найти в себе мужество признать, что ты поступил неправильно и привести в порядок то, что было разрушено.

Хождение с Богом вовсе не означает избежания всех без исключения возможных ошибок и уклонений. Нет, это жизнь со всем, что свойственно человеку на нашей грешной земле. Но только с той лишь разницей, что за падением в ней следует подъём с большей любовью к Господу, поражение заканчивается победой, приносящей истинный плод праведности, посрамления ведут к умалению и смирению, а ошибки представляют собой ценные уроки, результатом которых становится богатый жизненный опыт и духовная зрелость. Так что, сильный – это не тот, кто никогда не проявляет слабости, а тот, кто, сознавая ограниченность собственных возможностей, умеет смотреть правде в глаза и называть вещи своими именами. Не лицемеря пред людьми и самим собой, оступившись или упав, он, как бы ни было тяжело, опираясь на руку Господа, снова встаёт, чтобы продолжать свой путь дальше. Жизнь мужей и жён Божиих, оставивших в истории христианства незабываемый след, оценивалась не по отсутствию у них ошибок и падений, а по послушанию голосу Божьему и поиску истины. Искренняя и истинная вера в Христа и полное послушание Ему превращает обычных людей в героев.

Таким образом, мужчина и женщина, употребляемые Богом, — это не люди, лишённые всех без исключения человеческих недостатков, а те, кто на пути

следования за своим Спасителем научились из ничтожного извлекать драгоценное. Именно они со временем становятся «сосудами в чести, освящёнными и благопотребными Владыке, годными на всякое доброе дело» (2Тим. 2:21). А подходят они к этому путём осознания своего ничтожества, умаления, смирения и послушания Господу во всём, что Он от них ожидает, каким бы невозможным это им ни казалось. Так что, суть не в том, что в следовании за Господом мы становимся абсолютно безгрешными, а в том, что мы боремся и одерживаем победы над теми своими пороками, за которые в очах Божьих заслуживаем осуждения.

Ну а в том, что Господь в таких случаях является не строгим судьёй, готовым в любой момент применить к нам наказание, а поистине добрым и любящим Отцом, желающим уберечь нас от ошибок и падений, я смогла убедиться ещё в свои юные годы. Являясь студенткой медицинского института, как и прочие учащиеся бывшего Советского Союза, я должна была с первого по четвёртый курс в летнее время ездить на сельскохозяйственные работы в колхозы или совхозы. В возрасте двадцати лет, находясь со студенческой группой в одном из них, мне посчастливилось пережить с Господом нечто такое, о чём я не могла забыть всю свою последующую жизнь.

Поздним летним вечером, отдохнув от работы, я присоединилась однажды к парням и девчатам, собравшимся у костра недалеко от бараков, где нас тогда расквартировали. На усыпанном звёздами небе ярко светила полная луна. Где-то неподалеку в кустах заливался соловей. С раскинувшихся вокруг лугов и полей тянуло ночной прохладой, запахом трав и полевых цветов. Всё было настолько красиво и романтично, что не хотелось идти спать. Сначала молодёжь шумно обсуждала события прошедших трудовых дней, а потом все притихли, устремив свои взоры на пылающий костёр и думая каждый о своём. Один молодой человек принёс гитару и, расположившись в центре группы недалеко от меня, запел очень красивую, популярную в то время

лирическую песню «Ночка луговая», которую исполняли известные молодые певцы-супруги Алла Йошпе и Стахан Рахимов. Собираясь дома по утрам в институт, я так часто слышала её по радио, что незаметно для себя выучила слова и мелодию, полюбив за романтичность и необыкновенно хорошее исполнение.

Слушая теперь задушевное пение своего сокурсника, я, не отдавая себе отчёта в том, что делаю, присоединилась к нему, и наши голоса, мгновенно слившись (словно мы уже не раз это делали), поплыли над уснувшими лугами. Все как по команде повернули к нам свои головы, изумлённые чудесной гармонией неожиданно возникшего музыкального дуэта. Так мы пропели один куплет, потом второй... как вдруг, буквально на полуслове меня прервал тихий голос, явственно прозвучавший в моём сердце: «Людмила, дитя Моё! Что ты здесь делаешь?!».

В этих словах не было ни упрёка, ни гнева, ни возмущения, а только удивление: «Что ты здесь делаешь?!». Прервав пение, я замерла, потом вскочила и, ни слова не говоря, отошла и скрылась в темноте ночи. Голос Божий невозможно спутать ни с чьим другим. Даже произнесённый совсем тихо, он проникает до глубины души, заставляя её трепетать. В ту же минуту мне стало ясно, что своим поступком я огорчила Господа, притом не столько потому, что пела мирскую песню, а потому, что в тот момент была совсем не на том месте, где Он ожидал меня встретить.

Печаль, сожаление и осознание, что я оказалась неверной Тому, Кого так сильно любила, наполнили моё сердце таким раскаянием и сокрушением, что мне хотелось горько заплакать. В голове мелькнула мысль, что Господь меня теперь, наверно, оставит. Испугавшись её, я почти простонала: «Отец дорогой! Пожалуйста, не уходи от меня! Прости, что не явила Твоего света! — после чего, сама не понимая, почему, вдруг произнесла: — Но если Ты меня всё же не оставил, покажи мне сейчас на небе грозовую молнию!».

Не знаю, дорогие друзья, поверите вы мне или нет, но едва мои уста произнесли эти слова, как безоблачное звёздное небо разрезала ослепительная молния. Поражённая, я замерла, ожидая, как это бывает в таких случаях, последующего мощного раската грома, однако всё было тихо. «Господи! — в радости воскликнула я. — Значит, Ты меня простил и совсем не гневаешься! Если так, то сделай, пожалуйста, чтобы такая же молния блеснула ещё справа и слева!», что тут же незамедлительно произошло. Одна за другой следующие две молнии, вспыхнув, осветили небосвод, хотя вокруг по-прежнему царила тишина. Выйдя из темноты, я посмотрела в сторону сидевшей у догорающего костра молодёжи. Никто не выражал ни испуга, ни изумления. Похоже, кроме меня, этих молний никто не видел.

Трудно передать словами, какая радость наполняла в те минуты моё сердце. Вместо ожидаемого проявления Божьего гнева, мне была явлена милость, о которой я даже не мечтала! «Господь! За что?! Я ведь совсем не заслужила этого! — пристыжено повторяла я про себя, входя в барак и направляясь к своему брошенному на нары, пахнущему травами соломенному матрасу. — Благодарю Тебя, Отец ... Благодарю!».

На следующее утро, спавшая рядом со мной в бараке девушка, собирая на колхозном поле помидоры, с нескрываемым любопытством несколько раз меня переспросила: «Скажи, почему ты вчера так внезапно оборвала пение и ушла от костра? Ведь вы с нашим гитаристом так чудесно пели! Этот парень тебя потом даже разыскивал. А ночью во сне ты постоянно чему-то счастливо и радостно улыбалась! Он что, тебе снился? Постой, уж не влюбилась ли ты в этого красавчика?!». В ответ на это я только отрицательно качала головой, думая о Возлюбленном моей души, ради Которого готова была пойти теперь на что угодно и вместе с Которым желала пройти всю мою последующую жизнь.

## Глава 11

## Цель и смысл жизни

Дорогие друзья! Среди всех вопросов, возникающих в человеческом сознании, существует один, перед которым любой из нас обычно сразу же умолкает, потому что не может дать на него ясного и вразумительного ответа. Не верите? Тогда задайте его сейчас самому себе. А звучит он так: «Для чего я живу?». Если постараться на него ответить подробней, тогда придётся задуматься над следующим: кто я и зачем пришёл на эту землю? Какова цель моего существования и в чём заключается смысл моей жизни? Что в ней является главным и кому или чему я, собственно, служу? Когда дни мои будут сочтены, куда я пойду?

Пока наша повседневная жизнь до краёв наполнена суетой, заботами, обязанностями, проблемами, шумом и стрессами, нам просто не до того, чтобы задумываться над этим. Однако когда мы по какой-либо причине оказываемся в бездействии или нас укладывает в постель неожиданная болезнь, постигает несчастный случай или внезапная смерть близкого и дорогого человека, тогда эти тревожащие душу вопросы встают перед нами с мучительной отчётливостью. И тогда больничная палата, внезапное горе или другая критическая ситуация дают время для переосмысливания жизненных приоритетов. Страданием ли плоти, ударами ли судьбы или какими-нибудь другими стеснёнными обстоятельствами, но Бог так или иначе подводит каждого думающего человека к размышлению о том, для чего он пришёл на эту землю.

Древнейшая концепция (система взглядов на чтолибо) смысла жизни отражена в ветхозаветной Книге Екклесиаста, главная мысль которой сводится к таким умозаключениям: «всё суета сует и нет ничего нового под солнцем... Что пользы человеку от всех трудов его... Род проходит, и род приходит, а земля пребывает во веки...». Екклесиаст подчёркивает нелепость и суетность человеческой жизни. Всё, ради чего живёт человек, любовь, труд, материальные блага и другие слагаемые успеха, - на его взгляд не имеют смысла, потому что «один конец ожидает всех». Одинакова участь праведника и грешника, доброго и злого, чистого и нечистого, добропорядочного и порочного, честного и клятвопреступника. Исходя из этого, Екклесиаст делает следующее умозаключение: земная жизнь человека лишена какого бы то ни было конечного смысла. Впечатления о суетности и бессмысленности всего ещё более усиливаются его рассуждениями о неизбежности смерти: «Участь сынов человеческих и участь животных участь одна; как те умирают, так умирают и эти, и одно дыхание у всех, и нет у человека преимущества перед скотом... всё произошло из праха и всё возвратится в прах. Кто знает: дух сынов человеческих восходит ли вверх?» (Еккл. 3:19-21, 9:2).

Потом складывается впечатление, что в этих размышлениях Екклесиаст заходит в тупик и останавливается на осознании своей неспособности понять то, что ему непостижимо: «...я нашёл, что человек не может постигнуть дел, которые делаются под солнцем. Сколько бы человек ни трудился в исследовании, он всё-таки не постигнет этого, и если бы какой мудрец сказал, что он знает, он не может постигнуть этого» (Еккл. 8:17). Однако финал данной книги даёт всё же христианину ключ к пониманию смысла существования: «Выслушаем сущность всего: бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом всё для человека. Ибо всякое дело Бог приведёт на суд, и всё тайное, хорошо оно, или худо» (Еккл. 12:13-14).

Это заключение полностью согласуется с тем, что мы читаем в Библии в более ранних её книгах: «Итак, Израиль, чего требует от тебя Господь, Бог твой? Того только, чтобы ты боялся Господа, Бога твоего, ходил всеми путями Его и любил Его, и служил Господу, Богу твоему, от всего сердца твоего и от всей души твоей, чтобы соблюдал заповеди Господа и постановления Его,

которые сегодня заповедую тебе, дабы тебе было хорошо» (Втор. 10:12). Таким образом, первоисточники сходились в том, что смысл человеческого бытия заключается в пребывании с Богом, духовном росте, нравственном усовершенствовании и приближении к замыслу Божьему о человеке. Позднее, на протяжении всех веков вопрос о смысле жизни продолжал оставаться вопросом, который терзал многие великие умы человечества. Впрочем, он волновал не только греческих философов, древних китайских мыслителей и современных психологов, он и сейчас продолжает волновать любого думающего человека.

Поиски смысла жизни — это философская и духовная проблема, имеющая отношение к определению конечной цели существования и предназначения человека. Представления о смысле жизни складываются в процессе деятельности людей и зависят от их социального положения, образа жизни, взглядов, миропонимания и конкретной исторической ситуации, в связи с чем к данному определению не существует одного общепринятого подхода. Чтобы убедиться в этом, достаточно вдуматься в высказывания по этому поводу известных людей, живших в различное время.

«Задача жизни не в том, чтобы быть на стороне большинства, а в том, чтобы жить согласно с внутренним, сознаваемым тобой законом» (Марк Аврелий).

«В чём смысл жизни? Служить другим и делать добро» (Аристотель).

«Когда человек не знает, к какой пристани он держит путь, для него ни один ветер не будет попутным» (Сенека).

«Непознанная жизнь не стоит того, чтобы быть прожитой» (Сократ).

«Конец, конец, огарок догорел! Жизнь — только тень, она — актёр на сцене. Сыграл свой час, побегал, пошумел — и был таков. Жизнь — сказка в пересказе глупца. Она полна трескучих слов и ничего не значит» (Уильям Шекспир).

«Когда мы осмыслим свою роль на земле, пусть самую скромную и незаметную, тогда лишь мы будем счастливы. Тогда лишь мы сможем жить и умирать спокойно, ибо то, что даёт смысл жизни, даёт смысл и смерти» (Антуан де Сент-Экзюпери).

«Жизнь отдельного человека имеет смысл лишь в той степени, насколько она помогает сделать жизни других людей красивее и благороднее» (Альберт Эйнштейн).

Дар напрасный, дар случайный,

Жизнь, зачем ты мне дана?

Иль зачем судьбою тайной

Ты на казнь обречена?

Цели нет передо мною:

Сердце пусто, празден ум,

И томит меня тоскою

Однозвучный жизни шум.

(А. С. Пушкин).

«Наша жизнь – путешествие, идея – путеводитель. Нет путеводителя, и всё останавливается. Цель утрачена, и сил как не бывало» (Виктор Гюго).

«Неужели только затем и я явился на этот короткий промежуток времени в мир, чтобы наврать, напутать, наделать глупостей и исчезнуть?» (Лев Толстой).

«Смысл жизни каждого отдельного человека только в увеличении в себе любви. Это увеличение любви ведёт отдельного человека в этой жизни ко всё большему и большему благу» (Лев Толстой).

«Бытие человека загадочно, и эта загадочность весьма похожа на бессмыслие» (Максим Горький).

«Призвание всякого человека в духовной деятельности – в постоянном искании правды и смысла жизни» (А. П. Чехов).

«Сама по себе жизнь ничего не значит; цена её зависит от её употребления» (Жан Жак Руссо).

«Горе людям, не знающим смысла своей жизни» (Блез Паскаль).

«Два ужаса преследуют всякого человека – бессилие и бесцельность жизни» (Ф. М. Достоевский).

«Нет такой ситуации, в которой нам не была бы предоставлена возможность найти смысл, и нет человека, для которого жизнь не держала бы наготове какое-нибудь дело. Возможность осуществить смысл всегда уникальна, и человек, который может её реализовать, всегда неповторим» (Виктор Франкл).

«Цель жизни – поиск совершенства, а задача каждого из нас – максимально приблизить его проявление в самом себе» (Ричард Бах).

Ночь, улица, фонарь, аптека,

Бессмысленный и тусклый свет.

Живи ещё хоть четверть века -

Всё будет так. Исхода нет.

(Александр Блок).

«Наше предназначение не в том, чтобы пытаться ясно разглядеть то, что удалено от нас и скрыто в тумане, но в том, чтобы трудиться над тем, что у нас под рукой» (Томас Карлейль).

«В конце концов, всё, что ты делаешь, нужно не людям; это нужно только тебе и Богу» (Мать Тереза).

«Смысл жизни – в осмыслении её. А цель – в той радости, которую это осмысление нам доставляет» (Александр Круглов).

Два смысла в жизни – внутренний и внешний,

У внешнего – дела, семья, успех;

А внутренний – неясный и нездешний –

В ответственности каждого за всех

(Игорь Губерман).

«Познавший своё значение усматривает и назначение своё. Назначение человека — быть сосудом и орудием Божества» (Игнатий Брянчанинов).

«Именно желание понять цель своего прихода в этот мир отличает человека от животных. Человек — высшее из живых существ. Ему недостаточно только питаться и размножаться. Ограничивая свои потребности только физиологией, он не может быть по-настоящему счастлив. Имея смысл жизни, мы получаем цель, к которой можем стремиться. Смысл жизни — это мерило

того, что важно, а что нет, что полезно, а что вредно для достижения нашей главной цели. Это компас, который показывает нам направление нашей жизни» (Психолог Михаил Хасьминский).

Как видите, сколько людей — столько и мнений. И каждое из этих высказываний в какой-то степени отражает внутренний мир самого автора, его идеалы, наклонности, стремления и желания. Так было, так есть и так будет всегда, пока существует планета Земля, потому что меняются времена, но люди по своей природе остаются прежними. Сталкиваясь в наши дни с сотнями и тысячами из них, можно только удивляться, как поразному они проводят свою жизнь, в чём конкретно видят для себя её смысл, и к осуществлению каких поставленных перед собой целей стремятся. Именно по этим принципам их можно разделить на несколько условных групп:

1. К первой относятся те, которые не видят в своей жизни никакого смысла. Они и сами не понимают, для чего живут. Их пребывание на земле является жалким прозябанием и простым существованием, подобно тому, как это бывает у животных. Они только и делают, что едят, пьют, работают, отправляют свои физиологические потребности, берут от жизни то, что она может им предложить, затем снова едят, пьют, работают... И так каждый день. Если у них спросить, в чём они видят смысл своего существования, то услышишь в ответ: «Да я и сам этого не знаю. Родился, значит, надо жить. Вот и живу, чтобы хоть как-то дотянуть день до вечера, а там и до могилы». Неудивительно поэтому, что их жизненная философия сводится к принципам: «мне нет до этого дела», «что будет, то и будет», «куда кривая выведет», «после меня хоть потоп». От жизни подобных людей веет безрадостностью, скукой, апатией, равнодушием и безразличием. Такой образ жизни гениальный немецкий философ, поэт и мыслитель Иоганн Вольфганг фон Гёте охарактеризовал однажды так: «Без пользы жить – безвременная смерть».

2. Для второй группы людей смысл жизни заключается в бурном её процессе. Они стремятся максимально использовать сегодняшний день и преследуют всего одну лишь цель - взять от жизни как можно больше, словно боясь, что могут что-то упустить, не успев в полной мере ею насладиться. В народе их называют прожигателями жизни. Среди представителей этой группы особенно много тех, для кого главной целью является постоянно сменяющие друг друга удовольствия и наслаждения, в которые они погружаются, «потеряв голову». В этом они похожи на пёстрых бабочек, порхающих с цветка на цветок и лакомящихся сладким нектаром то одного, то другого из них. Будучи уверены, что являются хозяевами своей судьбы, они берут её в свои руки и строят так, как сами того хотят, в результате чего оказываются обычно «у разбитого корыта» среди обломков своих несостоявшихся планов, надежд и грёз. Такие рассеянные по всему лицу земли любители развлечений бродят потом, словно впотьмах, не понимая, что сделали неверно и почему столь вожделенная когда-то для них жизнь потеряла свою прежнюю прелесть, смысл и значение.

Разновидностью тех, кто стремится максимально использовать все блага жизни, беря от неё всё лучшее, являются и такие личности, которым прямо-таки не сидится на месте. Весь смысл их бытия – увидеть как можно больше. Они настолько охвачены страстью к путешествиям, что не взирают ни на что, чтобы осуществить свою заветную мечту и побывать в какой-нибудь неизвестной пока ещё для них точке земного шара. Ради этого они готовы влезать в огромные долги, не заботясь о том, каким образом будут их потом выплачивать. Заграничные поездки становятся для них чем-то наподобие наркотика, в котором они постоянно нуждаются и при отсутствии которого у них наступает что-то похожее на «ломку» в виде приступов необъяснимой тоски, злобы и депрессии. Они не находят себе покоя до тех пор, пока не получат возможность снова собраться в дорогу.

- 3. Третья и самая большая часть человечества живёт с сокровенным желанием найти в жизни своё счастье, под которым подразумевает обычно плотскую человеческую любовь и создание семьи, что, в общем-то, похвально, вполне понятно и абсолютно естественно. Ради этого такие люди, собственно, и живут, стремясь получить потомство и принести максимум полезного себе и своим близким. Многим это удаётся, и они годами и десятилетиями наслаждаются своей семейной идиллией. Только, увы, жизнь есть жизнь, со всем её непостоянством и непредсказуемыми событиями. Проходит время, дети подрастают и, один за другим покидая родительский дом, начинают свою собственную жизнь. Супружеская любовь с годами охладевает и теряет былую свежесть и привлекательность, нередко побуждая одного из супругов искать ей замену. И тогда, что было когда-то смыслом жизни и основным источником радости, превращается для другой половины брачного союза в щемящую боль, горькое разочарование и страшную трагедию. А в тех редких случаях, когда любовь оказывается действительно настоящей и выдерживает испытание временем, люди всё равно живут с мучающим их затаённым страхом, что это когда-нибудь всё равно закончится и смерть разлучит их с любимым человеком, после чего наступит пустота и пугающее душу одиночество.
- 4. К следующей группе можно отнести тех, для кого целью и смыслом существования на земле становится богатство и деньги, которые дают им возможность ни в чём себе не отказывать, живя на «широкую ногу». Для таких людей характерна страсть к «красивой» жизни, которая подразумевает роскошные дома, дорогие покупки, экзотические отпуска, драгоценные украшения, захватывающие своей новизной и необычностью развлечения, шикарные машины, яхты, личные самолёты и тому подобное. Некоторые из них уже настолько пресыщены всем этим, что буквально страдают от мысли, что в мире не остаётся ничего, что они могли бы ещё пожелать и

чем способны были бы себя порадовать. Подобная жизнь, протекающая в роскоши и удовлетворении своих прихотей и похотей, быстро приводит к неизбежному опустошению души и прогрессирующему моральному разложению.

- 5. Из всех перечисленных групп особо выделяется категория людей, отличительной чертой которых является целеустремлённость или увлечённость какимнибудь одним определённым делом, составляющим основное счастье и главный смысл их жизни. Им характерно стремление к достижению поставленных перед собой задач и целей любыми способами, а также стремление занять определённое положение в обществе. К этой группе относятся те, кто всецело посвятил себя любимой работе или какому-нибудь хобби, бизнесу, науке, искусству, спорту, медицине, политике и так далее. На первый взгляд такой подход к жизни выглядит достойным подражания и заслуживает поощрения. Ведь намного лучше посвятить себя чему-то одному важному, чем размениваться по мелочам. Однако, если взглянуть с другой стороны, то подобная увлечённость и всецелая отдача себя, доходящая порой до фанатизма, чревата опасностью утраты многого другого, не менее, а может быть, даже более важного, чего такие люди, увы, не замечают. Кроме того, как бы ни были возвышенны и благородны такие цели и стремления, они не обеспечивают уверенности в будущем и спасения в вечности, а значит, и не оправдывают своих вложений.
- 6. Кроме перечисленных случаев, бывают ещё такие, когда для человека самой важной целью становится его саморазвитие, самоусовершенствование и самореализация, то есть стремление максимально использовать полученные возможности, свои дары и имеющиеся способности. К данной группе людей относятся и те, для кого главным смыслом существования становятся они сами, точнее их природная одарённость, умственные способности, внешняя красота, феноменальная сила, прекрасно сложенная фигура, изумительный

голос или ещё что-то такое, что превращает их в предмет обожания и всеобщего поклонения. Такое поведение свойственно многим талантливым музыкантам, певцам, танцорам, артистам, известным спортсменам, фотомоделям и людям подобного рода занятий, для которых презентация самих себя является основным содержанием их яркой, но, увы, подчас весьма далёкой от счастья жизни.

Чтобы увидеть обманчивость всех этих представлений о цели и смысле жизни, достаточно вспомнить многих давно ушедших от нас или современных прославившихся личностей, наделённых различными дарами и особенными способностями, однако закончивших своё существование на земле весьма печально. За внешним блеском всего, что их окружало, скрывалась их неудовлетворённость, разочарование, тоска, опустошённость, душевное одиночество, приступы отчаяния и различные психические расстройства. Подтверждением этому могут служить судьбы известных политических деятелей, художников, писателей, поэтов, музыкантов и некоторых великих учёных. К их числу относятся: Черчилль, Сталин, Достоевский, Пушкин, Лермонтов, Гоголь, Есенин, Моцарт, Эйнштейн, Дарвин и многие другие. Как бы знамениты они ни были и какой бы славой и признанием ни пользовались, их жизненным путям мы едва ли можем позавидовать.

Ну а для того, чтобы понять бессмысленность жизни богатых и внешне красивых людей, достаточно посмотреть на миллиардеров, блистающих роскошью звёзд Голливуда, эстрадных певцов, поп-музыкантов и известных своими достижениями спортсменов. Именно среди них, обеспеченных и ни в чём не нуждающихся, поистине счастливых людей встретишь очень и очень редко. Прославившись своей вопиющей безнравственностью, мерзкими сексуальными извращениями, пьянством и наркоманией, многие из них не имеют устройства в личной жизни, страдают от непрерывно повторяющихся депрессий, месяцами находятся

на лечении в психиатрических больницах или стремятся свести счёты с жизнью, покончив жизнь самоубийством. Доказательством этого может стать жизнь и громкая слава Элвиса Пресли и Мэрлин Монро, являвшихся в своё время идолами для миллионов. Да и сколько ещё подобных им кумиров буквально сгорели в своих пристрастиях и необузданных похотях, не прожив и половины отведённых человеку на земле дней! Практика жизни показывает, что внешняя красота, дары, таланты и феноменальные способности, посвящённые толпам поклонников и отданные на служение похоти, разврату, стяжательству и гордости, становятся для их знаменитых обладателей настоящим проклятием, потому что приводят к полному опустошению души. Впрочем, не лучше обстоит дело и с простыми, не столь заметными людьми, если и они посвящают жизнь угождению своему «Я».

Ни известность, ни признание людей, ни деньги, ни огромное состояние, ни дорогая одежда, ни драгоценности, ни роскошные виллы, ни бесчисленные удовольствия, ни приятные развлечения не способны сделать человека счастливым, а его жизнь — ценной и осмысленной. А всё потому, что человеческие усилия и достижение чего-то, что, по-нашему мнению, очень нужно и важно, приносит лишь временное удовлетворение. Какое-то время достигнутое является причиной гордости и осознания собственной значимости, а потом теряет свою актуальность, потому что на свет появляется чтото новое и лучшее.

Приобретенная слава, награды и почести недолговечны, потому что очень быстро затмеваются достижениями и успехами других. Знания и блестящая карьера, которых мы добиваемся ценой многолетних трудов и стараний, также не гарантируют привилегированного положения, а следовательно, и не делают нашу жизнь счастливой. Богатство очень обманчиво. Деньги способны утекать, как вода. Сначала их можно иметь очень много, а потом остаться без копейки в кармане.

Сегодня ты можешь быть преуспевающим бизнесменом, а завтра узнать о своём банкротстве. Трагические истории внезапно разорившихся и покончивших с собой миллионеров служат ярким подтверждением этому. Что же касается внешней красоты, то она быстро меркнет, и сотни голливудских красавиц, являвшихся в своё время блистательными звёздами и обольстительными секс-символами, старея, подтверждают эту истину. Здоровье и сила также непредсказуемы, потому что сейчас ты можешь чувствовать себя превосходно, а спустя короткое время оказаться на больничной постели или в инвалидной коляске, сегодня можешь быть способным «перевернуть горы», а завтра лежать обессиленным, будучи не в состоянии обслуживать даже самого себя.

В человеческой жизни всё зыбко и неустойчиво, что, впрочем, и неудивительно, потому что не может быть ничего незыблемого на земле, которая и сама-то не вечна. Поэтому, чем скорее развеются наши иллюзии о том, что радость, довольство и счастье связаны со здоровьем, признанием людей и земными благами, тем лучше это будет для нас. Ведь неразумно искать счастья и строить жизнь на том, что рано или поздно пройдёт, рассеявшись, как дым.

Кто-то сказал, что знающие Бога знают смысл жизни, а послушные Ему знают её цель, и в этих словах имеется очень глубокий смысл. Ведь только те, кто познал волю своего Творца, имеют перед собой правильную цель, а значит, живут со смыслом. Точно так и счастье приходит в нашу семью и наш дом только вместе с Небесным Отцом, о чём в Священном Писании сказано: «Блажен (то есть, счастлив), кому помощник Бог Иаковлев, у кого надежда на Господа Бога его» (Пс. 145:5). Человек был сотворён по образу и подобию Божьему для того, чтобы быть представителем Бога, поэтому главная цель его жизни — прославлять своего Создателя здесь, на земле, и наслаждаться общением с Ним в вечности. Если мы пройдём мимо

этого предназначения, тогда можно считать, что наше пребывание на земле было напрасным.

Когда Творец создал человека из праха земного, Он вдунул в него дыхание жизни, после чего тот стал живою душою. Таким образом, на свет появилось новое существо, способное думать, чувствовать, воспроизводить само себя и предназначенное для вечной жизни. Однако, вдунув в него дыхание жизни, Создатель дал ему не просто жизнь, но и её смысл, который заключается в поклонении Ему, как написано: «Всё дышащее да хвалит Господа» (Пс. 150:6). А это значит, что мы тратим своё дыхание впустую, если не используем его на что-то такое, что прославляет Того, Кем мы «живём и движемся, и существуем» (см. Деян. 17:28). Хотя нам не дано подобно Богу вдохнуть жизнь в земной прах, мы, тем не менее, можем употребить своё дыхание на то, чтобы говорить слова утешения скорбящим, проявлять сострадание к больным, оказывать участие обиженным, протягивать руку помощи бедным и давать приют обездоленным. Применяя полученное дыхание для прославления Того, Кто нас сотворил, мы никогда не потратим его напрасно.

К сожалению, нам довелось жить в такое время, когда у христиан, как и у людей мира, постоянно нет на это времени. Их жизнь настолько заполнена постоянной суетой и бесконечными заботами, что у них не остаётся больше сил для кого-то ещё или на что-то другое. Лишь немногие дети Божии, подчинив свою жизнь руководству Духа Святого, способны избежать этого лихорадочного темпа и расставить правильно свои приоритеты, отодвигая на задний план то, что является второстепенным, а часто и просто ненужным. Живя так и упражняясь в уповании на Господа, они вместе с псалмопевцем с благодарным сердцем могут сказать: «В Твоей руке дни мои» (Пс. 30:16).

Жизнь — это бесценное сокровище и главный дар, данный человеку его Творцом, поэтому правильно её прожить является первостепенной задачей для каждого

из нас. Человечество же обесценило её и разменяло на мелочи, заполнив ими всё своё существование. В наши дни люди заняты какими угодно проблемами — истощением природных ресурсов, защитой от опасных загрязнений окружающей среды, сохранением вымирающих видов птиц, рыб, животных и растений — только не шокирующей пустотой своей собственной души. Трагедия заключается в том, что они не осознают своего высокого призвания, и вместо того, чтобы достигать главного, всё горение своих душ посвящают второстепенным вещам, которым себя отдают без остатка.

Размышляя о быстротечности человеческой жизни, великий муж Божий Моисей молился так: «Научи нас так счислять дни наши, чтобы нам приобресть сердце мудрое» (Пс. 89:12). Таким образом, становится ясно, что самым важным качеством, в котором нуждается каждый живущий на земле, является мудрость, даруемая свыше, которая заключается в способности внимать наставлениям Божьим и в умении дорожить и правильно распоряжаться имеющимся у нас временем. Чтобы получить эту мудрость и прожить свои дни со смыслом, необходимо раствориться в воле Божией и слиться с ней, как написано: «Чтобы остальное во плоти время жить уже не по человеческим похотям, но по воле Божией» (1Пет. 4:2). Проводя своё время праздно, без пользы для людей и собственной души, мы свидетельствуем о своём неразумии, что, увы, всё больше и больше проявляется из поколения в поколение.

Каждый человек приходит в этот мир и проходит через него всего один только раз. Причём время нашего пребывания на земле очень коротко — в лучшем случае каких-то семьдесят-восемьдесят лет. Поэтому, чтобы не растрачивать эти годы впустую, необходимо то добро, которое мы можем сделать, и всю любовь, которую можем проявить, претворять на деле ежедневно, не откладывая этого на потом. Каждый день предоставляет нам массу возможностей сделать свою жизнь и жизнь других людей радостней, счастливей и светлее. Если мы

их не используем, они могут уйти и никогда больше не повториться. Пренебрегая вещами, в которых нам было бы легче всего проявить заботу и нежность, мы рискуем никогда уже не сделать ничего доброго. Отдача себя Богу и людям — это наилучшее инвестирование с наибольшей прибылью. Мы получаем гораздо больше, когда отдаём, чем когда охраняем свои «сокровища», эгоистично приберегая их для себя.

Важно не то, сколько лет ты проживёшь, а то, как ты проживёшь эти годы. Авраам Линкольн высказался когда-то по этому поводу так: «В конечном итоге важно не то, сколько было лет твоей жизни, а то, сколько жизни было в твоих прожитых годах». Можно дожить и до ста лет, но потом про тебя никто и не вспомнит. А можно прожить сравнительно короткую жизнь, наполненную служением Богу и людям, о которой будут вспоминать годами, десятилетиями и даже столетиями. Ценность нашего пребывания на земле определяется не количеством, а качеством прожитых нами лет. Поэтому стоит ли прикидывать, сколько ты сможешь прожить, и тратить кучу денег на витамины, диеты и отдых на курортах, желая тем самым продлить свою жизнь хотя бы на несколько лет? Не лучше ли быть благословением для других сейчас и приносить добрый плод, достойный вечности, сегодня? Ведь подражанию достойна лишь та жизнь, которая является не просто существованием в отведённые тебе дни и часы, а всецелой отдачей себя на служение Господу, Который, собственно, и дал нам возможность придти на эту землю. А если жизнь – это дар Божий, тогда для Бога её нужно и прожить!

Контактируя с различными людьми, можно встретить немало таких, кто, испытав многое из того, что предлагал им этот мир, в конце концов, пришли к выводу, что лишь одно единственное занятие удовлетворило запросы их души, и это — служение Богу и людям. Чувствовать себя Божьим дитём и слугой Иисуса Христа, осознавать, что Он употребляет тебя в Своём винограднике, а самое главное, иметь твёрдое упование на

спасение и пребывание с Ним в вечности, — вот самое большое счастье и истинное удовлетворение. При этом важно не то, насколько велик в глазах людей тот труд, который ты исполняешь, а то, что ты совершаешь служение, которое вверил тебе Сам Господь. Окружающие нас люди и погибающий мир нуждаются не только в проповеди Благой Вести, но и в делах нашей веры, как об этом сказано в Священном Писании: «Ибо мы — Его творение, созданы во Христе Иисусе на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять» (Еф. 2:10).

Если трезво рассудить, для нашего внешнего человека нужно не так уж и много. Это одежда, пища, питьё, обувь, кров над головой и работа, которая давала бы средства для приобретения всего этого. Внутреннему же человеку необходимо намного больше. Ему хочется любви, внимания, понимания близких ему людей, их расположения и готовности помочь, сострадания, сочувствия и духовного общения. Кроме того, для человека важно осознание, что он кому-то дорог, что в нём нуждаются, о нём помнят, за него беспокоятся. Не имея этого, он чувствует себя ненужным, ущербным и отвергнутым. А это именно то, что мы способны дать нашим ближним, кем бы они ни были, если имеем в сердце чувствования и любовь Господа, Который нас сотворил.

Многие христиане стонут оттого, что живут бесцельной жизнью, не зная, в чём состоит их призвание и где Бог хотел бы их применить, не замечая или просто не желая видеть того, кто находится рядом с ними и очень нуждается в их заботе, уходе или духовном попечении. Это может быть живущая по соседству бабушка, оставленная на произвол судьбы собственными детьми, или кто-то из знакомых больных и инвалидов, которым очень нужна посторонняя помощь, или беспутная женщина, занимающаяся продажей собственного тела, до совести которой нужно достучаться, или оставленный без присмотра родителями-пьяницами

несчастный ребёнок и многие, многие другие. Все они нуждаются в спасительной благодати Божией. А чтобы им легче было принять Благую Весть Иисуса Христа, лучше всего придти к ним сначала не с Библией, а с сочувствием, пониманием и добрыми делами, которые откроют их сердца для принятия свидетельства о Спасителе, Который силен им помочь.

Как ни странно, многие христиане считают служением Господу лишь что-то большое, бросающееся всем в глаза, или хотя бы видное в их поместной церкви (к примеру, проповедь или участие в церковном хоре). Они терзаются вопросом, как, будучи простыми, неприметными и не особо одарёнными людьми, они могли бы послужить Небесному Отцу? А ответ на это очень прост, и найти его можно в словах Священного Писания: «Истинно говорю вам: так как вы сделали это (оказали милость своей заботой) одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне» (Мф. 25:40). Таким образом, служа и помогая своим ближним, особенно тем, кто не может нам ничем за это воздать, мы тем самым служим Господу со всеми вытекающими отсюда последствиями. Незаметный для людских взоров труд, совершаемый в тени, оценивается Небесным Отцом нисколько не меньше, а может быть, даже больше того, что совершается перед всеми и сопровождается похвалой, славой и человеческой известностью, о чём хорошо подмечено в следующем замечательном стихотворении:

Нельзя бояться чёрного труда Простейшего, скромнейшего служенья, Бояться, что кому-то руку дал, Помог кому-то в трудном положенье.

Стакан воды кому-то протянул, Подушку взбил, поправил одеяло, Плечом к плечу уставшему прильнул. Великое всегда творится в малом. Не всем дано за кафедрой стоять, Провозглашая Божии глаголы, И тысячной толпе благовещать, Окончив курсы богословской школы.

Гораздо больше тех, кому дано На побегушках быть у престарелых, Есть хлеб простой, пить скромное питьё, Быть незаметным членом Церкви-Тела.

Пусть к колоску ложится колосок, Пусть за зерном зерно ложится в землю, Пусть еле внятным будет голосок, Которому Один Спаситель внемлет.

Без шума, показухи и фанфар Твори своё, во имя Бога, дело. Пусть невелик твой заурядный дар, И применение его несмело.

Не жди сиюминутного плода. Посев и жатва – не одновременны. Другой пожнёт, и это – не беда, Лишь было б семя в качестве отменным.

А то, что труд порой предельно прост, И сам ты скромно светишь, скромно греешь, Пожалуй, даже умножает рост Того, что ты в любви незримо сеешь.

Всякое служение, велико оно или мало, если совершается во имя спасения погибающих грешников и истерзанных человеческих душ, прославляет Господа, для Которого именно это являлось главной целью Его жизни на земле. Являясь детьми Божьими, мы также должны постоянно помнить, что цель и нашей жизни — принадлежать не себе, а Богу, Который может пользоваться нами, как хочет, где хочет и для чего хочет. Самое большое счастье для каждого верующего человека — быть угодным своему Спасителю и исполнить на земле то, для чего Он его призвал, независимо от того, малое ли это в глазах людей или великое. Верность Богу определяется не масштабом совершаемого труда, а его результатами в свете вечности. Не зря же в Слове Божием говорится об оценке нашего служения Господу, которая производится по следующему принципу: «Хорошо, добрый и верный раб! в малом ты был верен, над многим тебя поставлю; войди в радость господина твоего» (Мф. 25:23).

Каждый прожитый на земле день определяет то, какую награду мы получим и в какой мере сможем наслаждаться близостью с Господом в нашем вечном доме. Важную роль при этом будет играть не только послушание Слову Божьему и правильная христианская жизнь, но и отношение к ближним, особенно к тем, кто нуждался в проявлении заботы и милосердия. Неверно думать, что в небесах будет уравниловка, то есть что все верующие получат одно и то же воздаяние. Пред престолом Божием мы не будем все равны, потому что в Библии нет ни слова о подобном сером однообразии. Хотя сама по себе вечная жизнь – это дар, получаемый верою, наслаждаться ею мы будем в разной степени. В различных местах Священного Писания говорится о пальмовых ветвях и славных венцах, которыми будут вознаграждены в Царстве Божием верные и преданные слуги Господа (см. Иак. 1:12, 1Пет. 5:4, 1Кор. 9:25, 2Тим. 4:8, Отк. 2:10). Но самая большая награда будет у тех, кто в своём следовании за Иисусом готов был оставить всё, что имел, всецело отдав себя Ему. Каждое из таких детей Божьих имеет радость близости с Господом не только здесь, на земле, но и ещё в большей степени на небесах, где увидит Его лицом к лицу. А тот, кто, уверовав в Него как Спасителя, продолжал жить только для себя, останется духовным карликом, и эту ущербность возьмёт с собой в вечность, куда придёт с пустыми руками.

В Послании к Римлянам 14:7 апостол Павел говорил: «Никто из нас не живёт для себя», и об этом никогда нельзя забывать. Человек просто не может быть счастливым, думая только о своём благополучии. В Книге пророка Аггея бессмысленность подобного существования выражена такими словами: «Едите, но не в сытость... Одеваетесь, а не согреваетесь; зарабатывающий плату зарабатывает для дырявого кошелька» (Аггея 1:6). Материализм, чрезмерная забота о собственном теле и плотские удовольствия приводят к духовному обеднению. Бог создал нас не только по Своему образу и подобию, но и для Своей славы, поэтому мы никогда не найдём истинной радости, покоя душе и смысла жизни, пока не начнём, повинуясь словам Христа, искать «прежде Царства Божьего и правды его» (Мф. 6:33). Лишь положив себя на алтарь Господа в служении Ему, мы познаем истинное благословение с неба и напитаем душу, которая несравненно важнее одежды и пищи.

Всё лучшее в нашей жизни рождается из боли и страдания. Чтобы получить хлеб, зерно нужно смолоть, то есть раздробить. Чтобы ладан начал издавать приятный аромат, его необходимо зажечь. Чтобы земля получила способность обильно плодоносить, её следует вспахать. Точно так выглядит и с человеческой жизнью. Она только тогда может послужить к прославлению Господа, когда сердце сокрушено, а наше злое, эгоистичное, себялюбивое «Я» распято. Жить для Христа значит умереть для себя. Жизнь — это не то, что надо сохранить, извлекая из неё для себя всё самое лучшее, а то, что нам дано Богом как дар, который необходимо максимально использовать.

Каждому верующему человеку хорошо знакомы слова Иисуса, сказанные Им однажды о Себе, но распространяющиеся на всякого, кто является Его учеником: «Если пшеничное зерно, падши в землю, не умрёт, то останется одно; а если умрёт, то принесёт много плода. Любящий душу (жизнь) свою погубит её; а ненавидящий душу свою в мире сем сохранит её в жизнь

вечную» (Ин. 12:24-25). Этим сравнением Себя с пшеничным зерном Иисус хотел сказать, что, если Он не умрёт, то останется Один и будет лишь Сам наслаждаться красотой небес, в которых не будет ни одного спасённого грешника, разделяющего с Ним Его славу. А если умрёт, то проложит путь, следуя которым многие обретут спасение и жизнь вечную.

Подобным образом должно быть и у нас. Если мы не уподобимся падающим в землю и умирающим пшеничным зёрнам, не пожелаем пожертвовать нашими целями и планами, не захотим рискнуть репутацией, признанием людей, здоровьем и материальным благосостоянием, отказавшись последовать зову Божьему, когда Он позовёт нас к труду, то останемся бесплодными и ненужными. Если же решимся принести плод и тем самым прославить имя Господа, тогда должны быть готовыми умереть для себя и своего собственного «Я», а при необходимости и положить на алтарь свою жизнь. Именно так поступил молодой человек – Джим Эллиот – один из пяти миссионеров, убитых ауками (теперь это племя ваорани) в Эквадоре. В своём письме, отправленном с миссионерского поля, он написал однажды такие слова: «Разумен тот человек, который отдаёт то, чего не может удержать взамен на то, чего уже не сможет потерять». И это действительно так. Если мы живём ради того, что получаем на земле лишь на время, то можем упустить то, что нам даётся Господом в вечности навсегда.

Земная жизнь истинного христианина должна напоминать собой охапку собранных на лугу цветущих лекарственных трав. Если их поставить в вазу с водой, они будут издавать благоухание, наполняющее жильё чудесными ароматами, что, разумеется, очень приятно. Однако, если вместо того, чтобы наслаждаться их свежим запахом, из этих трав приготовить настой или целебный отвар, то, умирая, они отдадут всё самое ценное, заложенное в них Богом, и своей смертью возвратят кому-то здоровье. Учитывая, что время нашей жизни на земле, как и у полевой травы, очень коротко, стоит эти годы

провести так, чтобы, живя здесь на земле, являться для людей Христовым благоуханием, а умирая, отдать им своё самое драгоценное, став целебным бальзамом, для их больных и страждущих душ (см. 2Кор. 2:15).

Когда мы решаем посвятить свою жизнь служению Богу и людям, кому-то может показаться, что при этом мы её просто выбрасываем. Только Христос смотрел на подобные вещи иначе, говоря: «Сберегший душу (жизнь) свою потеряет её, а потерявший душу свою ради Меня сбережёт её» (Мф. 10:39). А это значит, что жить по-настоящему мы начинаем только тогда, когда отдаём себя Господу. Слово Божие учит нас оценивать свою жизнь не приобретениями, а утратами, не тем, что нам удалось сохранить, а тем, что мы смогли пожертвовать другим, не тем временем, которое мы потратили на угождение себе, а тем, что посвятили на служение людям, не той любовью, которую получили, а той, которую отдали. Проверьте, и вы скоро убедитесь в истинности этих слов. Поделитесь благословением, которое даровал вам Бог, и Он пошлёт вам новое. Не жалейте времени на служение ближним, и его у вас станет больше. Не ставьте пределов своей любви, и она у вас приумножится. Вспомните слова мудрого Соломона: «Иной сыплет щедро, и ему ещё прибавляется, а другой сверх меры бережлив, и однако же беднеет» (Пр. 11:24). Как бы странно и парадоксально это ни звучало, практика жизни подтверждает истинность данного изречения.

Беседуя со Своими учениками, Христос сказал некогда такие слова: «Истинно говорю вам: нет никого, кто оставил бы дом, или братьев, или сестёр, или отца, или мать, или жену, или детей, или земли, ради Меня и Евангелия, и не получил бы ныне, во время сие, среди гонений, во сто крат более домов, и братьев, и сестёр, и отцов, и матерей, и детей, и земель, а в веке грядущем жизни вечной» (Мк. 10:29-30). Таким образом, тем, кто ради Благой Вести и служения Господу готов покинуть родину и домашний уют, отказаться от

радости семейной жизни, оставить имущество и пожертвовать другими своими сердечными привязанностями, Бог обещает радушный приём и тепло многих домов, всемирную христианскую семью, многие члены которой станут ближе, чем родственники по плоти, а также честь притязать на целые страны и континенты для проповеди Евангелия.

В дословном исполнении почти всех этих пунктов мне самой пришлось убедиться, когда много лет тому назад, будучи призванной Господом на служение, после мучительной внутренней борьбы всё-таки решилась сделать шаг в полную неизвестность. В поисках истины и Живого Бога пришлось оставить родной дом, отца, мать, братьев и сестру, чтобы уехать в далёкие края к чужим для меня людям, чтобы оказывать им помощь в их телесных страданиях. Спустя многие годы последовало новое расставание, но на этот раз уже с земной родиной, любимой работой и чрезвычайно дорогим моему сердцу русским народом. Оказавшись в чужой стране без знания языка, среди людей непонятного мне тогда ещё менталитета, я чувствовала себя одинокой и вообще никому не нужной.

Казалось, что было потеряно всё, что приобреталось ценою огромных усилий и моего многолетнего напряжённого труда. С болью вспоминались поставленные перед собой и успешно выполненные задачи, достигнутые цели, а также то, что составляло когда-то содержание моей некогда успешной жизни. Всё, чего я добилась, превратилось в ничто, а я сама – в полное ничтожество. Так продолжалось несколько лет, в течение которых происходила переоценка приоритетов и внутренняя духовная перестройка, после чего началось служение, с лихвой восполнившее все то, что тогда казалось потерями. Вместо оставленных родственников по плоти Господь даровал мне сотни и тысячи искренних братьев и сестёр по вере, ставших бесконечно близкими и дорогими моему сердцу. Куда бы я ни приезжала, будь то Россия, Молдавия, Украина, Белоруссия, Латвия, Эстония, Франция, Швейцария, Голландия, Румыния, Израиль, США, Южная Африка, Австралия и разные города Германии, где теперь живу, — повсюду ожидали и ожидают жаждущие людские сердца, открытые двери различных христианских церквей и тепло многих домов. Бог никогда и ничего у нас не забирает без того, чтобы не дать взамен нечто лучшее, но самое главное — высокую цель и непостижимый человеческому уму новый, понятный лишь Ему и тебе самому смысл бытия. Когда начинаешь сознавать, какое великое воздаяние получаешь от жизни, вложенной в служение Господу, тогда только удивляешься тем, кто не хочет этого делать.

Надо сказать, что всё, что мы совершаем в этом мире, оставляет за собой двойной след. Первый из них напоминает след, который можно пронаблюдать после камня, брошенного в воду. В течение какого-то времени от него расходятся круги, которые постепенно исчезают, после чего след полностью теряется. Подобно этому бывает и с нашими добрыми поступками, память о которых на какое-то время сохраняется в сердцах людей. Однако существуют и другие дела, которые оставляют после себя неизгладимый след не только на земле, но и в вечности, потому что переходят туда вместе с теми, кто их совершил, подтверждая написанное: «...они успокоятся от трудов своих, и дела их идут вслед за ними» (Отк. 14:13). Жизнь, посвящённая Господу, является именно тем, что оставляет после себя двойной след и ни с чем не сравнимое духовное наследство.

Однако понять, в чём состоит смысл жизни, — это ещё не всё. Необходимо также найти определённое Богом каждому из нас место на земле, что, к сожалению, для многих христиан бывает очень и очень трудно, хотя они уже многие годы считают себя Его детьми. Одни из них постоянно желают сделать для Господа что-то хорошее, только эти желания так и остаются лишь благими намерениями, не претворёнными в жизни. Другие мыслями витают в облаках, мечтая совершить что-нибудь необычное, что запечатлело бы их имена на века и

оставило бы память грядущим потомкам. С этой целью они ревностно берутся за одно, другое и третье дело, однако, разочаровавшись или увлекшись новой идеей, быстро всё бросают, оставив начатое незаконченным. Такое непостоянство объясняется тем, что подобные порывы были не Божьим, а их личным делом, в котором отсутствовало благословение. Третьим Бог открывает Свою волю для их жизни, однако видя неизбежные трудности в осуществлении этого, они из-за страха не решаются браться за это дело и выбирают себе что-то другое, по их мнению, более подходящее. Трудясь на таком избранном собой поприще многие годы, а может даже десятилетия, они лишь истощают себя на то, что не было Господом для них предусмотрено. Подобный поиск смысла жизни и «служение» на ниве Божией не оставляют после себя ничего другого, как только уныние, отчаяние и разочарование. Один проповедник выразил свою мысль об этом так: «Лучше один раз быть употреблённым Богом там, где Он этого хотел, чем прожить целую жизнь, служа Ему своими человеческими усилиями в том, в чём никогда Его не было».

К счастью, бывают и такие души, которые, не имея ясного откровения о своём призвании, просто подключаются к какому-нибудь делу, видя, что Бог к нему благоволит, и таким образом трудятся долгое время, оказывая возможную им посильную помощь. Оставаясь в тени, они не получают похвал от людей, однако в вечности разделяют награду с тем, кого Господь использовал в этом служении как главную фигуру. Так исполняются слова Иисуса: «Кто принимает пророка, во имя пророка, получит награду пророка; и кто принимает праведника, во имя праведника, получит награду праведника. И кто напоит одного из малых сих только чашею холодной воды, во имя ученика, истинно говорю вам, не потеряет награды своей» (Мф. 10:41-42). Этими словами Священного Писания ещё раз подтверждается тот факт, что в Божьем служении лучше делать маленькое и неприметное дело, в котором пребывает Небесный Отец, чем большое и привлекающее внимание людей, в котором Его нет.

У тех же, на кого Господь возлагает особую ответственность, бывают моменты, когда совершаемое ими служение начинает казаться настолько бессмысленным, что хочется его прекратить и просто-напросто бросить, в чём, собственно, нет ничего нового. Нечто подобное случалось и с великими пророками Божьими, такими, как отчаявшимся и просящим себе смерти Илиёй, а также Иеремией, который, следуя призыву Господа, обличал иудейский народ и его нечестивых священников, предсказывая им грядущее разрушение. Несмотря на все его усилия, ничто не помогало, и в терзании сердца он обратился к Богу со словами: «Почему путь нечестивых благоуспешен, и все вероломные благоденствуют?» (Иер. 12:1), на что услышал неожиданный для себя ответ: «Если ты с пешими бежал, и они утомили тебя, как же тебе состязаться с конями? и если в стране мирной ты был безопасен, то что будешь делать в наводнение Иордана?» (Иер. 12:5). Говоря современным языком, это могло означать следующее: «Сражение только началось. Если сейчас, имея дело с небольшими испытаниями твоей верности, ты уже изнемог, то как собираешься устоять, когда наступят действительно тяжёлые времена?».

Трудностей и скорбей нам не надо страшиться, потому что в достижении поставленных перед собой целей их так или иначе всё равно не избежать. Важно только не забывать, что в таком случае существует и обратная связь. Намеченная цель и осознание своей полезности Богу и людям помогают человеку выжить и устоять в самых тяжелейших обстоятельствах. В своей книге-бестселлере «Поиск человеком смысла жизни» австрийский психиатр Виктор Франкл, побывавший во время Второй мировой войны в фашистских застенках, поделился с читателями главным и самым ценным уроком, который он вынес из своих страданий: «Осмелюсь сказать: ничто на свете не может помочь человеку выжить

в самых трудных условиях так, как осознание того, что в твоей жизни есть смысл... Не последний из уроков, которые мне удалось вынести из Освенцима и Дахау состоял в том, что наибольшие шансы выжить даже в такой экстремальной ситуации имели, я бы сказал те, кто были направлены в будущее, на дело, которое их ждало, и на смысл, который они хотели реализовать».

Нужно признать, что данное высказывание подтверждается практикой жизни. Ничто другое не может дать человеку столько мужества, силы и выносливости, как уверенность в том, что то, ради чего он живёт и трудится, имеет большое значение, а следовательно, и будущее. В тяжелейших условиях и труднейших обстоятельствах выстаивают и становятся победителями только те, кто в своей жизни видят смысл. К таким относился и апостол Павел, который в минуту наибольших трудностей произнёс: «И вот, ныне я, по влечению Духа иду в Иерусалим, не зная, что там встретится со мною; только Дух Святой по всем городам свидетельствует, говоря, что узы и скорби ждут меня. Но я ни на что не взираю и не дорожу своей жизнью, только бы с радостью совершить поприще моё и служение, которое я принял от Господа Иисуса, проповедать Евангелие благодати Божией» (Деян. 20:22-24). Подобное стремление прославить своим служением нашего Спасителя должно стать и для нас главной целью и смыслом всей жизни. Все остальные жизненные ценности, как бы значимы и благородны они ни были, не могут удовлетворить нашу бессмертную душу.

Дорогие друзья! Слово «цель» подразумевает собой не только предмет стремления к чему-то, что нам необходимо или желательно осуществить, но и точку попадания при метании или стрельбе. Не попасть в цель, то есть промахнуться, часто означает потерю нами единственного шанса приобрести что-то, достигнуть чего-то или использовать предоставленную нам одиночную возможность уберечь себя от неминуемой гибели. Попадание в цель или промах в таком случае определяют

победу или поражение, смерть или выживание. В духовном смысле это означает суметь найти своё место в жизни и в хождении пред Господом. И от того, удастся нам это или нет, зависит не только то, как мы проведём своё короткое пребывание на земле, но и то, что будет с нами, когда мы её покинем. Так что, «попасть в цель» или «промахнуться», провести осмысленную, благословенную жизнь или прожить её напрасно — во многом зависит от нас самих. И горе нам, если мы упустим эту полученную нами единственную возможность оказаться в вечности рядом с Творцом и Спасителем!

#### Глава 12

## Готовясь к переходу в вечность

На страницах Священного Писания, рассуждая о быстротечности земного бытия, мудрый Екклесиаст говорит: «Всему своё время, и время всякой вещи под небом. Время рождаться, и время умирать; время насаждать, и время вырывать посаженное. Время убивать, и время врачевать; время разрушать, и время строить; время плакать, и время смеяться; время сетовать, и время плясать; время разбрасывать камни, и время собирать камни; время обнимать, и время уклоняться от объятий; время искать и время терять; время сберегать, и время бросать; время раздирать, и время сшивать; время молчать, и время говорить; время любить, и время ненавидеть; время войне, и время миру» (Еккл. 3:1-8).

Те из нас, кто постарше, оглядываясь на прожитую жизнь, могут лишь подтвердить, что это действительно так. Рано или поздно на земле всё проходит. Словно лёгкий весенний ветерок уносится молодость. Гибнут, часто так и не осуществившись, самые прекрасные и возвышенные мечты. Травой зарастают тропинки, по которым мы любили когда-то ходить. Зацветают и снова осыпаются сады, весна за весной отсчитывает года. Рождаются дети, взрослеют подростки, покрываются сединой и один за другим умирают старики. Одно поколение сменяется другим. День за днём проходят недели, месяцы, годы, десятилетия, столетия и тысячелетия. Такова жизнь с вложенными в неё законами Творца. Нам её не замедлить и не остановить. В ней нельзя ничего изменить. Пока существует земля, рождение и смерть будут повторяться. Для человека на всё определено своё время, которое характеризуется теми или иными проявлениями.

Так и преклонный возраст приносит с собой свои проблемы: исчезает красота, притупляется слух, теряется зрение, седеют и выпадают волосы, ухудшается память, исчезают проворство и сноровка, появляются

боли в суставах и пояснице, всё чаще тянет прилечь отдохнуть и всё реже хочется куда-то поехать. О бывшем когда-то здоровье остаётся только вздыхать, леча то одну болезнь, то другую. Бодрость исчезает, на смену ей приходит слабость и дряхлость. Наши тела, какими бы здоровыми и крепкими они ни были, обречены на угасание и старение. От этого не уйти. В истории человечества никому ещё не удалось преодолеть неумолимую силу, влекущую нас к неизбежному.

Люди по-разному реагируют на приближение старости. Одни, пока это им позволяет здоровье, проводят полноценную жизнь, трезво смотря на вещи и воспринимая их реально, как они есть. Другие живут в страхе перед приближающейся старостью и всячески стараются её замедлить, прибегая к специальным диетам, омолаживающим организм, спортивным упражнениям, пластическим операциям, косметике, ношению молодёжной одежды и несоответствующему возрасту поведению. Однако подобного рода маскарад не только не привлекает, но, скорее, отталкивает. Третьи, наблюдая за появлением седины и всё более углубляющимися морщинами, впадают в уныние, переходящее в нарастающую депрессию. Они не желают принимать неизбежную действительность как реальный факт, которому лучше всего смотреть прямо в глаза, не делая вид, что его не существует.

Преклонные годы называют обычно закатом жизни. Однако не у всех пожилых людей они похожи на тихий, спокойный вечер, которым наслаждаешься, наблюдая прекрасную картину природы, утопающей в последних лучах заходящего солнца. Чаще бывает так, что для многих из них время заката заволакивается тучами печали, грусти, тоски, душевной боли, подавленности, уныния и отчаяния, причиной которых являются воспоминания о прошлом, когда они были молоды, чувствовали себя полезными, нужными и жили интересной, активной, наполненной до краёв жизнью. Чтобы справиться с такими проявлениями, важно с юных лет учиться трезво

смотреть на вещи. Именно взгляд на жизнь определяет наше поведение в старости. Кто в молодом возрасте смог понять, что на земле нет ничего вечного, в том числе человек и всё, что его окружает, тот не будет в ужасе вырывать показывающиеся на голове первые седые волосы и горько сетовать по поводу появляющихся на лице морщинок, делая всё возможное, чтобы выглядеть моложе. Внутреннее согласие с премудростью путей и планов Божиих поможет ему в смирении принять и свой черёд. Если мы в процессе жизни научились с благодарностью принимать всё, посылаемое нам Господом, зная, что Он никогда и ни в чём не ошибается, тогда и в старости сможем пережить Его благость.

При всём том, что человеку приходится претерпевать в своей плоти по мере старения, преклонный возраст является самым лучшим периодом времени для возрастания в благодати Божией, истинном благочестии, внутренней силе и красоте души. Мудрый Соломон когда-то сказал, что «венец славы – седина, которая находится на пути правды» (Пр. 16:31), и это действительно так. Преклонные годы обращают сердце человека и его мысли к Богу, учат сосредотачивать на Нём свой взгляд, понуждают пересматривать жизненные приоритеты и обращаться к горнему. Становясь старше и чувствуя приближение вечности, многие пожилые люди начинают ревностней искать Господа. С потерей сил в теле возрастает сила духа. Немощь и дряхлость старости приучают полагаться не на себя, а на силу Божию, и только у Него искать поддержки и помощи. Чем неудобней и тягостней становится жизнь на земле, тем больше проявляется терпения, что как раз и имел в виду апостол Павел, когда писал: «Если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется» (2Кор. 4:16).

Именно по этой причине пожилой возраст не должен становиться причиной безделья и бездействия, а уже тем более апатии, неверия и духовного равнодушия. Оставшиеся за спиной десятилетия вместе с накопленным в них духовным и жизненным опытом могут

сыграть неоценимую роль в том или ином Божьем благословении. Чтобы убедиться в этом, достаточно вспомнить пример Халева, который в свои восемьдесят пять лет продолжал оставаться сильным и крепким духом. Он не испугался сыновей Енаковых, которые были могучими исполинами, но твёрдо верил, что Бог поможет ему захватить город, в котором они в то время жили. Упование старца было вознаграждено. Иисус Навин дал Халеву этот город в наследие, в результате чего исполнилось данное Господом обетование.

Когда на страницах Священного Писания находишь подобные примеры и восхищаешься мудростью мужей Божиих Ветхого и Нового Завета, то при душепопечительстве из уст юношей и людей среднего возраста бывает особенно горько слышать такие слова: «Глядя на наших седовласых старцев, наблюдая за тем, как они себя ведут, и слушая, что они говорят и чему наставляют, невольно думаешь, что старыми-то они стали, а вот мудрыми, увы, нет. Казалось бы, совершённые в жизни ошибки должны были научить их трезвости, рассудительности и осторожности, только на деле это не так. Вроде бы и хотелось у них чему-то доброму поучиться, да только часто просто нечему!».

Что сказать на это? Печально, но от данного факта никуда не убежишь. Почитания и уважения к себе не потребуешь. Их надо заслужить. И лучше всего достигнуть это примером собственной жизни, достойной подражания. Пожилые могут вложить в сердца и умы молодых только то, в чём сами одержали когда-то духовные победы. Даже самое правильное богословие неспособно изменять людей. Их встряхивает, побуждая к исканию Живого Бога и истинному следованию за Ним, лишь практика победной жизни пожилых христиан и умудрённых жизненным и духовным опытом наставников. Хорошо понимая свою ответственность перед грядущим поколением, псалмопевец Давид говорил: «Боже! Ты наставлял меня от юности моей, и доныне я возвещаю чудеса Твои. И до старости, и до седины не оставь меня,

Боже, доколе не возвещу силы Твоей роду сему и всем грядущим могущества Твоего» (Пс. 70:17-18).

Как всякая дорога имеет своё начало и конец, так и жизненный путь человека, начавшись его рождением, заканчивается смертью. Мы не знаем, почему Творец одному даёт дожить до глубокой старости, а другому полагает конец жизни в раннем детстве или в дни цветущей юности. Почему кто-то переступает черту восьмидесятилетия, сохраняя здоровье, силы и способность к попечению о своём теле, а кто-то, будучи тяжело болен, многие годы не живёт, а лишь существует, всецело завися от постоянной помощи и заботы других. Бог не даёт этому объяснений, однако перед лицом смерти все становятся равны, потому что рано или поздно она приходит и к тем, и к другим. Ей никто не может помешать, как ничто не смогло воспрепятствовать и нашему рождению.

Люди мира представляют себе смерть либо как забвение и небытие, либо стараются об этом просто не думать. Говорить вслух о смерти в достойном обществе считается невоспитанностью и знаком дурного тона. Но даже если во всеуслышание кто-то и отважится упомянуть о «последнем рубеже», редко при этом вспоминает Христа и Его воскресение, а значит и не видит в уходе из жизни вход в «триумфальную арку». Христиане в подходе к приближающейся смерти ведут себя также неодинаково, хотя, казалось бы, имеют одно и то же упование на встречу с Иисусом в вечности, что объясняется духовным состоянием и их личными взаимоотношениями с Господом. Тот, кто проводил номинальное христианство, являясь в сущности лишь посетителем церкви, старея, либо терзается отсутствием уверенности в спасении, либо до конца своих дней остаётся духовно слепым, утешаясь ложной надеждой, вложенной в него на протяжении многих лет различными наставниками.

Разумеется, каждому человеку, молодому и старому, здоровому и больному, хочется жить. Смерть пугает нас своей неизвестностью и неизбежностью. Её призрак нависает над каждой душой, парализуя и лишая мужества.

Одни пытаются отвлечься от этих мыслей, развивая бурную деятельность. Другие тешат себя надеждами, что смерть придёт к ним нескоро. Третьи просто не желают об этом думать. Только страх не уходит, время от времени возвращаясь с новой силой. При этом люди боятся обычно не столько самой смерти, сколько того, как это будет происходить, то есть момента встречи с ней, который может совершиться в любую минуту с каждым из нас: с молодым и старым, богатым и бедным, с верующим и неверующим. Ведь никто не знает часа и дня своего отшествия с земли.

В Первом Послании Коринфянам 15:26 смерть названа нашим последним врагом, тем не менее, решающее слово принадлежит не ей. Есть нечто великое, что ждёт нас за её порогом, и для христиан оно означает не только великое, но и прекрасное. Один человек выразил эту мысль так: «То, что для гусеницы является концом жизни, для бабочки, находящейся в ней, становится её началом». Закат солнца знаменует собой не только конец прошедшего дня, но и предвещание следующего. Известный христианский писатель и теолог Ф. Борэма в одной из своих книг написал: «Однажды короткий день моей жизни тихо придёт к закату. Солнце опустится за горизонт... Но я знаю, что потом из сумерек поднимется светлая заря, несравнимая ни с одним из моих земных рассветов. Из последних красок заката восстанет ясный день, подобного которому я не видел и никогда не представлял. Тот день вернёт всё то, что забрали у меня земные дни, и уж он-то никогда не покроется сумерками». Таким образом, смерть знаменует собой наш закат в земной стране и рассвет в другой – небесной и вечной.

Для истинно верующих людей смерть означает переселение в лучшее место и завершение предназначения, для которого они были созданы. Апостол Павел считал преимуществом «выйти из тела», чтобы «водвориться у Господа» (2Кор. 5:8). Конечно, переход в вечность — путешествие, доселе для нас неведанное. Перейти реку смерти — это значит вступить в воды, в

которых мы никогда ещё не бывали. Что ожидает нас после того, как из груди вырвется последний вдох, а сердце ударит в последний раз, мы не знаем. В одном лишь можно не сомневаться, что этот путь не покрыт полным мраком, потому что есть Тот, Кто прошёл по нему прежде нас. Причём не просто прошёл, но и вернулся, чтобы перевести и нас через эту пугающую неизвестность. Поэтому боящимся Господа, то есть тем, кто жил с Ним и для Него, не стоит страшиться смерти и с ужасом думать о её приближении, тем более, если они живут упованием на милость Божию и спасение, купленное ценой крови Иисуса Христа.

Если христианин панически боится смерти и трепещет при мысли о приближающейся вечности, это является настораживающим признаком, говорящим о его неготовности предстать пред лицом Господа. Такое обычно бывает, когда всё недоброе, что было соделано им в жизни, не приведено в порядок. К примеру, одна женщина, которая более шестидесяти лет считала себя истиной христианкой, когда ей перевалило за восемьдесят, не уставала повторять, что не хочет умирать. Мало того, многое в её поведении и высказываниях указывало на то, что она панически боится перехода в вечность. Стараясь скрыть этот страх от домочадцев и окружающих людей, она убеждала всех, что нужна ещё на земле, чтобы молиться за своих внуков, детей и погибающих грешников.

Все попытки желающих помочь навести её на мысль о необходимости подготовки к встрече с Господом, приведении в порядок соделанного недоброго и примирения с теми, кто ей казался врагом, она без размышления отклоняла, уверяя, что Бог ей уже всё давно простил, и в этом нет никакой необходимости. Её утверждение, что она спасена, основывалось на том, что в годы юности она пережила покаяние и обращение к Господу, а впоследствии и водное крещение. Эта христианка не хотела даже думать, что вся её последующая шестидесятилетняя жизнь не соответствовала Священному Писанию и уж тем более не являлась светом и

солью для окружающих. Выглядело так, что она строила своё спасение на первом однократном раскаянии в далёком прошлом. Дело закончилось тем, что в глубокой старости эта женщина потеряла здравый рассудок и делала жуткие вещи, ставившие под сомнение постоянно подчёркиваемое ею перед всеми внешнее благочестие. Отвергая долгие годы милость Божию, указывавшую на то, что в её жизни было неверно, оказавшись в состоянии старческого слабоумия, она до самой смерти не получила больше возможности исправить что-либо в своей жизни.

Итак, страх перед смертью и боязнь перехода в вечность связана у людей не столько с предстоящими страданиями или болями, сколько с ожиданием того, что произойдёт с ними после смерти. Ведь, представ пред Господом, каждый человек обязан будет дать Ему отчёт за свои дела, слова, мысли, поступки, грехи и всю прожитую им на земле жизнь. Многие христиане считают, что верующий человек на суд не приходит, опираясь на слова Иисуса: «Истинно, истинно говорю вам: слушающий слово Моё и верующий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную и на суд не приходит, но перешёл от смерти в жизнь» (Ин. 5:24). Однако в той же Библии есть намного больше стихов, которые прямо или косвенно говорят о неизбежности суда для всех без исключения, например: «Человекам положено однажды умереть, а потом суд» (Евр. 9:27); «Все мы предстанем на суд Христов» (Рим. 14:10); «Всем нам должно явиться пред судилище Христово, чтобы каждому получить соответственно тому, что он делал, живя в теле, доброе или худое» (2Кор. 5:10).

Именно мысль о вечности и грядущем суде Божием побуждает нас вести себя достойно христианина. Если бы не эта сдерживающая узда, многие дети Божии последовали бы примеру людей мира. Казалось бы, какое отличие между участью праведника и нечестивого, если все мы должны когда-то умереть и быть забытыми, как и все остальные? Какая разница, живём ли

мы благочестивой жизнью или же порочной и ничтожной? Ведь смерть, являющаяся великим уравнителем, все жизни заканчивает одинаково!

Именно такой подход к ценности земного бытия диктует сейчас людям следующий современный девиз: «Наслаждайся жизнью, насколько можешь, пока ты жив, потому что это всё, что нам вообще дано. Другого ничего нет, а значит, нет и иного смысла». Такой фатализм и подобная мирская мудрость лежат в основании практического атеизма, отвергающего существование Бога, в связи с чем огромная часть человечества бесшабашно, под раскаты дьявольского хохота катится во тьму. Однако всё выглядит совершенно иначе, если в нашей судьбе Бог играет главную роль и если мы верим в жизнь после смерти. Как отрезвляюще звучит потрясающее своей строгостью и неизбежной реальностью предупреждение Библии: «Бойся Бога и заповеди Его соблюдай, потому что в этом всё для человека; ибо всякое дело Бог приведёт на суд, и всё тайное, хорошо ли оно, или худо!» (Еккл. 12:13-14).

Таким образом, осознание неправильности и недостойности прожитой земной жизни вселяет в человека страх перед приближающейся смертью. Известный русский писатель Лев Толстой в одном из своих произведений писал об этом так: «Не оттого люди ужасаются мысли о плотской смерти, что они боятся, чтобы с нею не закончилась их жизнь, но оттого, что плотская смерть явно показывает им необходимость истинной жизни, которой они не имеют». Однако и это ещё не всё. Страх перед смертью является следствием разорванной связи с Небесным Отцом и потери доверия к Нему, а также результатом духовного охлаждения или отступления от веры. Восстановление близости с Господом обычно устраняет его. Именно по этой причине можно только порадоваться за тех, кому Господь перед смертью даёт желание, стремление и возможность подготовиться к встрече с Ним в вечности. Так, одна пожилая женщина, вполне сознавая, что скоро расстанется с землёй, в своём последнем душепопечительском письме, отправленном незадолго до своей смерти, написала:

«Кроме всех моих проблем со здоровьем (панкреатит, диабет, гипертоническая болезнь и ишемическая болезнь сердца с приступами стенокардии) у меня обнаружили ещё и рак молочной железы с метастазами в подмышечные лимфоузлы. Учитывая мой преклонный возраст и сопутствующие заболевания, делать операцию, а также последующую за ней химиотерапию и радиоактивное облучение не имеет смысла. В связи с этим моя смерть стала медленно приближающейся реальной действительностью. Сейчас меня больше всего занимает мысль о необходимости подготовки к этому переходу, чтобы без страха предстать пред Господом. В свете вечности всё, что на земле было для меня когда-то важно и дорого, потеряло всякую ценность. Что играет огромную роль в глазах людей, не имеет уже больше никакого значения. Хочется только одного – мира с людьми и Господом. Благодарю Бога, что Он дарует мне ещё возможность и время исправить то, что может стать препятствием к скорой встрече с моим Спасителем. Привожу в порядок свои отношения с ближними, прося их о прощении за всё недоброе. Раньше страх перед мнением людей, стыд и гордость мешали мне сделать это. Теперь же всё человеческое отодвинулось в сторону. Просматривая прошедшую жизнь и листая страницы своей памяти, я обнаружила, что у меня осталось два греха, которые я никогда ещё не приносила в свет. Желая оставить их на земле, я сейчас их исповедую...».

Нечто подобное открыл мне перед своей приближающейся смертью и один Божий служитель, много лет исполнявший труд руководителя в большой христианской миссии. «На пороге вечности, – говорил он, – понимаешь, что теория и практика духовной жизни – это совершенно разные вещи. Как христиане мы теоретически знаем, что должны иметь уверенность в спасении по вере и с этой мыслью приближаться к вечности. Мы помним также о словах, которые не раз слышали

с кафедры, что верующий человек не судится, в то время как не верующий в Иисуса уже осуждён. Но одно дело — знать об этом в теории, и совсем другое — пережить на практике то, через что проходит каждый умирающий человек. И это не что иное, как вопрос о том, смогу ли я без страха предстать пред Господом со всем тем, что сделал и чем жил?».

За несколько дней до смерти, страдая от мучительных болей и периодически задыхаясь от удушья, он молился: «Господи! Почему и за что на смертном одре Ты допустил для меня такие невыносимые страдания?! Чем я их заслужил, всецело отдавая себя на служение Тебе всю свою жизнь? Мне непонятно это здесь, но, возможно, воле Твоей угодно открыть мне цель и смысл такого перехода лишь когда я попаду в вечность. Сохрани меня от ропота и возмущения в последние минуты моей земной жизни! Помоги подойти вместе с Тобой к реке смерти, которая уже передо мной, и поддержи Своей могучею десницей, когда я войду в её жуткие воды! Ты победил смерть, так даруй и мне сейчас милость с Твоей помощью одержать над ней мою последнюю на земле победу!».

Тяжкие предсмертные муки стали для этого благословенного мужа Божьего тем чистилищем, в котором душа прошла последние приготовления к встрече с её Женихом в вечности. Бог и в этом не сделал ошибки. Спустя две недели выяснилось, что его заключительные страдания были на самом деле не наказанием, а благословением. Приехав на похороны, я услышала удивительное свидетельство. Оказывается, над постелью умирающего висел отрывной календарь, на каждом листке которого был помещён один какой-нибудь стих из Священного Писания. С каждым днём силы всё больше и больше покидали истерзанное тяжёлой болезнью тело страдальца. Несмотря на сильные боли, из-за которых он вынужден был регулярно получать инъекции морфия, разум и сознание его оставались совершенно ясными. Последние несколько недель, оглядываясь на прошедшую жизнь и готовясь к переходу в вечность, он снова и снова задавал себе вопрос: «Всех ли я простил? Нет ли ещё какого-нибудь человека, перед которым я виновен, и у кого мне необходимо попросить прощения?».

Вечером каждого дня, дотягиваясь слабеющей рукой до календаря, он отрывал листок уходящего дня, прочитывал написанный на нём текст и откладывал в сторону, однако в последние два дня перед смертью был уже не в состоянии этого сделать. После того, как в полночь, за десять минут до окончания очередного дня, он сделал последний тяжёлых выдох, его дочь невольно бросила свой взгляд на висевший над ним календарь, и только тогда заметила, что на листке указана дата позапрошлого дня. Не отдавая отчёта в своих действиях, она оторвала один листок, потом другой... и от изумления вскрикнула. На листке заканчивающегося дня, ставшего датой смерти её отца, выведенные крупным, жирным шрифтом, были написаны следующие слова: «Истинно говорю тебе: ныне же будешь со Мною в раю» (Лк. 23:43). Что ещё могло бы стать для близких покойного лучшим доказательством того, что дорогой им человек взят Господом на небеса?!

Вспоминая об этом на его похоронах, я думала о том, какая это всё-таки великая милость — перед приближающейся смертью ещё раз в свете Библии просмотреть и проанализировать свою прожитую жизнь, а при возможности и сделать нужные приготовления к прощанию с землёй и остающимися на ней родными и близкими! Именно так поступила одна христианка, которая всегда была для своих домочадцев вроде бы и незаметным, но в то же время ярким примером. Похоронив в свои восемьдесят лет мужа-служителя, эта сестра, несмотря на преклонный возраст, продолжала трудиться в меру своих сил, занимаясь с внуками или полностью одряхлевшими людьми в доме престарелых. Никто не слышал от неё ни сетования на одиночество, ни жалоб, ни стонов, хотя она и страдала несколькими хроническими заболеваниями.

Спокойно говоря о приближающейся смерти, эта умудрённая жизнью женщина убеждала таких же, как

она, старых людей сознательно готовиться к переходу в вечность, наводя порядок в своих отношениях с родственниками, друзьями, знакомыми и соседями. Чтобы после смерти ни в чём не быть бременем для своих детей, она наводила порядок в шкафах, сортировала вещи, выбрасывала ненужное и раздаривала то, что ещё хорошо сохранилось. «Мне это всё уже больше не нужно, — объясняла она. — Пусть другие ещё попользуются, вспоминая нас с мужем добрым словом. Кроме того, у моих детей и внуков будет меньше работы, когда я умру. Мне хочется хотя бы этим ещё раз явить им свою любовь и оказать помощь». Так она готовилась в последний путь, не подозревая о том, что именно этим становилась для близких и окружающих людей живым, незабываемым примером.

Другая верующая женщина, которой также перевалило за восемьдесят, прожив с мужем не лучшую, полную разногласий и непонимания жизнь, похоронив его, решила, что, родив и вырастив детей, она тем самым заслужила их полную заботу о себе. Её претензиям и требованиям не было конца. Она постоянно высказывала недовольства, что её мало любят и слишком редко посещают (одного раза в неделю ей казалось недостаточно). Причиной возмущений было и то, что дети не слушали её советов. Она не уставала жаловаться знакомым, что ей одиноко и скучно, но никто этого не замечает. Будучи ещё в состоянии что-то делать, старушка прекратила все хлопоты по дому, говоря, что достаточно потрудилась за свою жизнь, чтобы иметь теперь право на отдых; и как она когда-то присматривала за ними, так и они теперь обязаны ухаживать за ней. Таким образом, почти не двигаясь, она сидела неделями, месяцами и годами, ожидая от своих детей исполнения всех своих капризов, так что стала для них каждодневным испытанием. Являясь христианами и будучи научены повиновению с раннего детства, дочки и сыновья изо всех сил старались ей угодить, исполняя все её желания.

Ожидая от своих детей претворения в жизни заповеди «почитай отца и матерь твою» (Втор. 5:16) и слов Священного Писания «Дети, будьте послушны родителям во всём, ибо это благоугодно Господу» (Кол. 3:20), родители, к сожалению, часто забывают ещё одно, следующее за этим наставление: «Отцы (а также и матери) не раздражайте детей ваших, дабы они не унывали» (Кол.3:21). Именно это происходило и в данном случае. Сами уже находившиеся в преклонном возрасте, дети этой христианки настолько уставали от претензий и требований своей матери, что посещали её (живущую в доме одной из дочерей) только из чувства долга, потому что часто уже просто не могли её слышать. А когда потребовался за нею уход, делали это, «скрепя сердце», в тайне желая, чтобы она поскорей отошла в вечность. Так что, стоило ли удивляться тому, что известие о её смерти было принято всеми ими с тайным вздохом облегчения.

Эти два примера, столь похожих и в то же время очень разных, ясно показывают, как по-разному верующие проводят своё христианство и в каком неодинаковом духовном состоянии переходят в вечность. Первая мать, забывая себя, всю жизнь старалась давать и давать (что, собственно, и делает настоящая материнская и истиная христианская любовь), поэтому стала примером и благословением для всех окружающих, вторая же требовала к себе любви, внимания и уважения, став, в конце концов, даже для своих собственных детей настоящим наказанием.

Жизнь показывает, что приближение человека к смерти довольно часто связано с плотскими страданиями, что имеет свой смысл. Ведь Слово Божие говорит не напрасно, что «страдающий плотью перестаёт грешить» (1Пет .4:1). Переносимые боли обращают наш взор к небесам, а это именно то, что особенно важно в минуты расставания с землёй. Самые тяжкие страдания могут привести к полной и коренной перемене сердца человека и стать для него лучшей подготовкой к вечности. Так, к

примеру, один христианин, который десятки лет посещал церковь, по характеру был настолько грубым, чёрствым и требовательным, что жена и их двенадцать детей изнывали под гнётом его деспотизма. В доме царили жёсткие неписаные законы, которые все должны были неукоснительно исполнять. Малейшие уклонения от них вызывали у главы семьи такой взрыв негодования и гнева, что всем хотелось поскорее исчезнуть с его глаз.

Сыновья и дочери только и ожидали того момента, когда, повзрослев, смогут оставить опостылевший им родительский дом, чтобы начать совершенно иную жизнь. Слёзы буквально не высыхали на глазах их бедной матери, которая постоянно разрывалась сердцем между мужем и ими. Казалось, что десятилетиями возносимые ею за своего супруга молитвы оставались безответными. Прошли годы. Дети выросли и один за другим ушли из дома, унося в сердцах боль и горечь обид за все нанесённые им отцом унижения и оскорбления. Господь, являющийся заступником всех обиженных, благословил их прекрасными семьями, но печаль об отце не проходила.

И вот наступил момент, когда Бог, начав действовать, положил этого человека на одр болезни. Многие тяжкие недуги скосили некогда сильное и здоровое тело, которое начало заживо разлагаться, что сопровождалось почти непрекращающимися, нестерпимыми болями. Но хотя с одной стороны они жестоко терзали его тело, с другой – смягчали и растапливали лёд холодного и очерствевшего сердца. Со временем тот, взгляда и слова которого все боялись, стал преображаться. Теперь умирающий со слезами благодарил жену за её терпеливый уход и любое проявление к нему нежности, а у детей многократно просил прощения за своё жестокосердие. Приходившие навестить его дочери и сыновья были не в силах сдерживать слёз, когда он просил позволенья обнять и прижать их к себе, потому что не могли себе даже представить, что он вообще способен на отцовскую ласку. Духовная слепота этого некогда жестокого, бессердечного человека прошла, и он с сокрушением признавал, как много зла всем причинил. Жену и детей поражало терпение и смирение, с которыми он, как нечто заслуженное, принимал свои страдания, в молитве благодаря за них Господа. С его лица полностью исчезло обычное жёсткое и холодное выражение. В глазах светилась радость и любовь. Он стал просто неузнаваемым и так день за днём приближался к вечности.

Многие люди переживают о том, что не имеют достаточно сил, чтобы встретить свою смерть спокойно. Конечно, этих сил у нас сегодня нет, потому что при обычных условиях, когда мы живы и здоровы, они нам просто не нужны. Эти силы будут даны нам Спасителем в тот час, когда они понадобятся для перехода в вечность. В известной всему христианскому миру книге Джона Буньяна «Путешествие пилигрима в небесную страну» рассказывается о том, как Христианин приближается к реке смерти, которую ему необходимо было перейти. Эта широкая, глубокая и бурная река, через которую нет моста. Каждый человек, подошедший к ней, должен был преодолеть это последнее препятствие на пути к Небесному Граду. Никому, кроме мужей древности – Еноху и Илии, – не удалось этого избежать. Интересным в описании является то, что глубина воды в реке смерти для каждого входящего в неё зависела от силы его веры. Чем сильнее вера у человека, тем мельче казалась ему река, и наоборот, чем слабее вера, тем глубже она для него была. Для Христианина, вошедшего в воду, река оказалась чрезвычайно тяжёлым испытанием. Стоило ему войти в реку, как он стал погружаться в неё с криком: «Я тону в водах глубоких, и волны накрывают меня с головой!». Идущий же вместе с ним Уповающий, войдя в те же воды, не только не впал в отчаяние, но и чувствовал в себе силы поддерживать своего спутника словами: «Мужайся брат, я чувствую дно, и оно твёрдо!». В ответ на это Христианин только воскликнул: «Увы, друг мой, ужас смерти овладел мною, и не увижу я страны, где текут молоко и мёд».

Далее Джон Буньян с удивительной ясностью и точностью описывает душевное состояние человека, объятого страхом смерти: «При этих словах беспросветная мгла окружила *Христианина*, и он уже больше ничего не видел перед собой. Лишь изредка произносил он бессвязные слова, выдающие его ужас и страх навеки остаться здесь, так и не увидев Небесного Града. Прежде совершённые им недобрые дела, всплывая в памяти, терзали и мучили его. Ему казалось, что злые духи стоят рядом, будучи готовы унести к себе его осквернённую грехом душу. *Уповающий* с трудом удерживал своего товарища над поверхностью. Иногда от слабости он выпускал его из рук, и тогда Христианин совсем исчезал под водой».

Из этого короткого отрывка аллегории хорошо видно, через какую ужасную последнюю битву может проходить верующий человек, приближаясь к вечности, и как сатана посылает свои раскалённые стрелы сомнений, неверия и отчаяния уже на подходе к Небесному Граду. Интересны слова Уповающего, которыми он старается придать силы и мужества захлёбывающемуся в водах реки смерти Христианину: «Милый брат, это смущение и этот ужас, которые объяли тебя, не означают, что Господь тебя оставил. Он хочет испытать тебя, действительно ли ты в своей нужде будешь надеяться лишь на Него Одного и помнишь ли ты Его милость?».

Слышишь ли и ты это, душа, переживающая сейчас подобные минуты! Пусть в болях и скорби, но ты приближаешься к чудному моменту встречи с твоим ни с кем несравнимым Женихом, Который всю твою жизнь на земле любил тебя так, как никто другой не любил, и в этой Своей Божественной любви остался верным до самой последней минуты. Приближаясь к берегу реки смерти и входя в её жуткие, холодные воды, снова и снова вспоминай слова Его обещания: «Не оставлю тебя и не покину тебя!» (Евр. 13:5), а это значит, что не силой своей, а с помощью силы Спасителя ты достигнешь другого берега и окажешься у врат Небесного Града. Там

ждут тебя посланные на встречу ангелы Божьи, чтобы привести к престолу Того, для Кого ты жил на остающейся теперь позади тебя скорбной земле. Своей доброй рукой Господь отрёт последние слёзы с твоих очей, и в Его нежных объятиях ты забудешь о всех своих страданиях, успокоившись навеки. Вслушайся в последние, напутствующие слова, которые оставлены тебе в утешение для этих последних трудных минут земной жизни Тем, Кто уже ожидает встречи с тобой в вечности: «Кто это восходит от пустыни, опираясь на своего возлюбленного?» (Песня Песней 8:5). И этот «кто» — не кто иной, как ты, дорогая душа! Так пройди же без страха последний отрезок своего пути на земле, уповая на силу Того, Кто сопровождает сейчас тебя и вот-вот уже станет навеки твоим Возлюбленным!

Не бойся умереть. Боятся разве зёрна Пшеницы или ржи, когда для них земля Могилой станет? Кротко и покорно Они умрут, чтоб вновь цвели поля!

Не бойся умереть. Боится разве колос Румяной осенью среди друзей своих, Когда жнецов он слышит громкий голос И видит блеск серпов в руках у них?

Не бойся умереть. Боится разве странник Усталый вечером, завидев отчий дом, Не с радостью ли он в конце своих скитаний Желает встречи с благостным Отцом?

Спаситель – наша жизнь и оправданье! Для страха основанья в сердце нет! Что в этом мире? Скорби да страданья, А в мире горнем – вечный Божий свет!

Не бойся умереть. Все Божии святые В последний час взирали в небеса.

И мы оставим скорби все земные И перейдём в обители Отца.

В заключение этой последней главы хотелось бы ещё сказать несколько слов утешения тем, кто, потеряв самых близких им людей, от горя не находят себе нигде покоя и места. Да, друзья! Скорбь вашей утраты велика. Это мрак, темнее которого трудно себе даже представить, и удар, который трудно пережить. На душе пусто и страшно, а в сердце нестерпимая боль и глухая, безысходная тоска. Это то, что несёт с собой смерть. Причём, особенно тяжело, когда она забирает у нас дорогих нам людей внезапно, оставляя нас наедине с нашим горем, скорбью и нахлынувшими неразрешимыми проблемами. При мысли об этом холодеет душа, опускаются руки, перечёркиваются планы, теряется радость и пересматриваются взгляды, касающиеся смысла жизни. Даже вера, которая раньше придавала силы и мужество, как будто теряется.

Всё это, несомненно, очень тяжело. Только постарайтесь понять, что в этом вы не одни. Все люди время от времени соприкасаются со смертью своих близких, включая и тех, кто верит в Иисуса. Обращаясь в своём послании к фессалоникийцам, также потерявшим своих близких, апостол Павел убеждал их, чтобы они «не скорбели, как прочие, не имеющие надежды» (1Фес. 4:13). Плакать при разлуке с любимыми и дорогими нам людьми вполне естественно, однако, делая это, не надо скорбеть так, как будто мы расстаёмся с ними навсегда. Есть три истины, которые должны принести утешение тем, для кого настал сейчас черёд провожать близких сердцу людей в их последний путь:

1. Души христиан не умирают, а водворяются у Господа, где нет уже ни скорбей, ни страданий, ни боли, ни слёз. Они отдыхают после трудов, покоясь в Божьих обителях. На могильной плите одного глубоко верующего человека были высечены такие слова: «Не плачьте обо мне сейчас, не плачьте никогда. Иду туда, где отдыхать смогу теперь всегда».

- 2. Христос придёт в мир за каждым чадом Своим, независимо от того, будем мы к этому времени живы или умрём. Он вернётся за всеми нами, как когда-то это предсказал: «И увидят Сына Человеческого, грядущего на облаках небесных с силою и славою великою; И пошлёт Ангелов Своих с трубою громогласною, и соберут избранных Его от четырёх ветров, от края небес до края их» (Мф. 24:30-31).
- 3. В будущем нам предстоит непременная встреча и радостное воссоединение с теми, о ком мы сейчас безутешно плачем. Чтобы убедиться в этом, вспомните слова апостола Павла, который писал: «Потом мы, оставшиеся в живых, вместе с ними восхищены будем на облаках в сретение Господу на воздухе, и так всегда с Господом пребудем» (см. 1Фес. 4:17).

Таким образом, хотя у вас на время произошло разделение с близкими людьми, ваша встреча всё равно произойдёт, и совершится она на небесах, в славном присутствии Спасителя. Поэтому поступите сейчас так, как это сделала одна пожилая христианка. Являясь женой благословенного мужа Божьего, она всю жизнь по мере сил и возможностей помогала ему в его служении, имея глубокие личные отношения с Господом. Будучи верной спутницей в жизни, она явила удивительную стойкость, терпение и мужество, поддерживая своего умирающего супруга в его мучительных предсмертных страданиях. Какими благословенными, наполненными любовью и благодарностью друг за друга были последние, проведенные ими совместно часы, когда она ласково гладила его руки, читала ободряющие стихи из Священного Писания, шептала на ухо полные любви и нежности успокаивающие слова! На похоронах она удивила всех своим самообладанием и исходящим от неё спокойствием и умиротворением. «Ну что вы меня жалеете! - говорила она высказывающим ей свои соболезнования. – Я радуюсь за моего мужа, потому что он не просто умер, а ушёл к Господу, и я счастлива, что смогу скоро последовать за ним, чтобы никогда уже больше не расставаться!».

О, как было бы чудесно, если бы все мы, называющие себя христианами, были способны так же, как она, провожать своих супругов и близких людей в их последний путь с радостным упованием на встречу с ними у ног Спасителя! Да, мы многого можем не понимать, однако всё равно нужно полагаться на премудрость Того, Кто никогда и ни в чём не делает ошибок. Смерть наших дорогих не должна украсть у нас веру в Бога, а заодно с ней и весь смысл жизни. Поэтому утешьтесь словами Священного Писания: «Дорога в очах Господа смерть святых Его» (Пс. 115:6).

Находясь в тюремной камере, в которой мог в любой час умереть, апостол Павел написал ставшие утешением и поддержкой для нас, христиан, слова: «Ибо для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение» (Фил. 1:21), что может означать: «Если продолжится моя жизнь — буду служить Христу, а если умру — так это ещё лучше». В этих словах звучит не только надежда на избавление от скорбей и страданий, но и упование на Агнца Божьего, умершего за грешников и воскресшего из мёртвых, Который пребывает теперь на небесах, где, как и Павлу, приготовлено место для каждого верного и преданного Его последователя. Такая надежда на встречу с Иисусом в вечности поддерживает нас в самые трудные минуты, придаёт смысл жить дальше по воле Всевышнего и наделяет силой протягивать руку помощи другим.

Так давайте же, дорогие мои, продолжим дальше лежащий ещё перед нами земной путь, чтобы, когда пробьёт и наш час, быть готовыми к переходу в вечность, чтобы каждый смог, подобно апостолу Павлу, спокойно и с твёрдой уверенностью, сказать: «Время моего отшествия настало. Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный» (2Тим. 4:6-8).

# Библиография

- 1. Gary R. Collins "Die biblichen Grundlagen für beratende Seelsorge", Verlag "Franke", Marburg an der Lahn, 1995
- 2. Gary R. Collins "Handbuch der biblischen Seelsorge", Verlag "Franke, Marburg an der Lahn, 1996
- 3. Friedhelm Stich "Seelsorge", Brunnen Verlag, Gießen, 1999
- 4. M. Dietrich "Die Ketten fallen" (Biblische Seelsorge an okkult Belasteten). Im Selbstverlag, 1995
- 5. Peter Zimmerling "Beichte-Ermutigung zum Neuanfang", Brendow Verlag, 1988
- 6. Dr. Kurt E. Koch "Seelsorge und Okkultismus", Brunnen Verlag, Öhringen, 1982
- 7. Otto Riecker "Die Seelsorliche Begegnung", Brunnen Verlag, Giessen/Basel, 1986
  - 8. Вочман Ни «Духовный человек»
- 9. Вочман Ни «Духовный авторитет», Джерело життя», Киев, 1997
- 10. Освальд Зардерс «Ответственность, руководство, служение», «Свет на востоке», Корнталь, 1986
- 11. Брюс Уилкинсон «Личная святость в часы искушений», Изд. «Путешествие по Библии», Киев, 2003
- 12. Билли Грэм «Справочник душепопечителя», Изд. «Библия для всех», Санкт-Петербург, 1999
- 13. Ежедневное христианское чтение «Хлеб наш насущный», Изд. «Библейский радиокласс», Минск, 2008
- 14. Уильям Макдональд «Библейские Комментарии для христиан. Новый Завет», CLV "Christliche Literatur-Verbreitung e. V.", Bielefeld, 2000
  - 15. Л. Б. Кауман «Потоки в степи», Grace Press, 1996
- 16. Освальд Чемберс «Не зная куда», Изд. «Библейский Радиокласс», Минск, 2003
- 17. Альф Лонэ «Завтра начинается сегодня», Изд. «Передайте дальше», Vancouver, Wa. 2005

# В издательстве миссии «Живые воды» можно приобрести следующие книги и компакт-диски:

- «Пробуждение начинается с меня» Л. Плетт
- «Время начаться суду с дома Божьего» Л. Плетт
- «Глас вопиющего в пустыне» Л. Плетт
- «Путём исканий» Л. Плетт
- «Meine Suche mein Weg» L. Plett (немецкий пер.)
- «By Way of Searching» L. Plett (английский пер.)
- «Духовные болезни» Л. Плетт
- «Dvasinės ligos» L. Plett (литовский пер.)
- «Duchovné choroby» L. Plett (словацкий пер.)
- «Когда плачет душа» Л. Плетт
- «Хождение во свете» Л. Плетт
- «Gyvenimas šviesoje» L. Plett (литовский пер.)
- «Chodenie vo svetle» L. Plett (словацкий пер.)
- «Соединённые Богом» Л. Плетт
- «Откровенный разговор» Л. Плетт
- «Имеющие вид благочестия» Л. Плетт
- «Между Христом и сатаной» К. Е. Кох

Компакт-диски в формате MP3 с вышеуказанными озвученными (аудио) книгами Людмилы Плетт

Компакт-диски с классическими христианскими песнями в исполнении Л. Плетт и С. Нойфельд: «Наша жизнь, как свеча на столе» и «Живые воды»

Компакт диски в формате MP3 с записями душепопечительских бесед Людмилы Плетт и проповедей евангелиста из Южной Африки Тревора Даль (русский синхронный перевод с английского)

### К сведению читателей:

Короткое описание десяти книг Людмилы Плетт можно найти на сайте издательской миссии «Живые воды» www.wasserdeslebens.org в рубрике «Каталог» (книги).