


Ludmila Plett 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Garīgās slimības 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Izdevniecība: 
„Wasser des Lebens” e. V. 

Kolomanstrade 32 
73527 Schwabisch Gmūnd 

Germany 



Ludmila Plett 
 

„Garīgās slimības” 
 
 
 

Izdevniecība  
Misija „Dzīvie ūdeņi” 

Adrese pasūtījumiem Vācijā  
Wasser des Lebens e. V. 

Kolomanstrase 32 
73527 Schwābisch Gmūnd 

Germany  
 
 

Telef. +49 (0) 7171 – 39734 
Faks: +49 (0) 7171 – 939152 

E –Mail: info@wasserdeslebens.org 
Internets: www.wasserdeslebens.org  

 
 

Copyright by Ludmila Plett 
Autortiesības ir aizsargātas un pieder autoram 

 
 

Tulkotāja Dace Balode 
Korektore Ilze Marija Vesterlunda 

 
 

Bībeles citāti no  
Latvijas Bībeles biedrības izdevuma 2001.gads 

(1965. GADA IZDEVUMA REVIDĒTAIS TEKSTS) 
 
 

ISBN 978-3-935308-36-6 
 

Pirmais izdevums, 2019. gads 



Saturs 
 
 

Lpp. 
 
Autora priekšvārds.........................................................4 
 
1. Rūgtums – vulkāns cilvēka dvēselē...........................7 
 
2. Mēle – elles aizdedzināta.........................................29 
 
3. Cilvēka miesīgās dabas manifestācijas....................50 
 
4. Grēki pret tuvāko .....................................................69 
 
5. Naudas kārība – visu ļaunumu sakne.......................95 
 
6. Netikumi, kas dzimuši no acu kārības un miesas  
    iegribām. ................................................................118 
 
7. Lepnība – krišanas priekšvēstnesis........................140 
 
8. Mūsdienu farizejisms.............................................160 
 
9. Grēki, kas ir tiešs izaicinājums Dievam ................181 
 
10. Pēdējo laiku baznīcas garīgais nespēks ...............212 

 



Autora priekšvārds 
 

Sešpadsmit gadus atpakaļ, kad Tas Kungs aicināja 
mani dvēseļu aprūpes kalpošanā, uzreiz nācās saskarties ar 
to, ko visas savas dzīves laikā nebiju piedzīvojusi. Šobrīd 
nestāstīšu kā tas notika, jo par to jau ir rakstīts grāmatā 
„Meklējumos”, teikšu tikai, ka kopš tā laika man sāka at-
vērties līdz šim nepazīstamā garīgo slimību pasaule, tā pa-
rādot baznīcā esošo dvēseļu reālo stāvokli. 

Gan mācoties medicīnas institūtā, gan vēlāk, strādājot 
par ārsti, es nebeidzu brīnīties par slimībām, kas piemeklē 
cilvēka ķermeni. Kļūstot par dvēseļu aprūpētāju, es biju vēl 
pārsteigtāka, redzot to kaišu daudzumu, kas nomoka cilvēka 
dvēseli. Tās visas apvieno viens mums labi zināms vārds – 
„grēks”. Pretēji tam, ka cilvēki par savas miesas kaitēm 
runā pilnīgi atklāti, dvēseles vainas pieņemts slēpt. Vispār 
to var saprast. Kurš gan vēlas runāt par to, kas tevi raksturo 
ne no tās labākās puses. Tā nu mēs ar dievbijīgu seju 
nākam uz dievkalpojumiem, apsēžamies, klausāmies, ko 
runā no katedras, lūdzamies, dziedam Tam Kungam slavas 
dziesmas, liecinām, īsāk sakot: spēlējam teātri, kurā mums 
ir nopietna, patiesa kristieša loma, bet lieliski apzināmies, 
ka sirds dziļumos, kurus neviens neredz, viss izskatās pavi-
sam savādāk. 

Daudzus kristiešus tāda dzīve neapmierina. Vēloties 
garīgu pieaugšanu, viņi mokas un vaid, meklējot ceļu, kā iz-
kļūt no šī pagrimuma un sava bēdīgā stāvokļa. Viņus neap-
mierina apgalvojumi, ka viss ir kārtībā un vajag tikai 
priecāties un pateikties Tam Kungam par dāvāto glābšanu, 
bet viss pārējais tiks piemests. Dieva tautas vidū arvien bie-
žāk novērojami meklējumi. Visspilgtāk par to liecina sāpju 
pilnās vēstules un telefona zvani ar lūgumiem pēc padoma 
un lūgšanu palīdzības. Taču, ir ne mazums tādu ticīgo, kurus 
šādas problēmas neuztrauc. Viņi ir visai apmierināti ar sevi 
un nevar saprast, kas tiem citiem pietrūkst. 

Neiroloģijā ir ļoti bīstami stāvokļi, kuri anestēzijas un 
arefleksijas veidā pavada paralīzes, komas un parēzes ga-
dījumus. Pacienti nejūt ne sāpes, ne pieskārienus. Viņu āda 
4



nereaģē uz ārējiem kairinātājiem, nav ādas un sauso dzīslu 
refleksu. Cilvēks vēl it kā ir dzīvs, bet atsevišķas viņa ķer-
meņa daļas jau ir kā mirušas. Ir skumji, ja tādā stāvoklī at-
rodas miesa, bet,  vēl sliktāk, ja kas līdzīgs piemeklē mūsu 
dvēseli. 

Tautā saka, ka acis ir dvēseles spogulis, un ja tas pa-
tiešām tā ir, tad sirds ir orgāns, kas atspoguļo cilvēka ga-
rīgo veselību. Ne velti ir rakstīts, ka „...no iekšienes, no 
cilvēka sirds, iziet ļaunas domas, nešķīstība, zādzība, 
slepkavība, laulības pārkāpšana, mantkārība, blēdība, 
viltība, ienaidība, skaudība, Dieva zaimošana, lepnība, 
vieglprātība” (Mk. 7:21-22). 

Slimība paliek slimība. Tā ir jāārstē. Lai cik ilgi mēs at-
liktu vizīti pie ārsta, agri vai vēlu nākas to darīt. Bet pieņem-
šanā pie viņa vajag izģērbties. Un tad gribi vai negribi, kauns 
vai nē, ir jāļauj sevi apskatīt, pie tam, brīžiem, tajā visnepa-
tīkamākajā veidā. Citādi, vienkārši nesaņemsi palīdzību. 

Tieši tā mēdz būt arī ar garīgajām slimībām. Arī tām 
bieži vien ir nepieciešama „izģērbšanās”. Tikai tagad tas 
notiek garīgā nozīmē. Bet tas mūsu lepnajam un augstprā-
tīgajam „ES” mēdz būt ļoti sāpīgi. 

Vairāku gadu garumā man ir nācies dzirdēt cilvēku lū-
gumus, lai tiktu uzrakstīta grāmata par dvēseļu aprūpi, un 
to var saprast. Šai tēmai kristiešu praktiskajā dzīvē tiek 
veltīts ļoti maz uzmanības. Taču, pirms runājam par pieeju 
garīgajām slimībām un to „ārstēšanas” principiem, no sā-
kuma ir jāizstāsta par to „simptomiem”. Medicīnas praksē 
ir gadījumi, kad, jūtot nespēku, cilvēki neapzinās, ka ir slimi. 
Kaut kas līdzīgs mēdz būt arī garīgajā dzīvē. Dvēseles cieš 
un mokās, nesaprotot, kas ar viņām notiek, un kādēļ viņas 
arvien vairāk un vairāk jūtas garīgi bezspēcīgas. 

Visiem ir zināms, ka grēks atdala mūs no Dieva, taču, 
neskatoties uz to, mēs turpinām grēkot un izliekamies, ka 
tas nav nekas īpašs, ka tā jau ir bijis visos laikos, tā ir tagad 
un tā būs vienmēr. Cilvēks taču ir nepilnīgs. Tā kā viss ir 
pilnīgi normāli. 

Taču, slimojot miesā, mēs neuzskatām, ka tāds stāvoklis 
ir kaut kas normāls, un darām visu iespējamo, lai izveseļotos 

5



un būtu veseli un laimīgi. Daudzi cilvēki savā veselībā sa-
skata savu galveno un lielāko laimi. Ja tas ir tā, tad cik gan 
vairāk tas attiecas uz mūsu garīgo veselību. Jo miesā uz šīs 
zemes mēs dzīvojam tikai laiciņu un tā beidzas, bet dvēsele 
iemantos mūžību. Tādēļ, atliekot malā visu pārējo, ir vērts 
pieķerties savām garīgajām slimībām. 

Ludmila Plett 
 
 
 
 

Ievadlūgšana 
 

Dārgo Pestītāj! Tu esi mūsu Kungs un mūsu Tēvs! Tavs 
Vārds saka, ka bez Tevis mēs ne nieka nespējam. Tādēļ, ap-
zinoties savu niecīgumu, es saprotu, ka bez Tevis es ne nieka 
nevarēšu un, ja Tevis tur nebūs, tad nespēšu nedz dalīties ar 
saviem ticības brāļiem un māsām, nedz dot šīm dvēselēm 
to, kas tām ir nepieciešams. Lūdzu, ja tas ir Tavs Prāts, svētī 
to, ko esmu nolēmusi tagad darīt. Tu zini savu bērnu rūpes. 
Tu zini vajadzības, skumjas un satraukumus, kas plosa viņu 
sirdis. Tu zini viņu kļūdas, netikumus, grēkus un krišanas. 
Tu zini visus mūsu ceļus, kā mēs staigājam Tavā priekšā. 
Lūdzu, lai, lasot šo grāmatu, Tu katrai dvēselei dāvātu tieši 
to, kas tai ir nepieciešams. Darbojies caur Savu Svēto Garu 
un sūti man Savu vadību, jo bez tās nevar būt svētība. 

 

6



„Sauc pilnā balsī, ne-
viena nesaudzēdams! Lai tava 
balss skan kā bazūne, un liec 
pie sirds Manai tautai tās pār-
kāpumus un Jēkaba namam tā 
grēkus!” 

Jesaja 58:1 
 

1. Nodaļa 
 

Rūgtums – vulkāns cilvēka dvēselē 
 
Lai pārliecinātos par to, cik nopietnas un dažreiz pat 

traģiskas var būt kādas garīgas slimības sekas, atliek vien 
pievērsties vienai mums labi zināmai Rakstu vietai, kura, ja 
to uzmanīgi izpēta, var šokēt. Vēstulē Ebrejiem 12:15 ir 
teikts: „…pielūkodami, ka neviens nezaudētu Dieva žēlastību, 
lai nekāda rūgta sakne, augstu izaugusi, jums nekaitētu un 
daudzi ar to netiktu apgānīti...”. 

Vārdā „pielūkodami” skan nepārprotams brīdinājums, 
kas norāda uz kaut ko, kas sevī slēpj lielu bīstamību. Tas 
ir kā luksofora sarkanā gaisma, kura liek mums apstāties un 
būt galēji uzmanīgiem un piesardzīgiem. Ko tas nozīmē? 
No kā mums ir jāsargās? Uzreiz varam lasīt arī atbildi: „ka 
neviens nezaudētu Dieva žēlastību”. Jā, bet Dieva žēlastī-
bas zaudēšana ir pielīdzināma mūžīgai pazušanai! Jo tieši 
no žēlastības mēs esam pestīti (glābti)! Viss, kas mums pie-
der, ir šīs Dieva žēlastības un apžēlošanas rezultāts! Tās 
zaudēšana ir līdzvērtīga glābšanas zaudēšanai! Te nu tiešām 
ir par ko šausmināties. Dieva bērniem nav nekā sliktāka 
kā pazaudēt glābšanu. Tad mēs zaudējam jebkādu cerību 
būt kopā ar To Kungu mūžībā. Lielāka bīstamība mums 
nevar būt! 

Bet tikai kā tas var notikt? Kā ir iespējams pazaudēt 
žēlastību un līdz ar to arī glābšanu? Atbilde neliek uz sevi 
gaidīt: „..lai nekāda rūgta sakne, augstu izaugusi, jums 
nekaitētu...”. 

Rūgta sakne? Kas tas ir? Kas slēpjas aiz šiem vārdiem? 

7



Lai to saprastu, no sākuma vērsīsimies pie medicīnas. 
Ārstniecības praksē ir sastopama vesela rinda saslimšanu, 
kuru rezultātā tiek traucēta sāļu, kaitīgu vielu un sārņu iz-
vade no organisma. Pie tām pieder smagas slimības, saistītas 
ar dažādiem vielu maiņas traucējumiem, dažādām sirds dis-
funkcijām, nieru un aknu darbības traucējumiem. Caur šo 
cilvēkam ātri vai pamazām pašsaindējas organisms, kā re-
zultātā viņš agri vai vēlu nomirst. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī garīgajā sfērā. Cilvēka 
dzīvē mēdz būt daudz faktoru, kas izraisa normāla, vese-
līga ritma traucējumus. Parasti cilvēks tiek galā ar grūtī-
bām, kas viņam jāpārcieš. Viņš tās pārvar vai aizmirst un 
turpina dzīvot tālāk. Patiesiem kristiešiem ir īpaša priekš-
rocība, jo, esot Dievā, viņi saņem spēku no augšienes, lai 
cīnītos ar ļaunumu un tas nevarētu viņu sirdīs atstāt kādas 
indīgas paliekas. Toties nominālajiem kristiešiem un pa-
saules cilvēkiem tas ir pavisam citādāk. Likteņa triecieni, 
dvēseles ievainojumi un traumas, ko viņi savās dzīvēs pie-
dzīvo, atstāj viņu sirdīs neizdzēšamas pēdas. Tas izpaužas 
kā bīstams, negatīvs dvēseles stāvoklis, ko sauc par rūg-
tumu. Šī sakne, kas uzdīgst cilvēka sirds dziļumos, aug 
un izplešas, novedot dvēseli pie iekšēja aizlauztības stā-
vokļa un lēnas, garīgas sairšanas. 

Redzamā veidā rūgtums izpaužas kā ātrsirdīgums, aiz-
kaitināmība, apvainošanās un paaugstināta ievainojamība. 
Atliek tikai neapzināti aizskart sāpīgo vietu un dvēseles 
ievainojumu, un cilvēks uzsprāgst uz līdzenas vietas, kļūst 
nesavaldīgs, apvainojas un noslēdzas sevī. Savas pēdas 
rūgtums atstāj arī ārējā izskatā. Tādi cilvēki izskatās drūmi, 
mūžīgi neapmierināti. Sejas kļūst skarbas, aukstas, it kā 
teiktu citiem, lai tie nebāž savus degunus svešās lietās un 
liek viņus mierā. Uzvedībā nav nekādas laipnības, pretim-
nākšanas, draudzīguma. Noslēdzoties sevī, viņi kļūst drūmi 
un nepieejami. 

Šie cilvēki nomācoši ietekmē apkārtējos. Ar viņiem 
ir grūti kontaktēties. Lai ko viņiem teiktu – viss ir ne tā. 
Pat visnevainīgākie vārdi, kas vērsti uz viņiem, izsauc ne-
izskaidrojamu dusmu un naida uzliesmojumu. Tas bieži 

8



var beigties ar skandālu, lamāšanos, nonākt pat līdz lāstu 
izteikšanai pār cilvēku, kurš ir runājis. Taču šīs uzkrātās 
indes „izlādēšana” nenes atvieglojumu, bet vēl vairāk sa-
asina cilvēka smago dvēseles stāvokli. Rūgtums, naids, 
ļaunas sajūtas un atriebības kāre, kas piepilda šos nelai-
mīgos, reizēm viņus mudina uz visbriesmīgākajām rīcī-
bām un darbībām. 

Jau pirmajās Bībeles lappusēs mēs varam atrast noti-
kumu, kas apraksta tipisku rūgtuma piemēru un tā traģis-
kās sekas: „Pēc kāda laika Kains nesa no zemes augļiem 
upuri Tam Kungam, un arī Ābels nesa upuri no avju pirm-
dzimušiem un no viņu taukiem. Un Tas Kungs uzlūkoja 
Ābelu un viņa upuri. Bet Kainu un viņa upuri Dievs ne-
uzlūkoja. Tad Kains iededzās bardzībā, un viņa vaigs rau-
dzījās nikni. Tad Dievs sacīja Kainam: „Kāpēc tu esi 
apskaities? Kāpēc tavs vaigs raugās nikni? Vai nav tā: ja 
tu esi labs, tu savu galvu vari pacelt, bet, ja tu dari ļaunu, 
tad grēks ir tavu durvju priekšā un tīko pēc tevis. Bet tev 
būs valdīt pār viņu!” Un Kains runāja ar savu brāli Ābelu. 
Un notika, kad viņi abi bija tīrumā, Kains cēlās pret savu 
brāli Ābelu un viņu nokāva.” (1.Moz. 4:3-8) 

No cilvēkiem, kuri ir rūgtuma piepildīti, visvairāk cieš 
viņu tuvinieki un ģimenes locekļi. Tieši viņiem ir jānorij viss 
šis rūgtais trauka saturs, bez iespējas šo slogu pārlikt uz kādu 
citu. Taču ironija visā ir tas, ka rūgtums, kas iedzimis cilvēka 
sirdī, lielāko postu nodara pašam rūgtuma nēsātājam. Tas lī-
dzīgi kā vēzis ēd un grauj viņu no iekšpuses, līdz tas kļūst 
par garīgām drupām. 

Ilgi slēpta neapmierinātība, neiecietība, ļaunums un 
nepatika grauj rūgtuma nēsātāja fizisko veselību, izrai-
sot: hipertoniju, stenokardiju, miokarda infarktu, insultu, 
kuņģa čūlu, dažādas psihiskas un nervu slimības. Ticī-
giem cilvēkiem rūgtums pilnībā paralizē garīgo un lūg-
šanu dzīvi. 

Ar rūgtumu piesūcies, cilvēks nav spējīgs pozitīvi 
domāt, pareizi analizēt un saprātīgi spriest. Viss, ko viņš 
runā un dara, nespēj celt, bet tikai grauj. Gadiem ritot, viņa 
dzīve kļūst tik neizturama, ka, saniknots uz visu pasauli, viņš 

9



brīžiem sāk domāt par pašnāvību. Taču šādas saindētas dvē-
seles galvenā nelaime ir tā, ka viņa nevar saprast, ka visu 
nelaimju vaininiece ir viņa pati. 

Vēstulē Ebrejiem 12:15, runājot par rūgtās saknes 
bīstamību, Pāvils savu domu nobeidz ar vārdiem: „...un 
daudzi ar to netiktu apgānīti”. Lieta tāda, ka rūgtā sakne, 
kad ir iekļuvusi sirdī, tur neguļ kā kritusi lapa. Saindētais 
nav spējīgs ilgi klusēt. Šis dvēseles dziļumos kūsājošais 
vulkāns agri vai vēlu izlauzīsies uz āru. Apkārt esošajos 
cilvēkos viņš meklē un atrod dvēseles, kurām sāk izgāzt 
savu indi, tā viņus apgānot. Apzināti vai to neapzinoties, 
viņš rīkojas līdzīgi čūskai, kura pati būdama indīga, saindē 
arī tos, kuriem pieskaras. Iekļūstot cilvēka sirdī, rūgtā 
sakne ātri izplatās, grauj, iznīcina, visu sev apkārt pārvērš 
par garīgu tuksnesi. 

Rūgtums padara cilvēkus garīgi aklus, kaut paši viņi 
par to nemaz nezina. Viņiem liekās, ka ar viņiem viss ir kār-
tībā un ka tikai viņiem ir taisnība, bet visi citi ir maldos. 
Tāda uzvedība ir nepārprotama liecība par garīgu sajukumu. 
Jo līdzīgi uzvedas psihiski slimi cilvēki, citiem vārdiem 
sakot, vājprātīgie. Viņiem iekas, ka tikai viņi ir pie pilna 
prāta, bet visi pārējie – nenormāli. Un visi centieni viņus 
pārliecināt par pretējo, parasti ir veltīgi. 

Rūgtums spēj sagraut pat vissiltākās attiecības ģi-
menē. Savā sirdī sieva var slēpt ļaunu aizvainojumu pret 
vīru, kurš reiz ir nelāgi izrīkojies ar viņu. Vīrs nav spējīgs 
piedot savai sievai to, ka viņa nav pienācīgi vīram izta-
pusi. Bērni ir spējīgi neieredzēt savus vecākus tādēļ, ka 
(kā viņiem šķiet) daudzus gadus atpakaļ vecāki ir viņus 
netaisni sodījuši. Tajā pašā laikā aizmirstot, kādās mokās 
un sāpēs māte ir laidusi viņus pasaulē, ar kādām grūtībām 
un kādās bēdās ir izaudzinājusi, cik negulētas naktis ir pa-
vadītas pie bērnu slimības gultas. Aizmirstas, arī tas kā tēvs 
vaiga sviedros strādāja, lai savu ģimeni varētu nodrošināt 
ar visu nepieciešamo. Tā vietā, lai izrādītu rūpes un būtu 
pateicīgs, pamet tēva mājas un neparāda ne rūpes, ne uz-
manību, ne mīlestību. Vēl jo vairāk, tādi dēli un meitas, 
lai sevi attaisnotu, iet un par saviem vecākiem runā ļaunu. 

10



Vai tas nav aklums? Un šī skarbuma iemesls ir tas pats 
rūgtums. 

Arī cilvēku savstarpējās attiecībās rūgtā sakne ienes 
daudz problēmu. Bieži tie ir kaimiņi, tuvi radinieki, paziņas 
vai brāļi un māsas ticībā, vienas draudzes pārstāvji. Varbūt 
kāds no viņiem kaut ko izdarīja vai pateica, kas citam bija 
kā sitiens. Gadi iet, bet kristietis to nevar aizmirst, un gala 
rezultātā no viņa mutes nāk tādi vārdi, kuri ir nepiedienīgi 
cilvēkam, kurš sevi sauc par Dieva bērnu. 

Gadās arī, ka kāds draudzes loceklis savam brālim (vai 
māsai) Tai Kungā uzrāda kādu grēku viņa dzīvē, iespējams 
aizrādījis kaut ko attiecībā uz viņa bērniem, pastāstot par 
kādu nejauku rīcību vai nepiedienīgu uzvedību. Taču vecāki 
tā vietā, lai pateiktu paldies par to, patur savā sirdī ļaunumu 
un sašutumu. Protams, viņi var to ārēji neizrādīt, bet domās 
tādam „gudriniekam” iesaka pieskatīt savus bērnus – un 
nodarboties ar savas dzīves sakārtošanu. Šādas situācijas 
var piedzīvot, cik tik uziet, un kristieši izvairās viens no 
otra, jo sirdī tiek nests ļaunums, bet ja nav iespējams iz-
vairīties no tikšanās, ar liekulīgu smaidu sveicina viens 
otru pieņemtajā manierē. 

Rūgtums – tas ir kas vairāk nekā tikai mīlestības trū-
kums vai mīlestībā balstītas cilvēciskas tuvības trūkums. 
Tas rok bedres tā vietā, lai celtu tiltus. Grauj tā vietā lai 
celtu. Noslēgšanās sevī, izolēšanās no citiem, sevišķas uz-
manības pievēršana savām tiesībām, nepārtraukta kaut kā 
pieprasīšana – tam visam ir nospiedoša ietekme, tas noved 
pie strīdiem un šķelšanās. Viss riņķo tikai ap „es”, „man”, 
„mani”. Sevis žēlošana, vēlēšanās noslēgties savā čaulā, 
ietiepība, pierādot savu taisnību, nepārtraukti pārmetumi 
un negatīvas sajūtas – no tā sastāv ar šo garīgo slimību 
sirgstošā dzīve. 

Mēdz gadīties, ka tikt brīvam no rūgtuma ir ļoti grūti. 
Tas kā spēcīga sakne, kurai ir daudz atzaru, ieaug cilvēka 
sirds dziļumos, iekarojot arvien jaunas un jaunas teritori-
jas, izspiežot visu labo. Tie, kuri nodarbojas ar dārzko-
pību, zina dažas nezāļu sugas, kuras parādās atkal un 
atkal, lai cik tās tiktu ravētas. To zemē apslēptās saknes ir 

11



tik garas un sazarotas, ka noraujot tikai galotnes, tas nedod 
nekādus rezultātus, līdz brīdim, kad tu ņem un uzroc visu 
nezālei apkārt esošo zemi un izlasi, un izvelc visus tās at-
zarojumus kopā ar pašu centrālo sakni. 

Ļoti viegli rūgtā sakne rodas grēka samaitātā sirdī, jo 
grēks tai ir labākais mēslojums. Visbiežāk sastopamie grēki, 
kas veicina rūgtās saknes rašanos sirdī, ir: vilšanās, aizvai-
nojumi, ļaunatminība, nespēja piedot, pārpratumi, atšķirīgas 
domas un skaudība. 

Ņemot vērā šo garīgo slimību nopietnību un izraisīto 
seku bīstamību, būtu prātīgi tās apskatīt katru atsevišķi. 

Vilšanās vai cerības, kas nepiepildījās – tā ir neap-
mierinātība un sarūgtinājums par kaut ko, kas nav noticis, 
ticības sabrukums kādam vai kaut kam, sarūgtinājuma 
sajūta. 

Dzīvē mēs nereti augstu vērtējam vai cienām kādu cil-
vēku. Mēs viņam pilnībā uzticamies, paļaujamies uz viņu, 
esot pārliecināti, ka viņš nepievils pat visgrūtākajos brīžos. 
Mums liekas ka labāku un uzticamāku draugu neatrast, tā-
dējādi mēs atveram viņam savu sirdi, uzticot pašu slēptāko. 
Ar laiku mēs viņam tik ļoti pieķeramies, ka viņš mums kļūst 
kā elks. Bet visas šīs ilūzijas sagrūst brīdī, kad notiek kaut 
kas tāds, kas mūs šokē. Piemēram, šis cilvēks kaut ko runā 
vai dara, vai pret mums sāk izturēties tā, ka tas mūs apbē-
dina, aizvaino un dziļi pieviļ. Šādā situācijā, kad vajadzētu 
būt īpaši modram, uzmanīt savas domas un lūgt Dievam pa-
līdzību, mēs savā sirdī ielaižam aizvainojumu, kurš pāraug 
slēptā nepatikā un redzamā atsvešinātībā. Pirmajam šokam 
un vilšanās sajūtai seko neiecietība, tad ļaunums un neiere-
dzēšana. Un kad viss jau aizgājis tik tālu, tad esam gatavi 
atriebties jebkādā veidā un formā, pie tam slēpjoties aiz 
visādiem piemīlīgiem ieganstiem. Tas notiek secīgā kārtībā, 
jo grēks darbojas pēc ķēdes reakcijas principa. 

Bībele māca tā: gadījumā, ja kāds pret mums ir grēko-
jis, tad mums jāiet pie viņa un tas jāpasaka. Ja viņš to nevē-
las pieņemt, ņem līdzi vēl divus vai trīs lieciniekus, bet ja 
arī šos neklausa, tad to saki visas draudzes priekšā. Diemžēl 
kristieši ļoti bieži noniecina šo Tā Kunga doto padomu. Savā 

12



viltus dievticībā viņi izlemj rīkoties citādi – viņi klusē un 
uzskata, ka reiz Dievs Pats iestāsies par viņiem, un taisnī-
gums uzvarēs. Viņi pat nepamana, ka tā tiek mēslota augsne, 
kur var plaukt un zelt antipātija, rūgtums un ienaids. Bet cil-
vēks turpina sevi uzskatīt par Dieva bērnu, apmeklē sapul-
ces, dzied, lasa Bībeli, lūdz un dara visu to pašu, ko agrāk. 
Tas tādēļ, ka tāda dzīve viņam ir kļuvusi par sava veida ga-
rīgo kultūru un tradīciju, aiz kuras nekā vairāk nav. Vienkārši 
formāla baznīcas apmeklēšana. Bēdas tādai dvēselei, ja tādā 
stāvoklī viņa aiziet mūžībā, tādēļ, ka viņai ir atņemta Dieva 
žēlastība, un tātad – tā var aiziet bojā. 

Aizvainojums ir tāds grēks, ko mēs, cilvēki, uzskatām 
par nekaitīgu un bieži attaisnojam. Jā, to var saprast. Ne jau 
es biju tas, kurš kādam izdarīja ļaunu, bet kāds cits man 
nodarīja gauži. Tā nu sanāk, ka es esmu kāda neuzmanības, 
nejūtīguma, cietsirdības upuris. 

Cilvēku attiecībās iemeslu, lai varētu apvainoties, ir 
vairāk nekā pietiekami. Jebkas var darīt sāpes manam jū-
tīgajam un viegli ievainojamajam „ES”. Tas var būt: aizrā-
dījums (pēc manām domām nepelnīts), neapdomīgi 
pateikts aizvainojošs vārds, joks nevietā, nemīlīgs ska-
tiens, gaidītās uzmanības trūkums, ar mani nez kādēļ ne-
sasveicinājās, man neatbildēja ar sapratni, neizpildīja 
manu lūgumu, nepiekrita manam priekšlikumam, norai-
dīja manu padomu, nevēlējās uzklausīt manu pamācību, 
atteica to, ko es ļoti vēlējos, apvainoja nepārliecinoties par 
manu nevainību, nenoslēpa manu nodarījumu, kad es pie-
ļāvu kļūdu, neizrādīja pienācīgu mīlestību, bija pārāk pra-
sīgi pret mani, nepaslavēja, kad biju to pelnījis, negodāja, 
kaut citiem tajā pašā laikā izteica īpašu cieņu, neatdarīja 
par to labo, ko es izdarīju, utt. 

Šo garo uzskaitījumu varētu turpināt līdz bezgalībai, 
bet būtība tam visam viena: ja es esmu tendēts apvainoties, 
iemeslus var atrast, cik tik uziet. Skumji vien tas, ka, visu 
laiku apvainojoties, mēs nepārtraukti grēkojam. Mums pat 
prātā neienāk, ka mūsos apvainojas mūsu „ES”, kurš ir ne-
apmierināts savos meklējumos, jo, lai „ES” varētu nepār-
traukti augt, viņu ir jāpiebaro. 

13



Tā kā Dievs mūs labi pazīst, tad laiku pa laikam Viņš 
speciāli pieļauj tādas dzīves situācijas, kurās mūsu „ES” va-
rētu padoties un iet mazumā, jo tieši tas mums ir nepiecie-
šams un nāk par labu. 

Kaut Dieva Vārds pilnīgi skaidri saka: „...Kādēļ jūs 
labāk nepaciešat netaisnību?...” (1.Kor. 6:7). Mūsu „ES” 
nevēlas tam piekrist. Viņš apvainojas, kļūst neiecietīgs, 
pieprasa uzmanību un, ja to nepanāk – sāk neieredzēt. Aiz-
vainojums uz aizvainojuma un naids aug kā sniega bumba, 
pārvēršoties par gadiem iznēsātu rūgtumu. Visādos veidos 
mēs cenšamies to noslēpt, dzenot sirds dziļākajos nostūros bet 
to izdarīt neizdodas. Tas ir kā snaudošs vulkāns, kurš laiku 
pa laikam atgādina par sevi, izverdot dūmu mākoņus, pelnus 
un gāzes. Tā tas var turpināties gadiem ilgi, gadu desmitiem 
ilgi un pat gadu simtiem ilgi. Bet pienāk brīdis, kad aizturē-
tais vulkāna spēks uzsprāgst, un tad notiek kaut kas bries-
mīgs. Dūmi, uguns, sērs, akmeņi un sakaitēta lava izverd un 
sagrauj savā ceļā visu, pārvēršot apkārtni par šaušalīgu, 
mirušu tuksnesi. Lai atceramies Vezuva izvirdumu, kas 
reiz visu satricināja un iznīcināja ļoti skaisto pilsētu Pom-
peju, kas atradās tā pakājē. Lūk, ar aizvainojumu, kas ir 
mūsu sirdīs, notiek kaut kas līdzīgs. Vien pieļauj un dod 
iespēju tam attīstīties, un tu redzēsi, par kādu graujošu 
spēku tas ar laiku kļūs. 

Cik gan daudz aizvainojumu ir ģimenēs: vīra un sievas 
starpā, starp bērniem un vecākiem, brāļu un māsu vidū, 
starp vedeklu un vīramāti, starp znotu un sievasmāti, tuvu 
un tālu radinieku starpā, un viņi, diemžēl, sauc sevi par 
kristiešiem! Cilvēki var nekontaktēties gadiem un nevēlas 
satikties tikai tādēļ, ka kāds kaut kad kaut kur kādu ir aiz-
vainojis. Aizvainojumi tiek nēsāti vienas draudzes vai ko-
pienas locekļu sirdīs, liekot izvairīties no dievkalpojumu 
apmeklēšanas, lai pēc iespējas retāk būtu jātiekas ar sev tik 
nepatīkamiem cilvēkiem. 

Parasti aizvainojums nespēj ilgi klusēt. Ātri vien aiz-
vainotā persona meklē sev sabiedrotos. Tad pārlej savu 
rūgtumu viņu sirdīs, tā inficējot ar nepatiku un aizdomī-
gumu. Domāju, ka daudziem ir pazīstamas šādas runas: 

14



„O, tu vēl nezini, kas tas ir par cilvēku! No viņa var sa-
gaidīt jebko! Uzmanies no viņa, lai tev arī nenāktos pie-
dzīvot to, ko es piedzīvoju.” (pēc šāda veida vārdiem, 
parasti tiek stāstīts stāsts, kas ir aizvainojuma iemesls). 
Vai: „Tu nevari iedomāties, uz ko viņa ir spējīga! Cik 
daudz ļauna ar savu mēli viņa man ir nodarījusi! Labāk 
turies no viņas pa gabalu. Nekad neesmu satikusi nepatī-
kamāku sievieti kā šo...”. Kur ir aizvainojumi, tur arī ap-
runāšana, un šī inde izplatās ar neticamu ātrumu, inficējot 
arvien jaunas un jaunas dvēseles. 

Rūgtums, ko izraisījis aizvainojums, var rasties katrā, 
bet īpaši bieži tas iedzimst tādu kristiešu sirdīs, kuru dzīve 
ārēji izskatās visai taisna, un tam iemesls ir nesaprašana un 
neatzīšana. 

Viens šāds kristietis, kurš dzīvoja dzīvi, kuru varētu 
ņemt par piemēru, nolēma, ka vēlētos kalpot Tam Kungam 
un, nez kāpēc, izvēlējās būt par mācītāju. Bet viņa ceļā uz 
mērķi nostājās cits kalpotājs, un šim draudze bija devusi 
priekšroku. Aizvainojies par to, ka viņu noniecināja, nesa -
prata un nenovērtēja, šis kristietis pret visu un visiem kļuva 
tik sarūgtināts, ka rūgtums kā vēzis sāka graut viņa dvēseli 
un visu dzīvi. 

Viņa seja, kas vienmēr bija neapmierināta, dusmīga 
un sadrūmusi, visus nomāca. Lai ko viņš runātu – viss no-
veda pie nepelnītā aizvainojuma. Rūgtuma vajāts, viņš ne-
pārtraukti meklēja cilvēkus, kuri justu viņam līdzi un būtu 
ar viņu vienisprātis. Taču šādā veidā iegūtie „draugi”, pie-
kusuši no tā, ka sarunu tēma visu laiku atkārtojas, viens 
pēc otra viņu pameta. Vairākkārtīgi mēģinājumi ar šo rūg-
tumu saindēt savus paša bērnus, beidzās ar pilnīgu atsve-
šināšanos. Tad viņš pavisam noslēdzās sevī un no visa 
norobežojās, paliekot sevis žēlošanas un sevis apraudāša-
nas stāvoklī. Pēc daudziem rūgtumā un bezcerībā pavadī-
tiem gadiem, viņš aizgāja mūžībā, aiznesot sev līdzi savu 
ļaunumu un aizvainojumu. 

Ja mēs gadiem nēsājam sevī aizvainojumus, tas lie-
cina par mūsu ļaunatminību un nespēju piedot; bet, kurš 
nevēlas piedot, tas pats pār sevi izsauc nosodījumu, jo 

15



Jēzus Kristus ir teicis: „...piedodiet, ja jums kas ir pret kādu, 
lai arī jūsu Tēvs, kas Debesīs, jums piedod jūsu pārkāpumus, 
bet, ja jūs nepiedodat, tad arī jūsu Tēvs Debesīs jūsu pārkā-
pumus nepiedos” (Mk. 11:25-26). Kaut mēs šos vārdus lie-
liski zinām, tomēr tā nerīkojamies. Gadiem, gadu desmitiem 
ilgi, dažreiz pat līdz mūža beigām cilvēki nēsā aizvainoju-
mus un nevēlas izlīdzināties, un visu aizmirst. Bet mēs visi 
piederam pie tiem, kuriem Tas Kungs ir daudz piedevis. 
Bēdas mums, ja esot tādā stāvoklī Dieva priekšā, mēs rīko-
jamies kā nelietīgais kalps, kuram viņa kungs atlaida lielu 
parādu, bet kurš nevēlējās parādīt žēlastību savam biedram. 
Un tādēļ viņš saņēma bargu sodu (Mt. 18:23-35). 

Ja mēs tiešām uzskatām, ka Bībele ir Dieva Vārds, tad 
nav saprotams, kā var ar dusmām sirdī aiziet gulēt un mierīgi 
aizmigt, zinot, ka Rakstos ir teikts: „Dusmās neapgrēkojie-
ties: lai saule nenoriet, jums dusmojoties” (Efez. 4:26). Katru 
reizi, izsakot vārdus, kas ietverti lūgšanā „Mūsu Tēvs”, mēs 
paši sev pasludinām bargu spriedumu, sakot: „Un piedod 
mums mūsu parādus, kā arī mēs piedodam saviem parādnie-
kiem”. Jo tieši tā tas arī notiek. Tas Kungs piedod mums 
mūsu grēkus tieši tāpat kā mēs piedodam tiem, kuri grēko-
juši pret mums. Un tas jau ir ļoti nopietni. 

Tāpat kā aizvainotais, tā arī ļaunatminīgais nevar ilgi 
klusēt. Visu laiku viņš meklē sev līdzi jutējus. Sajūtot, ka 
kāds var viņu saprast, viņš tā cilvēka ausis pielej pilnas ar 
savu rūgtumu, stāsta par to, kā viņam atmaksājuši labu ar 
ļaunu, un cik bezkaunīgi ar viņu rīkojušies. Katrā tikšanās 
reizē tāds cilvēks atkārto vienu un to pašu stāstu, ar katru 
reizi to piepušķojot un uzlabojot. Tādā veidā viņš savu 
rūgtumu izplata tālāk. 

Ļaunatminība vienmēr cilvēku padara aizdomīgu. 
Viņš uzmanīgi seko katram sava „ienaidnieka” izteiktajam 
vārdam un solim, esot pārliecināts, ka pret viņu tiek gata-
vots nākamais uzbrukums. Ļaunatminīgais, kura sirdī mīt 
rūgtums, kļūst par īstu lāstu sev apkārt esošajiem cilvē-
kiem. Lai kur viņš ierastos, visur sākas strīdi un šķelšanās. 
Miers pārtop par ienaidu un garīgu karu. Tādēļ labāk nekon-
taktēties ar cilvēku, kurš sevī nēsā rūgtumu, nepārtraukti 

16



to sevī uzkurinot. Kontaktēties ar šādu cilvēku var tikai 
tādēļ, lai viņu vestu pie prāta. Bet ja mēs to nespējam, tad 
labāk vairīties no tuvām attiecībām ar viņu. Tāpēc, ka, esot 
vienībā ar viņu, viegli varam paši apgānīties. 

Skumji ir tas, ka, nesājot sevī ļaunumu pret kādu cil-
vēku, mēs ceļam sienu starp mums un To Kungu. Jo, kur 
grēks, tur attālināšanās no Dieva. Cik gan mums mūsu 
baznīcās ir nenokārtotu strīdu un neatrisinātu konfliktu! 
Zem šī nepatikas un rūgtuma sloga mēs vaidam, taču tik 
un tā turpinām iet uz sapulcēm, sludināt, liecināt, dziedāt 
korī, citiem vārdiem sakot – pienest Tam Kungam savus 
upurus, neaizdomājoties par to, ka tie Viņam var būt ne-
patīkami. Neticiet? Tad izlasiet Jēzus vārdus: „Tāpēc, kad 
tu upurē savu dāvanu uz altāra un tur atminies, ka tavam 
brālim ir kas pret tevi, tad atstāj turpat altāra priekšā savu 
dāvanu, noej un izlīgsti papriekš ar savu brāli un tad nāc 
un upurē savu dāvanu” (Mt. 5:23-24). Vai mēs tā rīkoja-
mies? Vai sakārtojam savas attiecības ar tuvāko? Ja nē, vai 
nav pienācis laiks beigt klusēšanu, dusmas, ļaunumu un 
naidu, tā nojaucot sienu, kas nošķir mani no drauga, radi-
nieka, brāļa un māsas Kristū, tātad arī no paša Dieva? 

Tas, kurš patiešām ir piedzīvojis piedošanu, ko dāvājis 
Tas Kungs, tam nav grūti piedot. No daudziem cilvēkiem 
nākas dzirdēt tādus vārdus: „Es esmu pats lielākais grēci-
nieks uz šīs zemes”. Nu jā, pareizi teikts, jo bieži tas tiešām 
atbilst patiesībai. Ja patiesi šie nav tikai dievbijīgi vārdi, bet 
sava grēcīguma smaguma apjaušana, tad kādēļ mums ir tik 
grūti otram piedot? 

Ir tādi cilvēki, kuri saka, ka viņi ir piedevuši, bet 
nevar aizmirst notikušo. Atļausiet jautāt – kā lai saprot 
šādu piedošanu? Kad Tas Kungs piedod, Viņš aizmirst 
un vairs to nepiemin. Pie tam, Viņš ne tikai nepiemin, 
bet mūs arī taisno. Bet taisnošana nozīmē pilnīgu vainas 
noņemšanu un izlīdzināšanu, tā, it kā vispār nekas nebūtu 
noticis. Tikai tā notiek pilnīga piedošana. Tādēļ, ja tu 
„piedodot” nevari aizmirst, nāc pie Tā, Kurš piedod un 
vairāk to nepiemin un lūdz, lai Viņš tev dāvā brīnumu – 
spēju piedot. 

17



Vēl viens iemesls tam, lai rastos rūgtuma sakne, ir pār-
pratumi, kas rodas, pateicoties tam, ka līdz galam nesapro-
tam viens otru, vai nepareizi saprotam tuvāko. Kaut liekas, 
ka iemesls ir nevainīgs, pārpratumi arī var kļūt par rūgtuma 
iemeslu. Visbiežāk tas notiek tā: brālis vai māsa, paši to ne-
saprotot, var kaut ko izdarīt vai pateikt ko tādu, kas tevi dziļi 
ievaino. Vai, kaut kā rīkojoties, viņi domā citādāk nekā tu, 
un tas var kļūt par tava apbēdinājuma iemeslu. Gadās arī tā, 
ka Tā Kunga virzīti, viņi sāk kādu darbu, kas tev liekas ne-
saprātīgs un pat bezjēdzīgs. Nesaprotot viņu tieksmes un 
mērķus un redzot, ka viņi ar tavu viedokli nerēķinās, tu uz 
viņiem apvainojies un sāc domās vai darbos tam pretoties. 
Un tajā pašā laikā rūgtā sakne spraucas arvien dziļāk un dzi-
ļāk tavā sirdī. Pat ja viņi patiešām pieļauj kļūdu, kādēļ gan 
tu par viņiem nelūdz, lai Dievs viņiem to uzrāda? Bet nē. 
Tu noslēdzies, novērsies, reizēm pat pavisam sarauj saikni 
ar viņiem, nesaprotot to, ka tādā veidā tu tikai vēl vairāk 
sarežģī savu problēmu. 

Šādu pārpratumu gadījumos vislabāk ir ieklausīties šajā 
Bībeles padomā – iet pie brāļa (vai māsas) un atklāti un no 
sirds parunāt ar viņu. Varbūt, ieklausoties tevī, viņš pārstei-
gumā izsauksies: „Nu padomā tikai, man pat prātā neienāca, 
ka tu varētu mani tā saprast! Es to redzēju pavisam savādāk 
un rīkojos citu ierosu vadīts! Paldies, ka tu pie manis atnāci 
un piedod, ka es tevi negribot apvainoju”. Ja kristieši biežāk 
izvēlētos šo – īso, tiešo ceļu, tad daudzas rūgtuma saknes 
nerastos vispār. Šis princips, diemžēl, bieži tiek noraidīts, 
un rezultāts tam – ienaids, domstarpības, strīdi un daudz kas 
cits, pat pilnīga atdalīšanās. 

Domu dažādība arī var novest pie rūgtās saknes vei-
došanās. No pirmā acu uzmetiena tā var izskatīties pavisam 
nevainīga, un, liekas, tam pat ir izskaidrojums. Jo katram 
taču ir tiesības uz savu viedokli, un tas ir tikai normāli. Mēs 
visi esam dažādi, tādēļ katrs spriež atšķirīgi, izvēloties to 
ceļu, kuru uzskata par pareizu. Taču šādas „nevainīgas” 
domu dažādības dēļ sākas rūgtums, kas noved pie tā, ka dvē-
seles aiziet katra savu ceļu un klīst kā avis, kurām nav sava 
gana. Tādēļ, nevar būt ne runas par attiecibām, kādas bija 

18



pirmapustuļu laikā, kad visi Dieva bērni bija viena sirds 
un viena dvēsele. 

Katram cilvēkam, kurš pasludina sevi par Dieva 
bērnu, ir jābūt vienotam ar tiem, kuri arī ir Dieva bērni. 
Pretējā gadījumā, sludinot patiesību citiem, viņš pats reiz 
var tikt atmests. Jo krustam, par ko mēs vēstām citiem, 
ir gan vertikālā, gan horizontālā brusa. Vertikālā daļa no-
rāda uz cilvēka, kurš dzīvo uz zemes, saistību ar Dievu, 
kurš dzīvo Debesīs. Horizontālā daļa simbolizē cilvēka 
un viņam līdzīgo komunikāciju. Tādēļ, ja kristietim pa-
tiesi ir tuvība ar To Kungu, viņam būs miers arī ar ap-
kārtējiem. Ja šī miera nav, tad apgalvojumi, ka viņš ir 
tuvās attiecībās ar Dievu, ir visai apšaubāmi. To apstip-
rina vārdi: „Ja kāds saka: Es mīlu Dievu, – un ienīst savu 
brāli, tad viņš ir melis; jo, kas nemīl savu brāli, ko viņš 
ir redzējis, nevar mīlēt Dievu, ko viņš nav redzējis” 
(1.Jņ. 4:20). Tāda ir Dieva mēraukla mums. 

Domu dažādība agri vai vēlu noved pie nocietināšanās 
un dusmām. Tādēļ tikai garīgi akls kļuvušais var nēsāt to 
savā sirdī un turpināt uzskatīt sevi par Dieva bērnu. Reiz, 
vēršoties pie galatiešiem, apustulis Pāvils sāpēs teica: „Jūs, 
neprātīgie galatieši, kas jūs apmājis, jūs, kam acu priekšā ir 
tēlots Jēzus Kristus, krustā sistais? …Vai jūs esat tik neprātīgi? 
Garā iesākuši, jūs tagad miesā gribat pabeigt?” (Gal. 3:1,3). 
Tā, lūk, var notikt arī ar mums. Labi iesākot kopā ar To 
Kungu, mēs arī varam kļūt garīgi akli un pakrist, nemaz to 
nepamanot. Ja atļaujam rūgtai saknei dziļi iemājot mūsu sir-
dīs, mēs pārstājam pret citiem būt labvēlīgi. Tā mēs pazau-
dējam jebkādu līdzcietību un līdzjūtību pret savu tuvāko, 
redzot tikai viņa grēkus, kļūdas un neveiksmes. Dieva Vārds 
taču ne velti teic: „...jo tiesa ir bez žēlastības tam, kas nepa-
rāda žēlastību...” (Jēk. 2:13). 

Dažādu domu un nevienprātības dēļ, baznīcās ir daudz 
strīdu, skandālu un dalīšanās. Dažkārt kristieši strīdas vis-
smieklīgāko jautājumu sakarā. Tādas nesaprašanās ir iz-
raidījušas ne vienu vien mācītāju no viņa draudzes. 
Daudzus draugus ir pārvērtušas ienaidniekos. Iznīcināju-
šas vienotību. Strīdoties par sīkumiem, daudzi aizmirst, 

19



kādēļ vispār ir vajadzīga baznīca. Baznīca taču ir vieta, 
kur ļaudis sanāk kopā uz dievkalpojumu, lasa Bībeli, dzied 
Dievam slavas dziesmas, kalpo savam tuvākajam un pa-
līdz cits citam pieaugt ticībā. Tādēļ tai ir jābūt vietai, kur 
valda iecietība, atbalsts, mīlestība un piedošana. Baznīcai 
ir jābūt kā klusai ostai, kur nav vētru un negaisu. Ja 
kristietis karo ar savu brāli, diez vai viņš var būt miera at-
tiecībās ar To Kungu. 

Vēl viens grēks, kas noved pie rūgtās saknes rašanās 
cilvēka sirdī, ir skaudība vai īgnuma sajūta, ko ir izraisī-
jusi kāda cita cilvēka labklājība, svētība, laime vai veik-
sme. Taisni brīnums, ka cilvēkiem ļoti raksturīgi ir ātri 
ievērot un notiesāt šo riebīgo netikumu pie citiem, bet paši 
sevī to viegli attaisno un piedod. Ir milzum daudz iemeslu, 
lai varētu rasties skaudība: „Kādēļ visiem viss ir labi, bet 
mana dzīve nekādi nevar nokārtoties?! Kādēļ tam cilvēkam 
veicas it visā, bet man ir viena nesakārtotība? Kā tā var 
būt, ka šai māsai viss ir un vēl tiek pielikts, bet man visu 
laiku jādzīvo nabadzībā un trūkumā?.. Kādēļ kaimiņu bērni 
ir tik talantīgi un gudri, bet no manējiem nav nekādas 
jēgas?.. Manai draudzenei gan ir laimējies ar vīru: gan labs, 
gan uzmanīgs un maigs, un saimniecībā visur pieliek roku, 
un labs sludinātājs, bet man ar savējo visu mūžu jāmokās!.. 
Jā... šim brālim sieva ir īsta skaistule! Nu kādēļ citiem sie-
vas ir tādas, ka prieks uzlūkot – gan gudras, gan labas saim -
nieces, bet man?.. Lai ko darītu, viss krīt no rokām ārā!.. 
Nu paskat tik, atkal jaunu mašīnu nopirkuši! Kā viņi to 
dabū gatavu? Nesen tādu māju „uzblieza”, bet tagad vēl 
mašīna! Bet man jau kuro gadu jābrauc ar savu aizvēstu-
risko grabažu ! Nu kur tie cilvēki to naudu ņem?.. Paskat 
tik, mūsu draugi atkal aizbrauca ceļojumā! Nav bijusi tāda 
vasara, kad viņi nebūtu kaut kur devušies. Nu veicas taču 
cilvēkiem! Bet man te jāsēž un jāsvīst savā šaurajā dzīvok-
lītī!.. Tikai padomā, to „izlēcēju” nepārtraukti uzslavē. 
Padomā tikai – kārtīgā! Man arī mājās ir kārtība, bet ne-
viens to neredz! Atliek vien viņai kaut ko izcept un tas tiek 
atzīts par labāko. It kā es ceptu sliktāk! Nu nekā īpaša viņā 
nav, ko visi tā sajūsminās?”... 

20



Šādu uzskaitījumu varētu turpināt līdz bezgalībai. Bet 
būtība ir viena: kādēļ citiem ir labāk nekā man, un kādēļ citi 
ir labāki nekā es? 

Skaudība mūsu sirdī rodas tad, kad mēs sevi salīdzi-
nām ar citiem cilvēkiem, mēs jūtamies neievēroti, apdalīti 
un pazemoti. Mums liekas, ka citi saņem no dzīves ko la-
bāku, viņiem ir tikusi lielāka bagātība, laime, iespēja paš -
apliecināties, dzīvot savam priekam. Sevišķi grūti ir 
samierināties ar tādu „netaisnību” tad, kad tu centies dzī-
vot svēti un taisni, ciešot un visu laiku esot trūkumā, bet 
citi neapgrūtina sevi ne ar ko, dara netaisnību, bet dzīvo, 
cepuri kuldami. 

Bībeles lappusēs ir atstāts spilgts piemērs tādam stā-
voklim. Psalmu dziedātājs Asafs bija nonācis visai kri-
tiskā situācijā, jo bija salīdzinājis sevi ar citiem. Viņš 
atzinās: „Bet es – es gandrīz būtu paklupis, manas kājas 
bija sagrīļojušās, mani soļi gandrīz būtu izslīdējuši no 
manas gaitas raksta, jo es dusmojos par lielīgajiem, kad 
es redzu, ka bezdievjiem tik labi klājas... Redzi, tādi ir 
bezdievji, un tomēr viņiem arvienu labi klājas pasaulē, 
un viņi vairo savu bagātību. Tiešām, veltīgi es esmu pa-
turējis šķīstu savu sirdi un mazgājis nevainībā savas 
rokas... Es to visu pārdomāju, lai saprastu, bet tas bija par 
grūtu manai saprašanai, tiekāms es iedziļinājos Dieva no-
slēpumos un kļuvu uzmanīgs uz to, kāds gals viņus sa-
gaida.” (Ps. 73:2-3, 12-13, 16-17). 

Svētnīcā Asafs no jauna ieguva pareizu skatu uz lietām 
un izārstējās no niknuma. Tā mēdz būt arī ar mums, kristie-
šiem. Dievs mūs ir radījis ļoti dažādus. Mēs katrs dzīvojam 
savu dzīvi. Mums ir dažādi sadzīves un sociālie apstākļi. Tā 
ir bijis agrāk, tā ir tagad un tā būs vienmēr. Tādēļ ir svarīgi 
dot iespēju Dievam mūs pasargāt no salīdzināšanas, kas ved 
pie sarūgtinājuma. Svētnīcā Asafs saprata savu milzīgo 
priekšrocību, kura ir ietverta sekojošajā: „Tu mani vadi pēc 
Sava Prāta un beidzot mani uzņemsi Godībā. Kad Tu esi 
mans, tad man nevajag ne debess ne zemes! Jebšu man arī 
pamirtu miesa un sirds, taču Tu, Dievs, esi mans patvērums 
un mana daļa mūžīgi!” (Ps. 73:24-26). 

21



Sevišķi skumjš ir fakts, ka skaudība nepaliek tikai mie-
sīgajā sfērā, tā izplatās arī garīgajā sfērā. Nespēj vien brīnī-
ties, kāds ļauns aizvainojums var rasties Dieva bērnu sirdīs, 
kad viņi redz, ka Tas Kungs kā savu svētīgo trauku un ieroci 
izmanto kādu citu, bet ne viņus, un ne ar viņiem, bet ar kādu 
ticības brāli vai māsu Viņam ir ļoti tuvas attiecības. 

Piemēram, draudzē ienāk jauns mācītājs vai sludinā-
tājs, vai pat tikko ieticējušais un pirmajā mīlestībā pret To 
Kungu degošais jaunais brālis. Viņa patiesā vēlēšanās kal-
pot Tam Kungam ar pilnu atdevi aizdedzina cilvēku sirdis. 
No viņa kalpošanas redzamā veidā plūst svētība – un jau 
kādā sirdī iedzimst skaudība un greizsirdība, kas met 
tumšu ēnu pār lielisko Dieva darbu. Dieva lietotais cil-
vēks, vienkārši fiziski lūst zem savas kalpošanas smaguma 
un atbildības. Bet tā vietā, lai viņu atbalstītu un viņam pa-
līdzētu, priecājoties par Dieva izlietajām svētībām, viņu 
skauž un cenšas traucēt darbā. Tiek meklēti visvisādi ie-
mesli, lai viņu nomelnotu cilvēku acīs, tiek meklētas vis-
mazākās kļūdas un vājības, kas, protams, katram cilvēkam 
piemīt. Ja skauģi ar visa šā palīdzību nesasniedz vēlamo 
rezultātu, viņi sāk rakties pa cilvēka personīgo un ģimenes 
dzīvi, izceļot gaismā lietas, par kurām normālā sabiedrībā 
pat nerunā. 

Mēdz būt, ka korī vai draudzē ierodas jauna māsa, kurai 
Dievs devis fantastisku balsi. Ņemot vērā šo apstākli, ie-
priekšējai solistei nākas pierauties, jo daudzi solo gabali tiek 
iedoti šai jaunajai, un tādēļ bijušās solistes sirdī iedzimst 
ļaunums un sveloša skaudība. 

Kad garīgajā dzīvē lieta nonāk līdz greizsirdībai un 
skaudībai, var tikai nobrīnīties uz kādiem nejaukumiem 
ir spējīgi tā sauktie Dieva bērni, lai novāktu no ceļa tos, 
kuri atrodas acu priekšā. Īpaši skumji ir tad, ja par šādiem 
skauģiem kļūst tuvākie radi un labākie draugi. Labs pie-
mērs garīgai skaudībai ir lasāms 4.Mozus grāmatā, kad 
pret Mozu saceļas viņa tuvākie – brālis Ārons un māsa 
un Mirjama. 

Agrāk vai vēlāk skaudība, kas ir iemitinājusies sirdī, 
izlaužas uz āru caur ļauniem vārdiem. Tad skauģis laiž darbā 

22



visu. Tad tiek pieminētas visas „vainīgā” kļūdas. Viss, ko 
šis cilvēks runā vai dara, tiek izskaidrots īpaši, viss dārgā-
kais, ko viņš savā sirds vienkāršībā ir izteicis un uzticējis, 
nu tiek izcelts gaismā. Tagad viņu apspriež pat tie, kuri 
kādreiz ar sajūsmu bija viņā klausījušies. Cilvēka ļaunu-
mam, patiesi, nav robežu. 

Skaudība ir netikums, kurš saistīts ar egocentrismu 
un iedomību. Tas padara cilvēka saprātu aklu un nogalina 
mīlestību pret tuvāko. Skaudībai piemīt graujošs spēks, 
dzemdinot apmelošanu, ienaidu, zagšanu, laulības pārkāp-
šanu, nogalināšanu un citus grēkus, kas cilvēkiem sagādā 
ciešanas, rada haosu un sajukumu cilvēku sabiedrībā. Skau-
dība – tas ir grēks, kas vērsts pret Dievu, tādēļ, ka veidojas 
no pateicības trūkuma Viņam, kurš ir Tas, kurš savas dā-
vanas izdala pēc saviem ieskatiem. Skaudība ir sekas tam, 
ka sev vēlamo dvēsele iegūst nevis vēršoties pie Dieva, 
bet mēģina to sasniegt ar pasaulīgiem līdzekļiem. 

Ne jau velti cilvēcisko skaudību sauc par „melnu”. 
Dieva Vārds Salamana pamācībās 14:30 skaudību sauc par 
puvešiem kaulos, tā ticīgajiem liekot uzmanīties no šīs ga-
rīgās spitālības. Diemžēl kristiešu vidē tā ne tikai neiet ma-
zumā, bet arvien vairāk izplatās. To īpaši var redzēt tad, kad 
cilvēks no materiālām grūtībām nonāk labklājībā. Tad tiek-
smei pirkt un sacensties ar citiem iegūšanā nav robežu. 
Tādēļ, vai ir vērts brīnīties par to haosu, kas valda kristiešu 
mājās, baznīcās un draudzēs, un kuras ar gadiem tikai vai-
rojas? Ne velti ir rakstīts: „...jo, kur ir skaudība un ķildas, 
tur ir juceklis un visāda nelietība”. (Jēk. 3:16). 

Nav vērts daudz runāt par greizsirdību. Tas, kuru tā 
nomoka, labi zina, kādu rūgtuma sakni tā audzē dvēselē. 
Viņu pilnīgi izmainot un pārvēršot par despotu un tirānu. 
Visprecīzāko šī grēka aprakstu mums dod Svētie Raksti: 
„...barga, kā elle, greizsirdība: viņas bultas – bultas ugu-
nīgas: viņas liesmas ļoti spēcīgas” (tulkojums no kr. val.) 
„...Jo mīlestība ir spēcīga kā nāve, un tās karstums ir varens 
kā elle; tās versme ir ugunīga, un tās liesmas ir kā Dieva 
liesmas” (Augstā dz. 8:6). Spilgts šī netikuma piemērs ir 
dzīvesbiedru greizsirdība, kas izpaužas mokošās šaubās 

23



par otra mīlestību un uzticību. Ja šis ļaunums rodas vīra 
vai sievas sirdī, ģimenes laime noteikti tiek grauta. 

Greizsirdība, kas grauž mātes sirdi, kurai vedekla, re-
dziet, ir atņēmusi mīļoto dēlu, nedod viņai mieru ne dienu 
ne nakti, liekot nepārtraukti iejaukties jaunā pāra dzīvē un 
pārvērst to par īstu elli. 

Greizsirdību, kas iezogas bērna sirdī, kuram liekas, ka 
vecāki viņu mazāk mīl kā pārējos bērnus, uz visu mūžu pa-
dara viņu par nīdēju. Viens tāds mazulis, kurš daudzus gadus 
bija ģimenē vienīgais un mīļotais bērns, tā neieredzēja savu 
tikko dzimušo mazo māsiņu, jo mamma tai tagad velta vai-
rāk uzmanības nekā viņam, ka sagaidījis, ka mamma aizies 
uz virtuvi, piegāja pie viņas gultiņas, izvilka no tās mazulīti, 
izgāja uz balkona un nometa viņu lejā no septītā stāva, jau 
agrā bērnībā kļūstot par slepkavu. 

Darba kolēģa panākumi, viņa paaugstinājums amatā, 
viņam izrādītā uzticība, lielāka alga var atņemt cilvēkam 
mieru un prieku, padarot par ienaidnieku to, kurš nav iz-
darījis neko sliktu un nereti pat neiedomājas par šādu ie-
spējamību. 

Starp diviem sludinātājiem draudzē var rasties nesa -
prašanās siena tikai tādēļ, ka viens no viņiem ir ievērojis, ka 
otra svētrunas cilvēki klausās ar lielu interesi, bet, kad runā 
viņš – gandrīz aizmieg. Šķiet šeit vajadzētu aizdomāties 
un pameklēt sevī Dieva svētības iztrūkuma iemeslu. Bet nē. 
Tā vietā kalpotājs ielaiž sirdī greizsirdību, no kuras pēc tam 
ir ļoti grūti tikt vaļā. 

Protams, augšminētais neietver sevī visus iemeslus, 
lai cilvēka sirdī varētu iemājot bīstamā rūgtā sakne. Dzīvē 
ir ļoti daudz citu apstākļu, ar kuriem netiekot galā, dvēsele 
„saslimst” ar rūgtumu. Piemēram, vīrietis vai sieviete ļoti 
vēlas izveidot ģimeni, bet apstākļi izkārtojas tā, ka viņi 
paliek vientuļi. Varbūt kādam bija talants un viņš varēja 
kļūt par slavenu muzikantu, rakstnieku vai mākslinieku. 
Taču dzīvē notika kaut kas neparedzēts, un visi viņa plāni 
sabruka. Cilvēks nepaspēja atjēgties no šī trieciena, kad 
saņēma jau nākošo sitienu. Un tā daudz sološās nākotnes 
vietā dzīve guļ satriekta drupās. Ja dvēsele nespēj tikt galā 

24



ar visu to, tā var sākt neieredzēt visus un visu, un līdz 
mūža beigām nest sirdī rūgtumu. 

Iespējams, kādam par visas dzīves mērķi bija izvirzīta 
kādas iemīļotas profesijas apgūšana. Bet pašā mācību kar-
stumā tiek paralizēta šī puiša vai meitenes māte. Nu mācī-
bas ir jāpārtrauc un jākopj slimnieks, kurš šādā stāvoklī 
atrodas vairākus gadus. Izpildot savu dēla vai meitas pienā-
kumu, jaunais cilvēks ir zaudējis savu sapni, un kā viņam 
tagad liekas, ir izmests sētmalē. Tādā veidā nereti rodas tie, 
kurus vēlāk ar izsmieklu sauc par „vecpuisi”, „vecmeitu”, 
„mūžīgi neapmierināto”, „neatzīto ģēniju”. 

Nedziedināms dvēseles ievainojums var izveidoties 
kādas reiz piedzīvotas psiholoģiskas traumas rezultātā. Tā 
atstāj savas rūgtās pēdas visā turpmākajā dzīvē, piemē-
ram: pēkšņi atsaukta saderināšanās, nodota un sabradāta 
mīlestība, laulātā neuzticība, nelietīga uzticības izmanto-
šana, mātes neapdomīgi izteikti vārdi, ka viņa bērnu nav 
gribējusi un labāk būtu izdarījusi abortu, pār dēlu vai 
meitu strīdā un dusmu karstumā izteikti lāsta vārdi, un da-
žādi citi negatīvi momenti, kuri saindē dzīvi, un to sirdīs, 
kas to pārdzīvo, iesēj bezcerību, sarūgtinājumu un bezizejas 
sajūtas. Jo rētas, ko iecirtuši paši tuvākie, atstāj visdziļā-
kās un sāpīgākās pēdas. 

Lūk, kādēļ, neskatoties uz to, ka šie cilvēki rada atbai-
došu iespaidu, viņiem vairāk kā jebkuram vajadzīga dvēse-
les aprūpētāja palīdzība, jo paši viņi nav spējīgi izkļūt no šī 
noslēgtā loka. Diemžēl nav daudz tādu, kuri būtu gatavi pa-
līdzēt šīm nelaimīgajām dvēselēm. Ar viņām kā ne ar vienu 
citu nepieciešama milzu pacietība, īsta kristīga mīlestība un 
tā Dievišķā autoritāte un Svētā Gara spēks, kuri spēj sagraut 
visas sienas un šķēršļus. Šajā grūtajā kalpošanā var palīdzēt 
vārdi no Svētajiem Rakstiem, kas teikti par To, Kurš izlēja 
savas svētās Asinis arī par šīm – rūgtuma ievainotajām dvē-
selēm: „Ielūzušu niedri Viņš nenolauzīs, un kvēlojošu degli 
Viņš neizdzēsīs... Viņš domādams pārdomā, lai atmestais 
netiktu arī Viņa atmests” (Jes. 42:3, 2.Sam. 14:14). 

Rūgtums – tā ir garīga slimība, kuru vieglāk ir nepie-
ļaut, nekā pēc tam ārstēt. Taču, ja mēs jau esam inficējušies, 

25



mums tik un tā ir iespēja no tās atbrīvoties. Vispirms mums 
ir jāpiedod. Jā, jā! Mums ir jāpiedod tieši tiem, kuri ir šī rūg-
tuma iemesls vai cēlonis. Lai cik neiespējami tas liekas, tas 
ir jāizdara. Lai mums šeit palīdz Jēzus vārdi, kurus Viņš 
teica Pēterim, atbildot uz jautājumu: „Tad Pēteris, piegājis 
pie Viņa, sacīja: „Kungs, cikkārt man būs piedot savam brā-
lim, kas pret mani grēko? Vai ir diezgan septiņas reizes?” 
Jēzus saka uz to: „Es tev nesaku septiņas reizes, bet septiņ-
desmit reiz septiņas” (Mt. 18:21-22). Lūk, arī šodien šie 
vārdi ir zāles pret rūgtumu. Iemācīsimies piedot tiem, kuri 
pret mums grēko, negaidot, ka viņi nāks un lūgs mums pie-
došanu. Šis priekšnosacījums ir jāizpilda, ja patiesi vēlamies 
dziedināšanu. Ja mēs tā rīkosimies, tad drīz vien sajutīsim, 
kādu atvieglojumu šis solis mums nesīs. 

Otrkārt – ieklausoties Bībeles padomā, saņemsim 
visus savus spēkus un vīrišķību, un katrs dosimies pie sava 
„ienaidnieka”, lai ar viņu aprunātos. Pie tam ne jau tādēļ, 
lai viņam pateiktu, cik ļoti viņš mūs ir aizvainojis, bet 
tādēļ, lai atvainotos par to, cik mēs esam nepareizi rīko-
jušies. Nesteigsimies apgalvot, ka tas ir pāri mūsu spē-
kiem. Lūgsim To, Kurš var mums tos iedot. Atcerieties, 
ka tajā brīdī, kad mēs pazemosimies, Dievs nostāsies 
mūsu pusē un attaisnos mūs tā, kā mēs pat nevaram to ie-
domāties. Ticiet, jo ne velti ir rakstīts: „Un, kas pats pa-
augstināsies, tas tiks pazemots; un, kas pats pazemosies, 
tas tiks paaugstināts” (Mat. 23:12). Šāda rīcība nebūs vā-
juma demonstrējums, bet lielāka iekšēja spēka demons-
trējums, kurš „pretinieku” uzreiz arī atbruņo. 

Bez tam, iemācīsimies arī rēķināties ar sava tuvākā vie-
dokli. Dosim viņam iespēju izteikties. Jo arī mēs taču nevē-
lamies, lai mums aiztaisa muti. Katram ir tiesības uz savu 
viedokli. Vai mēs viņam piekrītam vai nē – tā jau ir cita lieta. 
Taču tas nebūt nenozīmē, ka ir jāmetas „tuvcīņā” un jāpie-
rāda sava taisnība. Ja mūsu viedoklis ir pareizs, tad agri vai 
vēlu tas taps redzams, un visi arvien vairāk sāks ar to rēķi-
nāties. Beidzot iemācīsimies būt izturēti, pieklājīgi un uz-
manīgi viens pret otru. Jo tas nav tikai kristīgās ētikas 
jautājums, bet elementāra pieklājība. 

26



No vilšanās var izvairīties, ja mēs pārstājam veidot 
ilūzijas, ka dzīve ir bez grūtībām un baznīcā nav prob-
lēmu, un tā ir piepildīta ar ideāliem cilvēkiem. No citiem 
mēs pieprasām pilnību visā, bet aizmirstam, ka paši esam 
tālu no ideāla. Ir jāiemācās skatīties patiesībai tieši acīs. 
Visiem cilvēkiem ir savi trūkumi: citiem tie redzami vai-
rāk, citiem mazāk. Bieži gadās tā, ka, jo redzamāka ir per-
sonība, jo vairāk krīt acīs viņas trūkumi un kļūdas. Tādēļ, 
tā vietā, lai sarūgtinājumā novērstos, redzot citu nepilnī-
bas, labāk ir koncentrēties uz šī cilvēka labajām īpašībām. 
Jo visiem tādas piemīt. Ir tikai viena Personība, Kuras rak-
sturā ir apkopojies viss labais, un tas ir Kungs Jēzus. Vien 
Viņā mēs nekad nepievilsimies. 

Spēju apvainoties vajag censties sevī iznīcināt. Un 
jāsāk būs ar sava lepnā un prasīgā „ES” nonāvēšanu un 
piesišanu krustā tā, kā par to ir rakstījis apustulis Pāvils: 
„Bet es norūdu un kalpinu savu miesu, lai, citiem sludi-
nādams, pats nekļūstu atmetams.” „Es mirstu ik dienas, 
tik tiešām, ka jūs, brāļi, esat mans gods Kristū Jēzū, mūsu 
Kungā” (1.Kor. 9:27, 15:31). Tad nu, ja jau tādam svētī-
gam Dieva vīram nācās noņemties ar šādām lietām, tad 
mums tas ir nepieciešams vēl jo vairāk. Mēs nekad ne-
drīkstam aizmirst, ka Dievs vienmēr palīdz tam, kurš ir 
gatavs pielikt pūles. 

Cilvēkiem, kuriem ir nosliece uz skaudību, ir jāsāk cīņa 
ar šo grēku, kurš liecina par mūsu miesīgo, grēcīgo dabu. 
Neviens cits mūsu vietā to nedarīs. Skaudīgā acs ir jāiznī-
cina, lai ko tas mums maksātu. Ir biežāk jāsaka „nē” mūsu 
iegribām un vēlmēm, un jābūt pateicīgiem par to, ko Tas 
Kungs mums ir devis. Jo Dievs taču nekad nekļūdās. Šāda 
cīņa, protams, kaut ko maksās. Taču, ja domājam par to, 
kādus augļus tā nesīs, tad visi upuri ir tā vērti. 

Dārgais draugs! Mēs ar tevi dzīvojam pasaulē, kur ir 
jāsaskaras ar ļoti dažādiem cilvēkiem. Vieni var ar tevi 
apieties kā ar eņģeli, citi, savukārt tā, it kā tu būtu velns. 
Neskatoties uz to, mēs nedrīkstam pieļaut rūgtumu. Pat 
ja cilvēki grēko pret mums, tas mums nedod tiesības grē-
kot. Piesargies savā sirdī audzēt rūgto sakni! Nepieļauj 

27



aizvainojumus un dusmas, tādēļ, ka tie agri vai vēlu kļūs 
par virvi uz tava kakla. Lai vienmēr tavā dzīvē būtu re-
dzama Dieva svētību klātbūtne, bet tas nav iespējams, ja 
sirdī mīt ļaunais rūgtums. 

Nobeidzot šo tēmu, gribas atkal atgriezties pie vēstu-
les Ebrejiem 12:16-17, kur tiek pieminēts Ēzavs, kurš par 
lēcu viruma bļodiņu atteicās no savas pirmdzimtības, kura 
ietvēra sevī Dieva apsolījumus, kas bija doti Ābrahamam. 
Tā rīkojoties, viņš zaudēja ne tikai dubulto mantojuma 
daļu, kas pienācās pirmdzimtajam, bet arī īpašo vietu cilts -
kokā, un tātad arī Dieva svētības. Atjēdzies un sapratis, ko 
ir izdarījis, viņš rūgti apraudāja paša svarīgākā zaudēšanu, 
bet vairs nevarēja izpirkt izdarīto grēku – Dieva apsolījumu 
noniecināšanu. 

Patiesi beigas ir šokējošas? Tik lēti pārdot savu lielāko 
dārgumu! Cik neprātīgi un muļķīgi! Bet vai tieši tāpat nerī-
kojamies mēs, kad ielaižam savā sirdī rūgtumu? Jo caur to 
mēs varam pazaudēt Dieva žēlastību un apžēlošanu, bet 
tātad arī glābšanu! Kas gan var būt briesmīgāks par šo? Uz-
sverot savas tiesības un pieprasot sava „ES” atzīšanu, atrieb-
joties un kurnot par Dieva „netaisnību”, mēs atdodam par 
„lēcu virumu” to, kas mums ir visvērtīgākais un mūžīgais. 
O, cik gan tas ir svarīgi – uzmanīt sevi, savu uzvedību, sekot 
saviem vārdiem un rīcībai, lai pēc tam nav jāapraud tas, ko 
vairs nevar ne izlabot, ne atgriezt! 

28



2. nodaļa 
 

Mēle – elles aizdedzināta 
 

Par grēkiem, kas saistīti ar mēli, Dieva Vārdā ir runāts 
ļoti daudz. Ņemsim kaut Jēkaba vēstuli: „Tāpat arī mēle ir 
mazs loceklis un veic lielas lietas. Redzi, kāda maza uguns 
iededzina kādu lielu mežu! Un arī mēle ir kā uguns, netais-
nības pasaule, mēle ir likta starp mūsu locekļiem, tā apgāna 
visu miesu un aizdedzina dzīves ritumu, jo pati ir elles 
aizdedzināta. Jo katras sugas zvēru un putnu, rāpuļu un jūras 
dzīvnieku dabu savalda un ir savaldījusi cilvēka daba; bet 
mēli neviens cilvēks nevar savaldīt: nemitīgs ļaunums, pilns 
nāvējošas indes. Ar viņu mēs slavējam To Kungu un Tēvu, 
ar viņu mēs lādam cilvēkus, pēc Dieva līdzības radītus. No 
tās pašas mutes iziet svētība un lāsts. Tam, mani brāļi, nebūs 
tā notikt!” (Jēk. 3:5-10) 

Šajos nedaudzajos vārdos ir izteiktas visas šausmas un 
negantība, kas iziet no mūsu ķermeņa mazā locekļa. Ja mēs 
esam godīgi pret sevi un atklāti pret Dievu, tad ar sāpēm un 
noskumšanu mums ir jāatzīst, ka tas tiešām tā ir. Cik gan 
reizes savā dzīvē mēs esam kādam kaut ko neapdomīgi pa-
teikuši un pēc tam rūgti nožēlojuši šos vārdus. Atcerēsimies 
brīžus, kad esam cietuši un mocījušies, būdami ievainoti ar 
kāda ļauniem un dzēlīgiem vārdiem, vai pārdzīvojuši tādēļ, 
ka paši esam tā darījuši. 

Ja sirds ir pārpilna, tā izlejas caur muti, bet, kā zi-
nāms, bez mēles nav iespējams runāt. Šis mūsu ķermeņa 
mazais loceklis var darīt lielas nekrietnības: graut kāda 
reputāciju, izjaukt draudzību, iecirst dziļas un nedzīstošas 
rētas. Ar vārdiem var nogalināt un var dziedināt, var at-
balstīt un uzmundrināt, bet var arī iznīcināt, var sēt cerību 
un var atņemt jebkādu paļaušanos. Mēle runā ugunīgus 
vārdus par mīlestību, un tā pati mēle izverd lamas un lās-
tus. Ar mēli gan taisnīgi tiesā, gan nepatiesi apmelo. 
Varam ar mēli slavēt Dievu un varam Viņu zaimot. Kas 
gan netiek darīts šai pasaulē ar mēli un kāda tik loma tai 
nav bijusi cilvēces vēsturē! 

29



Visu šo pārdomājot, arvien vairāk brīnies par precīza-
jiem formulējumiem, kas doti Svētajos Rakstos: „nemitīgs 
ļaunums”, „elles aizdedzināta”, „pilns nāvīgas indes”. Un 
kā visa apkopojumu varam lasīt Salamana pamācībās 18:21 
lakoniski teiktus vārdus: „Nāve un dzīvība stāv mēles varā”, 
un tas diemžēl nav pārspīlējums. 

Tieši tādēļ tik skumdinošs ir fakts, ka, lieliski to 
zinot, mēs tomēr viegli atdodam savu mēli sātana varā, 
un, protams, viņš nevilcinās to izmantot. Reti, ļoti reti sa-
tiksiet cilvēku, kurš mēli kontrolē. Visaugstāk vērtējot 
tos, kuri negrēko vārdos, Bībele viņus sauc par pilnīgiem 
(Jēk. 3:2). „Kas valda savu mēli, paglābj dvēseli”, – reiz 
teica gudrais Salamans, un ja kaut nedaudz zini dzīvi, tam 
nevar nepiekrist. 

Tagad aplūkosim dažas garīgās slimības, ko izraisa 
ļauna, indīga mēle. Pie tām pieder piepušķošana, pārspīlēšana, 
meli, krāpšana, aprunāšana, baumas, apmelojumi, nosodījums, 
ļauna kritizēšana, pļāpīgums, lielība, glaimi, rupjības. 

Piepušķošana daudziem ir kļuvusi par kaut ko tādu, 
bez kā viņi vairs, liekas, nevar dzīvot. Lai ko viņi stāstītu un 
lai par ko liecinātu, lai tas būtu efektīgāk, vajadzīga piepuš-
ķošana. Tad nu fantāzijai tiek ļauta brīva vaļa. Reizēm cil-
vēks tā aizraujas, vēlamo pasniedzot par esošo, ka beigu 
beigās stāsts pārvēršas par izdomājumu. 

Kas attiecas uz pārspīlēšanu, tad arī tā mums liekas 
pati par sevi saprotama. Lai par to pārliecinātos, nevajag 
klausīties, ko runā citi, bet ieklausīties savos vārdos, kad tu 
kaut ko stāsti vai apraksti. Ievēroji, cik daudz tu pārspīlē? 
Visu laiku pielietojot pārspīlējumus, mēs tā pierodam pie 
meliem, ka tie kļūst par dzīves neatņemamu daļu. 

Jebkādi pārspīlējumi un piepušķojumi, lai cik nevainīgi 
mums tie liktos, ir nepatiesība, par kuru ir teikts: „Katra 
netaisnība ir grēks” (1.Jņ. 5:17). Lūk, kādēļ, lai izvairītos 
no tā, Dieva Vārds mums dod gudru padomu: „...lai attu-
ras no netaisnības ikviens, kas daudzina Tā Kunga Vārdu” 
(2.Tim. 2:19). 

Par meliem un apmānu Svētajos Rakstos ir teikts tikai 
negatīvais, bet tas netraucē cilvēkiem izmantot šos sātana 

30



ieročus. Viņš pirmais izmantoja melus, kad reiz sarunājās 
ar Ievu. Kopš tā laika ir pagājuši tūkstošiem gadu, bet se-
kotāju sātanam nav trūcis nekad. Krāpšanās plaukst un zeļ 
visās cilvēku aprindās un slāņos. Uz meliem tiek būvētas 
veselas valsts sistēmas. 

Atbilstoši krievu valodas skaidrojošajai vārdnīcai, 
meli – tā ir apzināta patiesības sagrozīšana, bet krāpšana – 
nepatiesi priekšstati par kaut ko, vai kāda apzināta maldinā-
šana. Tautā saka, ka meli ir bailīgo iemīļots paņēmiens, lai 
glābtu savu ādu. Bībelē – Salamana pamācībās 12:22 bez 
aplinkiem ir teikts: „Nepatiesas pļāpu rīkles šķiet Tam Kun-
gam negantība”. 

Meli – tas ir pretīgs grēks, un Tas Kungs to viennozī-
mīgi nosoda. Tādēļ meliem nav un nevar būt nekādu at-
taisnojumu un atvainošanās. Kristietim nevar būt tādi 
jēdzieni, kā „mazi meli”, „balti meli”, „piespiedu meli” 
un noteikti jau nu ne „meli, lai aizstāvētu Dieva darbu”, 
tādēļ ka Tas Kungs ir pats spējīgs aizstāvēt savu darbu, un 
Viņam nav jāķeras pie sātana viltībām. Jebkuri, pat vis-
mazākie meli izaug par lieliem, un tādēļ mēs agrāk vai 
vēlāk nonākam nepatikšanās. 

Dievs ir patiesība. Viņā nav un nevar būt nekādu 
melu, tādēļ mēs zaimojam, ja, skaidrojot Bībeli, melus sau -
cam par gudrību. Piemēram, ir sludinātāji, kuri saka, ka 
Dievs gudri izmantoja Rebekas melus, lai nepieļautu Īzaka 
kļūdu, kad viņš vēlējās piešķirt pirmdzimtā svētību nevis 
Jēkabam, bet Ēzavam. 

Tāds Svēto Rakstu skaidrojums ir izdevīgs tiem, kuri 
vēlas attaisnot vai noslēpt savus personīgos melus, bet, vai 
tam var piekrist? Vai tad Visuaugstajam nebija citu iespēju, 
lai piepildītu Savu plānu? Vai tiešām Viņam bija nepiecie-
šama tāda „Palīdzība”?! Bet Rebeka? ...Ko viņa panāca, 
pasteidzoties Dievam priekšā un izdarot šo „lāča pakalpo-
jumu”? Ar mānīšanos dabūjis pirmdzimtību, viņš bija spiests 
bēgt uz svešu zemi, nekad vairs neredzot savu māti, kura tik 
akli viņu mīlēja. Nostājoties uz melu ceļa, viņš vairākkārtīgi 
tika pats piemānīts no sava sievastēva puses, bet pēc tam gan-
drīz gāja bojā no sava brāļa rokas. Tikai Dieva iejaukšanās 

31



novērsa vēl vienu brāļa nogalināšanu. Tādi ir bijuši un 
vienmēr būs melu augļi. Ne velti tautā saka: „Meliem īsas 
kājas”, bet tas nozīmē, ka ar melu palīdzību tālu netiksi. 
Agri vai vēlu tie tevi pievils un tad ar uzviju būs jābauda 
šie vērmeļu rūgtie augļi. 

Fakts, ka pasaulē, kur valda melu tēvs, viss ir būvēts uz 
apmānu, mūs vairs nepārsteidz. Vēl jo vairāk, izaugot me-
līgā sistēmā, mēs tā pierodam pie tāda lietu stāvokļa, ka pār-
stājam to pamanīt un paši bieži vien sākam mānīties. 
Apzināti vai neapzināti mēs atkal un atkal sarunās ar citiem 
pieļaujam nepatiesību. Pēc tam it kā aptveram un jūtamies 
neveikli, bet meli jau ir izteikti, nereti arī jau nodoti tālāk. 

Pie meliem ķeras, lai sevi attaisnotu, slēptu vai notušētu 
kaut ko nepatīkamu, lai izvairītos no nopēluma vai nosodī-
juma, citu acīs parādītu sevi labāku nekā esi patiesībā, no-
slēptu sava rakstura neglītās puses. Nevar uzskaitīt visus 
variantus un situācijas, kad mēs ķeramies pie meliem. Beigu 
beigās tie tā iedzīvojas mūsu dzīvēs, ka mēs tos vienkārši 
vairs neievērojam. 

Īpaši skumji ir tas, ka meliem ir izdevies iekļūt ne tikai 
visās zemes dzīves sfērās, miesīgajā dzīvē, bet arī garīgajā 
sfērā, līdz pat kristiešu kalpošanām. Kāds cilvēks, kurš 
priekš mūsu laikiem ir ļoti patiess un taisnīgs, izmisumā 
teica: „no sākuma es pazaudēju ticību politiķiem, tad pār-
stāju ticēt tam, ko runāja darbā, bet pēc tam pievīlos no kan-
celes runātā patiesumā”. 

Šāds kristieša izteikums no pirmā acu uzmetiena lie-
kas šokējošs. Kā kaut ko tādu var runāt par vietu, kur tiek 
piesaukts Dieva, Kurš ir Patiesība, Vārds?! Taču, ja iedziļi-
nāmies šo vārdu jēgā un salīdzinām ar to, kas notiek kris-
tiešu sapulcēs, neviļus pārņem šausmas. 

Ja izsekotu svētrunām, kurās ir teikts par mīlestību, 
cieņu, vienotību, citu cilvēku rūpju atvieglošanu, sapratni 
un līdzcietību, bet pēc tam salīdzinātu ar dažu sludinātāju 
un viņu klausītāju reālo dzīvi, tad nāktos pievilties. Izrādās, 
ka runāt ir daudz vieglāk nekā īstenot dzīvē pateikto. Tā nu 
iznāk, ka, mācot citus, pārliecinot viņus rīkoties pareizi, pie-
rādot, ka Dieva Vārds neprasa no mums neko neiespējamu, 

32



bet pašiem to nedarot, mēs mānāmies. Te nāk prātā Dāvida 
vārdi: „Palīdzi, ak Kungs, jo svētie ir zustin zuduši un ticīgo 
tik maz ir palicis starp cilvēku bērniem! Viltu viņi runā cits 
caur citu. Ar smaidu uz lūpām viņi runā ar divkosīgu sirdi.” 
(Ps. 12:2-3). Nu ko, kā redzams, mainās tikai laiki, bet ne 
cilvēki, kuri savā grēcīgajā un kritušajā dabā paliek tādi paši, 
kādi bijuši tūkstošiem gadu atpakaļ. 

Nemaz neaizdomājoties, mēs varam melot ne tikai 
svētrunās, bet arī dziedot, kad slavējam To Kungu. Neti-
ciet? Tad nu izsekosim tam, par ko dziedam. Piemēram, 
daudzi zina kristiešu dziesmu: „Labi, ka visi mēs kopā sa-
plūstam vienotā...”. 

Tā mēs dziedam, bet vai tiešām izrunājot vārdus par 
vienotību, mēs esam vienoti? Vai patiesi esam kā viena sirds 
un viena dvēsele ar savu tuvāko, kurš arī atrodas šajā sa-
pulcē? Ja jā, tad no kurienes ceļas apvainojumi, strīdi, ne-
saprašanās, nevienprātība, kas no iekšienes plosa mūsu 
draudzes un baznīcas? 

Lūk, vēl dziesma: „Mēs mundrāk dzīves ceļu iesim, ja 
Jēzum uzticēsimies...”. Mums šķiet, ka mēs uzticamies Jēzum, 
bet mundrums mūsu sekošanā Jēzum nav redzams. Parasti mēs 
klunkurējam pa Dieva ceļu, knapi velkot savas kājas. 

Vēl kādas kristiešu dziesmas vārdos mēs apgalvojam, 
ka: „Visu atdodu es Jēzum, viss es Viņam piederu...”. Bet 
vai tā tas ir? Vai tiešām, visu, kas mums ir, mēs atdodam 
Glābējam? Ja jā, tad atbildiet uz jautājumu, cik daudz laika 
jūs Viņam veltāt? Piecpadsmit, divdesmit minūtes rīta un 
vakara lūgšanai, un pāris stundas svētdienas dievkalpoju-
mam? Kur paliek pārējā, lielākā daļa mūsu laika? Diemžēl 
visam kam: mājai, televizoram, apģērbam, mašīnai, dato-
ram, hobijiem, izpriecām un draugiem, – tikai ne tam, lai 
meklētu kontaktu ar To Kungu. 

Tātad, vai tad mēs neesam liekuļi, kad dziedam? Mēs 
ne tikai neatdodam Jēzum visu, bet vēl arī apzogam Viņu, 
paturot to, kas Viņam pēc taisnības pienākas. (skatīt Malea-
hijas 3:8). Mūsu apgalvojums, ka „viss piederu Viņam” arī 
nav taisnība, tādēļ, ka nevar pilnībā piederēt Viņam un plēs-
ties vai pušu kalpojot savam „ES”, ko mēs bezgalīgi mīlam. 

33



Ir arī dziesma, kuru labprāt dzied laulību ceremonijās. 
Tajā, vēlot jaunlaulātajiem svētību, mēs lūdzam Dievam, lai 
„Viņu kopība svētā, lai neirst nekad...”, bet savu personīgo 
laulību saraujam gabalos ar nemitīgiem pārmetumiem, ne-
apmierinātību, apvainojumiem, neiecietību, prasīgumu un 
kliedzošu egoismu. 

Baznīcas korī ar iedvesmu var dziedāt: „Ak, Lielais 
Dievs...”, bet, izejot no turienes, par „Lielo” var darīt sev 
jebkuru un jebko, tikai ne Dievu. 

Tad nu, kā redziet, melot var dažādi, un tādēļ, ka tu to 
nesaki, bet dziedi, tas nepārstāj būt par meliem. 

Dīvains ir fakts, ka cilvēks viegli sadzīvo ar saviem 
meliem, bet citu cilvēku melīgums viņu drausmīgi tracina. 
Bieži nākas dzirdēt: „Ar šo cilvēku es nevēlos vairs nekā-
das darīšanas! Viņš melo uz katra soļa! Es viņam vispār 
neuzticos!” Taču pēc kāda laika, šis, neiecietīgais pats 
melo, acis nepamirkšķinot. Tādi, lūk, mēs, cilvēki, esam. Kā 
izskatās, mums visiem ir iedzimta tālredzība, lai pamanītu 
grēkus: svešus pamanām pa gabalu, savus pat deguna 
priekšā neredzam. Šis princips sevišķi labi saskatāms, kad 
nosoda un kritizē. 

Nosodījums – tas ir neatbilstošs viedoklis par kādu 
vai kāda nopelšana. Doto jēdzienu nedrīkst jaukt ar apsprie-
šanu, ar kuru ir domātas veselīgas pārdomas un kaut kā no-
vērtējums, kam seko savu domu vai viedokļa izteikšana. 
Tātad, ja vārdā „nosodījums” ir ielikta negatīva jēga, tad 
vārdā „apspriešana” pārsvarā ir pozitīvais. Kaut ko apspriest 
ne vienmēr nozīmē nosodīt. Brīžiem mēs tā baidāmies no-
sodīt, ka uzskatām par labāku klusēt, pat ja sev līdzās re-
dzam skaidru nelikumību. To, protams, izmanto daži 
„dievbijīgie”, kuri uz katru mēģinājumu viņus atmaskot, 
aizver mums muti ar labi zināmiem vārdiem no Rakstiem: 
„Netiesājiet, lai jūs netopat tiesāti.” (Mat. 7:1). 

Dievs mūs nav radījis kā robotus vai aklas marionetes. 
Viņš patiesi nevēlas, lai mēs, aizmirstot savu spēju saprātīgi 
spriest un kritiski analizēt, taptu citu vadīti. Ne velti taču 
mums ir atstātas pamācības Bībelē: „Mīļie, neticiet katram 
garam, bet pārbaudiet garus, vai viņi ir no Dieva, jo daudz 

34



viltus pravieši ir izgājuši pasaulē” (1.Jņ, 4:1); „Pārbaudiet 
visu; kas labs, to paturiet” (1.Tes. 5:21). 

Tādēļ ir svarīgi taisni tiesāt, tur, kur tas ir mūsu pienā-
kums un izvairīties tiesāt tad, kad to aizliedz Bībele. Tā pie-
mēram, nedrīkst tiesāt cilvēkus, ja viņi rīkojas ne tā, kā mums 
gribētos. Mēs taču neesam visu zinoši un nevaram zināt šīs 
rīcības motīvus. Tāpat mēs nedrīkstam kritizēt citu ticīgo 
kalpošanu, jo par to viņi atskaitīsies Tā Kunga priekšā. Bet 
mums ir veselīgi jāizvērtē visādas mācības, vai tās nav pret-
runā ar Svētajiem Rakstiem, lai mēs nenokļūtu zem sveša 
jūga un nesāktu Dieva vietā pielūgt cilvēku. Citiem vārdiem 
sakot – Tas Kungs aizliedz viena veida tiesu, bet atbalsta 
citu. Nosodīt citus par viņu kļūdām – nozīmē atteikties 
piedot, aizmirstot, ka paši, iespējams, vairāk grēkojam. 
Attiecībā pret tuvāko ir pieļaujams tikai pazemīgs aizrā-
dījums. Taču, ir arī apžēlojoša tiesa, kura nenosoda, bet 
atšķir ticību no neticības, patiesību no maldiem, īstenību 
no tās viltojuma. 

Saprātīga apspriešana un pareizs novērtējums var kļūt 
par atslēgu ceļā uz patiesību. Šādas pareizas pieejas piemēru 
var atrast Apustuļu darbos 17:10-12. Šeit Pāvils ne tikai ne-
nosoda, bet pat uzmundrina un atbalsta Berojas ticīgos, kuri 
uzklausījuši viņu, sākuši pārdomāt un cītīgi pētīt Svētos 
Rakstus, lai pārliecinātos, vai tas, ko viņi dzirdējuši atbilst 
rakstītajam. Ja mūsdienu kristieši biežāk nodarbotos ar pie 
sevis notiekošā apspriešanu, tad velns nevarētu ieņemt tik 
daudz vietas, un draudzēs neieviestos tas, kas nepārpro-
tami ir pretrunā ar Dieva Vārdu (kā diemžēl pie mums tas 
nereti notiek). 

Tomēr spriežot un apspriežot vajadzētu būt mod-
riem, jo savas miesīgās dabas dēļ mēs viegli pārkāpjam 
robežu starp apspriešanu un nosodīšanu. Jo ne velti 
Dieva Vārds saka, ka „tiesa un spriešana ir tuvu stāvo-
šas” (Īj. 36:17). 

Kas attiecas uz tiesāšanu (nosodīšanu), tur mēs visi 
esam lieli meistari. Pamanīt cita kļūdu, ievērot viņa netiku-
mus un vājības, saasināt uzmanību uz viņa aizkaitināmību, 
nepareizo intonāciju un uzvedību – uz to mums ir īpašs 

35



jūtīgums un saasināta redze. Mēs ne tikai lieliski redzam cil-
vēku trūkumus, bet tiecamies tos īpaši sameklēt. 

Šai sakarā ir lielisks Deivida Mac Kaslanda komentārs, 
kurš skan tā: „Ir neprātīgi pievienoties „skabargoloģijas” 
speciālistiem, ja pats slimo ar „baļķismu”. Reiz, savā Kalna 
sprediķi Jēzus teica: „Bet ko tu redzi skabargu sava brāļa 
acī, bet baļķi savā acī neieraugi? (Mat. 7:3). Ja termins „ska-
bargoloģija” būtu skaidrojošajā vārdnīcā, tas būtu paskaid-
rots apmēram tā: „Nekļūdīga un momentāna sava tuvākā 
trūkumu atrašana. Ļoti populāra zinātne. Nevar atkauties no 
gribētājiem to studēt.” Bet ja tajā pašā vārdnīcā būtu „baļ-
ķoloģijas” skaidrojums, tur būtu rakstīts sekojošais: „Sli-
mība, kas izkropļo slimnieka pašnovērtējumu, pilnībā atņem 
slimniekam spēju atzīt savas personīgās kļūdas. Sastopama 
it visur.” Ja ticam mūsu Kungam, tad no tās izārstēties var 
tā: „Izvelc papriekš baļķi no savas acs, un tad lūko izvilkt 
skabargu no sava brāļa acs.” (Mat. 7:5). Lai saprastu mā-
jienu, nav jābūt ne namdarim, ne oftalmologam. Mēs visi 
esam skabargoloģijas speci un visi ciešam no baļķisma. Ak, 
ja mēs šodien neskatītos uz svešām skabargām, bet ķertos 
pie saviem baļķiem – daudz kas izmainītos!” 

Lasot šīs rindiņas, neviļus jāsmaida. Cik trāpīgi un pre-
cīzi pateikts, patiesi? Cik precīzi novērtējumi un cik pareizs 
raksturojums mēles slimībām, tās spēj ķert katru no mums! 
Piekritīsiet, ka, patiešām, ir par ko aizdomāties. 

Vienā solī ar tiesāšanu iet kritizēšana, pie tam ne jau 
tā veselīgā, kuras mērķis ir kaut ko apspriest un novērtēt, 
lai atrastu trūkumus, bet ļaunā un graujošā, kas balstīta 
negatīvā, augstprātīgā spriešanā par kādu (vai par kaut ko), 
lai meklētu vēlamās nepilnības. Tādu ļaundabīgu kritiku 
labāk būtu saukt par kriticismu, tā ir cilvēka nosliece būt 
pārlieku prasīgam un kritizēt visu pēc kārtas, visur redzot 
tikai slikto. 

Jāsaka, ka to, kuri mīl kādu pakritizēt ir ļoti daudz, 
bet to, kas ar savu kritizēšanu spēj celt un audzināt – ļoti, 
ļoti maz. Īpaši bieži nākas saskarties ar kritizētājiem, kuri 
to uzskata gandrīz vai par savu aicinājumu, visur meklēt 
tikai nepilnības. Tādiem cilvēkiem neizdarīsi pa prātam, 

36



viņiem viss nepatīk, viss ir ne tā kā vajadzētu būt pēc viņu 
domām. Bieži, paši neko nespējot, viņi nokauj citu labos 
nodomus un iniciatīvu, visādi graujot viņu autoritāti un 
tādā veidā atņemot spēku. 

Pie šādiem pieder tā sauktie „atmaskotāji”, kuri pa labi 
un kreisi steidzas atmaskot citus. Raksturīgi, ka šādi uzvedas 
tie, kuriem nebūtu morālas tiesības uz to, jo viņu garīgais 
stāvoklis un personīgā dzīve ir ļoti tālu no pilnības. Spriediet 
paši, vai ir prātīgi, sēžot savu grēku un problēmu netīrajā 
peļķē, censties kādu vest pie prāta, kurš ir daudz cienīgāks 
un labāks par tevi? 

Tiem, kuri nodarbojas ar šo, derētu zināt, ka Tas Kungs 
pieļauj tikai viena veida kritiku – ar mērķi palīdzēt tuvā-
kajam, jeb, atmaskošana mīlestībā. Ja jūs vēlaties cilvēkam 
palīdzēt, ja jūs uz to mudina mīlestība, ja jūsu sirds vēlē-
šanās ir izpatikt Dievam, tad varat kritizēt. Bet ja jūs nevirza 
mīlestība, bet skaudība, ļaunums un atriebība, tad labāk pie-
valdiet savu mēli, tādēļ ka kritika, kurā nav mīlestības, sau -
dzības un patiesa vēlēšanās palīdzēt, var kļūt par cietsirdīgu 
un graujošu spēku. Sevišķi bīstami tā ir, ja kritizē kādu 
viņam aiz muguras. Tad tā jau vairs nav kritika, bet baumas, 
apmelojumi un ļaunvārdība. 

Redzot mūsdienu baznīcu un draudžu bēdīgo garīgo 
stāvokli, ir viegli ļauties kārdinājumam sākt kritizēt un tiesāt 
Dieva tautu. Te nu jābūt ļoti uzmanīgam. Lai cik taisnīga 
būtu šī kritika, kritizētājam tā parasti beidzas bēdīgi. Ja jau 
Dievs neatstāja bez soda savu uzticīgo kalpu Mozu, kurš 
tikai reizi nepareizi rīkojās, tad cik gan stingri Viņš var ko 
prasīt no mums, ja pārkāpsim noliktās robežas. Pat atrodo-
ties tuksnesī un sadusmojot Dievu ar savu neuzticību, kur-
nēšanu, kalpošanu elkiem, netiklību un daudziem citiem 
grēkiem, Israēls tik un tā palika Dieva tauta. Par viņu atkāp-
šanos no patiesības Dievs viņus stingri sodīja, nodeva viņus 
ienaidnieku rokās, brīžiem desmitiem tūkstošus nogalināja, 
tomēr nepameta un neatraidīja, neļaujot nevienam iejaukties 
Viņa suverēnajā plānā. 

Tikai Tam Kungam ir tiesības tiesāt savu tautu. Līdzīgi 
kā uzticamie svētie, kuri skumst un smagi nopūšas par visām 

37



negantībām, kuras reiz ir notikušas Izraēlā, mēs varam 
skumt, censties vest pie prāta un atmaskot tagadējās Dieva 
tautas atsalšanu un garīgu atkāpšanos, bet tiesāšanu tomēr 
atstāt Dieva rokās. Mēs taču neesam spējīgi sasniegt Dieva 
domas, ceļus un plānus. Tie ir pārāki par mūsu cilvēcisko 
saprašanu. Mums nesaprast kā var savienoties Viņa taisnī-
gums, taisnums un grēka neieredzēšana ar neaptveramu žē-
lastību, žēlsirdību un gatavību piedot. 

Pie tam, nevar aizmirst, ka Tas Kungs spriež ne tā kā 
cilvēki, un ka pie Viņa „žēlastība nebēdā par tiesu” 
(Jēk. 2:13). Viņš neieredz grēku, bet mīl grēcinieku, un ne-
vēloties viņa bojāeju, dara visu, lai viņš nožēlotu grēkus un 
iemantotu Mūžīgo Dzīvību. Tieši tādēļ mums, cilvēkiem, ir 
bīstami ielauzties sfērā, kur valda Dievs un kur tikai Viņam 
pieder pēdējais vārds. 

Ja cilvēka sirdī ieperinājusies kritika, augstprātība, no-
sodīšana un ļaunums, tas ļoti drīz izliesies caur muti. Tā 
dzimst ļaunvārdība, ar to domājot dzēlīgus, nelabvēlīgus 
vārdus un izteikumus par kādu vai kaut ko, ko cilvēks ir iz-
teicis ļaunā, satraukti naidīgā noskaņā. 

Cilvēkus, kas runā ļaunus vārdus, vēl sauc par ļaun-
valodīgiem, tādēļ, ka viņi par citiem mīl izteikties indīgās 
un ņirdzīgās frāzēs. Viņiem – nedod ēst, bet ļauj vaļu iz-
liet savu dvēseles indi pār kādu. Savu nelabo jūtu vadīti, 
runājot ļaunu un aplejot ar netīrumiem citus, viņi aizmirst 
par to, ka Dievs dzird visu. Jā. Viņš dzird kurš, ko un par 
ko runā un par katru netaisnu, apsūdzošu vārdu no mums 
prasīs atskaiti. 

Visu šo, mēs, protams, labi zinām, tikai nezin kādēļ ne-
pildām. Jo nevienam nav noslēpums, ka Dieva tautas vidū 
ļaunvārdība ir plaši izplatīta. Pie tam, šādu neiecietīgu sa-
runu galvenais objekts ir mūsu tuvākais, nereti pat tās pašas 
draudzes loceklis, kurš, protams, tajā brīdī nav klāt. Ar no-
žēlu jāsaka, ka daudz ir tādu cilvēku, kuri ļaunvārdībā rod 
prieku. Liekas, ka viņiem pat prātā neienāk doma, ka šie iz-
teiktie vārdi tiek likti uz Dieva svaru kausiem un tikai pa-
vairo, jau tā smago grēku mēru. Nomelnojot citus, ļaunvārži 
neaizdomājas, ka tādā veidā atklāj savu personīgo būtību, tā 

38



apstiprinot tautas parunu: „Katrs spriež pēc savas samaitā-
tības pakāpes”. 

Dīvaini, ka ne visiem zināmais bauslis „Tev nebūs ne-
patiesu liecību dot pret savu tuvāku” (2.Moz. 20:16), nedz 
apustuļa Jēkaba brīdinošie vārdi par bēdām, ko nes ļauna 
mēle, ļauna runātājus neapstādina un neieliek viņos bailes 
par gaidāmo atmaksu mūžībā. Te nu tiešām patiesi uzrak-
stīts: „Viņu mēle ir nāvīga bulta” (Jer. 9:7) un „Taisnā mute 
ir dzīvības avots, bet bezdievīgo muti aizbāzīs bēdas” 
(Sal.pam. 10:11). 

Nav, kur paslēpties no mēles pātagas. Tā mūs sasniedz 
visur. Mēlei nevar likt klusēt. Ne velti senos laikos Krievijā 
teica: „Katru mutīti ar lakatiņu neapklāsi”. Tādēļ vislabākā 
atbilde uz jautājumu, ko iesākt ar tādiem cilvēkiem, ir lasāma 
apustuļa Pāvila vēstulē: „...no tādiem izvairies” (2.Tim. 3:5). 

Ļaunvārdības grēks izriet no skaudības un nāk no paša 
velna. Vārds „velns” nozīmē melis. Atklāsmes grāmatā par 
viņu ir teikts, ka viņš mūsu brāļus dienu un nakti apsūdz 
Dieva priekšā (Atkl. 12:10). Tādā kārtā, tas, kurš ļauni runā 
par savu brāli, vai māsu, līdzinās pašam velnam un var da-
līties ar viņu savā liktenī. 

Ļaunvārdības spilgti piemēri ir tenkas un apmelo-
jumi. Tenkas – tās ir baumas par kādu vai kaut ko, kas 
balstās neprecīzos vai apzināti sagrozītos faktos, bet ap-
melojumi – meli, kas apzināti izplatīti, ar ļaunu nodomu 
kādu aptraipīt (apmelot). Kaut Dieva Vārds stingri nosoda 
šādu rīcību, cilvēki ļoti bieži to izmanto, brīžiem pat 
nemaz to neapzinoties. 

Ak, cik daudz bēdu ir atnesušas dažādas tenkas un ap-
melojumi radu, ģimenes, draugu, ticības māsu un brāļu vidū! 
Cik gan siltu, draudzīgu un tuvu attiecību ir izjaukts! Cik 
likteņi un dzīves ir pārvērstas gruvešos! 

Īpaši skumji ir tad, kad baumas un apmelojumi nāk no 
kristiešu un tuvu draugu mutēm. Šādos gadījumos tās ir spē-
jīgas iznīcināt un burtiski nogalināt dvēseli. Ne velti, brīdi-
not par tādiem „draugiem”, Jeremija, kurš daudzkārt bija 
piedzīvojis nodevību un bēdas, saka; „Sargaities ikviens no 
sava drauga un nepaļaujieties uz brāļiem! Jo katrs brālis 

39



krāpj un māna, un katrs draugs aprunā un apmelo. Tie ap-
krāpj cits citu un nerunā patiesību; viņu mēle pieradusi pie 
meliem, un viņi nopūlas rīkoties netaisni, viņi pat citādi 
nevar... Viņu mēle ir nāvīga bulta, viņu mutes vārdi ir viltus. 
Ar savu tuvāku tie runā miermīlīgi, bet savā sirdī tam izliek 
valgus.” (Jer. 9:3-4,7). 

Gadās arī tā, ka cilvēks pat nepamana, ka ir kļuvis par 
ļauno vārdu avotu. Piemēram: viņš gatavojas stāstīt par kādu 
lietu. Iespējams, no visas sirds un vislabāko mērķu vadīts, 
viņš domā teikt tikai patiesību. Iekšējā balss no Tā Kunga 
viņu brīdina : nerunā! Uz īsu laiku tas palīdz, un viņš atturas, 
bet kā jau bieži mums gadās, pēc dažām minūtēm tiek iz-
stāstīts tas, kas bija atradies uz mēles gala. Nepaspēja vēl tas 
līdz galam notikt, te viens, te otrs sāk balstīties uz dzirdēto, 
un saruna ieņem melīgu, vai pat ļaunu raksturu. Tādā veidā, 
nepaturot savu mēli aiz zobiem, šis cilvēks kļūst par ļaun-
vārdības avotu un ir pilnībā atbildīgs par notikušo. 

Cilvēku ļauna aprunāšana, lai kādā veidā tā notiktu, me-
līgi apvainojumi, baumas un apmelojumi, parasti dziļi ķeras 
pie sirds, izraisa sašutumu un aizvaino mūs. Tikai nedaudzi 
spēj to mierīgi un vīrišķīgi paciest; – tā kā to izdarīja Dāvids, 
dzirdot kā viņu lādēja Šimejs, kad ķēniņš bēga no paša dēla. 
„Ļaujiet tam, lai viņš lādas”, – viņš teica saviem draugiem, 
kuri vēlējās aizvērt nelabvēlim muti (2.Sam. 16:11). Bet 
mums tādās situācijās gribas aizstāvēties, attaisnoties un 
mazgāties baltiem. Jo vairāk mēs sapratīsim, ka Dievs to 
pieļauj mums par labu un pēc Sava prāta, jo mazāk pievēr-
sīsim uzmanību tam, ko par mums runā. Protams, var pie-
prasīt pretiniekiem, lai viņi pamato savus apvainojumus, vai 
visiem dzirdot pateikt, ka tie ir meli, – bet, vai tomēr nav 
labāk kā Dāvidam, saņemt visu savu pacietību un gaidīt, kad 
tevi attaisnos Pats Dievs. Ja tici, ka Dievs tev vēl tikai labu, 
tad varēsi paciest visas pārestības. 

Dzīve zina neskaitāmus ļaunvārdības upurus un arī tos, 
kuri ļāva pieliet savas ausis pilnas ar indi. Daudzas labas cil-
vēku attiecības ir tikušas sagrautas tikai tādēļ, ka kādam 
mēle bija līdzīga čūskas dzelonim. Gadiem un gadu desmi-
tiem saindētās dvēseles savās sirdīs iznēsā ļaunumu pret 

40



tiem, kuri faktiski neko sliktu viņiem nav izdarījuši. Ļaun-
vārdību, baumas un apmelojumus ir ļoti viegli izplatīt, bet, 
to rūgtos augļus iznīcināt ir gandrīz neiespējami. Ne velti 
sens krievu sakāmvārds saka: „Kas ar mēli runāts, to ar cirvi 
vairs neizcirst”. Un spilgts piemērs šim ir kāds notikums, 
kurā kādas pareizticīgo draudzes māsa par kaut ko sāka ne-
ieredzēt savu mācītāju. 

Lai kur viņa būtu, visur runāja tikai sliktu par viņu, nez 
no kurienes ņēma kompromitējošus faktus un cilvēkus no-
skaņoja pret mācītāju. Pagāja gadi un beidzot pienāca tāds 
brīdis, kad viņa saprata savu grēku un no sirds to nožēloja. 
Atnākot pie mācītāja, viņa ar asarām izsūdzēja savu ļauno 
darbu un lūdza viņam piedošanu. 

„Labi”, – atbildēja mācītājs. – „Es esmu gatavs tev visu 
piedot, ja tu izpildīsi vienu uzdevumu. Aizej uz mājām, no-
kauj vistu un atnes man, pa ceļam izplūcot no viņas spalvas 
un nometot tās tur, kur tu iesi”. 

Sieviete ļoti nopriecājās, ka no viņas neprasīja neko 
vairāk, aizsteidzās uz mājām, izdarīja visu, kā bija teikts. 
Drīzumā atgriezusies, apmierināta pastiepa mācītājam no-
kauto un noplūkto vistu. 

„Paldies”, – viņš teica, pieņemot šo dāvanu, – „bet tas 
vēl nav viss. Tagad tev jāgriežas atpakaļ pa to ceļu, pa kuru 
tu nāci šurp un visos stūros un ielās jāsavāc visas tās spalvas, 
ko tu izmētāji, un jāatnes man. 

„Ko!?” – šausmās iebļāvās sieviete. – „Kā gan es varu 
to izdarīt, kur man tās meklēt, ja vējš tās ir iznēsājis pa vi-
surieni un aiznesis jau tālu no vietas, kur es tās nometu!...” 

„Tu pareizi saki”, – teica mācītājs. „Spalvas vairs ne-
salasīsi, tāpat kā tos nelabos apvainojumu un baumu vārdus, 
ko tu par mani izplatīji. Piedot es tev piedodu, bet kā būs ar 
to ļauno sēklu, ko tu tik dedzīgi sēji citu dvēselēs?.. 

Līdzīgi stāsti ir visapkārt gan senos laikos, gan mūsdie-
nās. Divas svētītas draudzenes – kristietes, daudzus gadus 
kopā strādāja Tā Kunga Vīna Dārzā. Viņas palīdzēja cilvē-
kiem un viena otrai. Kopīgā kalpošana, uzticēšanās un sav-
starpējā sapratne viņas tā satuvināja, ka pat ārēji viņas kļuva 
līdzīgas, un cilvēki viņas uzskatīja par māsām. Bet velns, 

41



kurš ne velti nes „apmelotāja” slavu, necieš un nevar pieļaut 
vienotību. Lai to varētu sagraut, viņš ņem talkā dažādus ie-
ročus. Vieni no viņa mīļākajiem ieročiem ir skaudība, greiz-
sirdība un nocietināšanās, kurus ar lieliem panākumiem viņš 
varēja izmantot arī šeit. 

Reiz viena no sievietēm sacēlās pret otru tādā niknumā, 
ka varēja tikai pabrīnīties. Viņas jaukā seja kļuva cieta un 
atbaidoša. Vien viņai zināmu apsvērumu vadīta, viņa sāka 
izplatīt visizsmalcinātākās baumas par savu bijušo drau-
dzeni, sējot cilvēku sirdīs ienaidu, ļaunas aizdomas un no-
sodījumu. 

Tad viņai likās, ka tas nav pietiekoši, un viņa sāka otras 
sievietes bijušajiem draugiem un paziņām izsūtīt vēstules 
un audiokasetes, kurās par to sievieti, ar kura kopā strā-
dāja daudzus gadus, izplatīja prātam neaptveramus faktus 
un apvainojumus. 

Atbildes reakcija no pirmās sievietes bija klusēšana. 
Viņa nevienam neko neskaidroja, netaisnojās un neaizsar-
gājās, bet krita Tam Kungam pie kājām un lūdza uzrādīt tās 
kļūdas, ko viņa bija pieļāvusi un kuras bija kļuvušas par ie-
meslu šai ļaunvārdībai. Un Debesu Tēvs to izdarīja. Sakār-
tojot savu nodarījumu, māsa turpināja savu kalpošanu vēl 
svētīgāk, bet, kas attiecas uz aprunātāju, tad viņas garīgais 
stāvoklis līdz pat šim laikam liek vēlēties ko labāku. 

Visa nelaime ir tajā, ka mēs nevēlamies ņemt vērā 
vienkāršu faktu, ka dzīvē „viss plūst, viss mainās”. Visi 
cilvēki ir spējīgi sagrēkot un pieļaut kļūdas. Taču, ja viņš, 
sapratis savu netaisnību, nāk grēku nožēlā pie Dieva un 
saviem tuvākajiem, Tas Kungs piedod, nomazgā un izda-
rīto padara par labu mācību tālākai dzīvei. Pie tam, mēdz 
būt tā, ka pakritušais pieceļas un ar Jēzu iet tālāk, bet viņa 
„atmaskotājs”, kas tā priecājās par savu „uzvaru”, garīgi 
kļūst vājš un arvien vairāk atsalst, tā ka beigās no viņa 
„triumfa” vairs nekas pāri nepaliek. 

Šajā sakarā nāk prātā liturģiskā himna no pravieša 
Mihas grāmatas: „Nepriecājies par mani, mana ienaidniece, 
ja es guļu nogāzts pie zemes: es atkal celšos kājās, un, ja 
es arī mītu tumsā, tad tomēr Tas Kungs ir mana gaisma! 

42



Es panesīšu Tā Kunga dusmas, – jo es jau esmu pret Viņu 
grēkojis, – kamēr Viņš izšķirs manu lietu un dos man tais-
nību; Viņš mani izvedīs gaismā, tā ka es ar prieku skatīšu 
Viņa taisnību. Manai ienaidniecei tas būs jāredz un pašai par 
lielu kaunu arī jāatzīst...”. (Mih. 7:8-10). Ļaunvārdība ne 
tikai nenes svētību tās runātājam, bet uz visu viņa turpmāko 
dzīvi atstāj dziļas un tālejošas lāsta sekas. Bieži šis ļaunums 
atgriežas pie viņiem caur bērniem, draugiem un radiniekiem. 

Izņemot mēles grēkus, kas vērsti pret citiem, ir vēl kādi 
netikumi, caur kuriem mēs cilvēku acīs sevi atmaskojam, un 
viņi redz mūsu kā nepilnīgus, nekaunīgus un ļoti, ļoti mie-
sīgus. Pie tādiem grēkiem pieder pļāpīgums, tukšvārdība, 
muļķīgas runas, lielība, glaimošana un lamas. 

Pļāpīgs ir tas cilvēks, kurš mīl daudz runāt un nespēj 
saglabāt noslēpumus. Viņam, kā saka „Kas prātā, tas uz 
mēles” un tādēļ viņa valoda ir neapdomīga un pārsteidzīga. 
Kā zinām – kur daudz vārdu, tur neiztikt bez grēka. 
(Sal.pam. 10:19). 

Reti kurš mīl šādus cilvēkus. Parasti no viņiem vairās, 
lai nebūtu jāiesaistās sarunās, jo, ja pļāpa sāk runāt, viņu 
nevar apstādināt. Viņš grab un grab bez apstājas. Papildus 
savai pļāpībai viņi ir arī ziņkārīgi. Jo, lai varētu ar kādu pa-
runāt, vajag atrast interesantu tēmu. Bet pie interesantā vien-
mēr pieder viss jaunais. Un tā nu pļāpātāji cenšas savas ausis 
turēt plaši atvērtas, lai varētu ko tādu saklausīt. Šai ziņkārī-
bai vairāk ir pakļautas sievietes, bet arī stiprais dzimums 
slimo ar šo netikumu. 

Mēs jau runājām, ka nedrīkst baumot, bet „paskrubināt 
kāda kauliņus” – mīļākā mūsu nodarbe. Padalīties ar jaunu-
miem, papļāpāt par šo un to, tas ir kļuvis par mūsu cilvēciskās 
kontaktēšanās ikdienas normu. Ar ko nodarbojas kaimiņš, 
ko dara viņa bērni, kā uzvedas paziņas, kas notiek ticības 
brāļu un māsu ģimenēs, kurš ar kuru draudzējas, kurš ar kuru 
taisās precēties, kurš kuram ir ko pateicis, kad mūsu brālis 
nav pareizi rīkojies, ko runāja brāļu sapulcē un kurš kā uz-
vedās, kā izskatījās un kas viņiem bija mugurā... Pļāpām un 
runām tēmas var atrast pietiekoši. Jaunumi plūst kā no pār-
pilnības raga. Ja tik ir vēlēšanās runāt, tad jau tēmu varēs 

43



atrast. Un sēd tādi biedrīši un draudziņi un stundām ilgi „trin 
mēles”, nemaz nedomājot, ka reiz viņiem par to visu vaja-
dzēs atskaitīties. 

Ar pļāpāšanu ciešā saistībā ir tukšvārdība, tas no-
zīmē – izrunāt liekus, nevajadzīgus vārdus, kuri vispār nav 
nepieciešami. Runājot pa tukšo mēs nodarām sev un ci-
tiem tikai ļaunu, jo ir rakstīts: „Bet Es jums saku: Par ik-
katru veltīgu vārdu, ko cilvēki runās, tiem būs jāatbild 
tiesas dienā.”; „No jūsu mutes lai nenāk neviens nekrietns 
vārds, bet tikai krietnas runas, kas draudzi ceļ un nes svē-
tību klausītājiem.” (Mat. 12:36, Efez. 4:29). 

Tur kur ir pļāpīgums un tukšvārdība, parasti mīt arī 
muļķīgas runas – apzināta citu smīdināšana, izsakot nepie-
dienīgus jokus vai stāstot anekdotes. Par šiem netikumiem 
Bībelē ir teikts skaidri un nepārprotami; „...lai... jums ir 
sveša... tāpat bezkaunība, tukšas runas, jo tādas lietas ne-
klājas, bet gan jo vairāk pateicība” (Efez. 5:3-4). 

Lai izvairītos no tukšvārdības un pļāpības grēka, laiku 
pa laikam ir labi uzdot sev jautājumu: „Vai es gadījumā ne-
sirgstu ar runas nesavaldīšanas grēku? Vai nepavadu savu 
laiku tukšā pļāpāšanā, vieglprātīgās sarunās un apspriešanās, 
kas nes vien zaudējumus un ļaunumu?” 

Nevajadzētu aizmirst, ka pļāpības gars ir Svētā Gara ie-
naidnieks, tādēļ, būtu vienkārši noziedzīgi zaudēt laiku tajā, 
kas grauj mūsu pašu dvēseli un arī citu dvēseles, tās visas 
garīgi iztukšojot. 

Kur ir pļāpīga un ļauna mēle, tur, protams, aizvaino-
jumi, sašutumi, apvainojumi, skandāli, konflikti, problēmas 
un nelaimes. Ja ir viss šis, tad nevar runāt par mieru un sa-
kārtotību. Skumji, ka ne tikai pasaules cilvēki, bet arī daudzi 
kristieši, aizmirstot savu aicinājumu būt par zemes sāli sev 
apkārt esošajiem cilvēkiem drīzāk, kļūst par pipariem. 

Lielība – tā ir cilvēka sevis paša, vai arī kādas savas labās 
īpašības, pārmērīga cildināšana, kas bieži vien ir visai apšau-
bāmas un stipri pārspīlētas. Lielīgais „ES” nepazūd no lielīb-
nieka lūpām. Izskatās tā, it kā viss sāktos un beigtos ar viņu. 

Neskatoties uz šī trūkuma nepievilcību, jābrīnās, cik 
daudziem cilvēkiem ir nosliece uz sevis lielīšanu. Iespējams, 

44



viņi rīkojas pēc principa: „Ja pats sevi nepalielīsi, neviens 
cits jau to neizdarīs”, vai „Kas gan sunim asti cels, ja ne 
pats”. Tādi cilvēki atrod iemeslu sevi paaugstināt pat tur, 
kur, liekas, nebūtu par ko. Viņi var stundām stāstīt par to, 
cik lieliski sevi kaut kur parādījuši, kā un ko izdarījuši, kā 
pēc nopelniem ir novērtēti, kā visi viņus cienīja un cik labi 
atsaucās par viņiem. Viņi izliek visu apskatīšanai savu iz-
skatu, savus talantus un spējas, kas viņiem ir dotas. Citi de-
monstrē savu prātu, attapību un saprātīgumu, citi visu laiku 
atceras to, kas viņi bija kādreiz. Viņu starpā ir tādi, kuri ne-
paguruši stāsta par reiz piedzīvotām garīgajām svētībām, 
vairākkārtīgi atkārtojot vienu un to pašu tā, ka klausītāji jau 
zina, par ko būs runa tālāk. Pie tam runātājs, protams, no-
klusē, ka šie piedzīvojumi ir sena pagātne, bet tagadne nebūt 
nav tik pievilcīga. 

Ir vecāki, sevišķi mammas, kuras nepiekūst izcelt un 
paaugstināt savu bērnu esošās un visai apšaubāmās spējas. 
Klausoties šādas odas par savām atvasēm, neviļus prātā nāk 
kāda krievu tautas paruna: „Laba gan Anniņa, – to liela 
mamma un omiņa”. Zinot šo cilvēcīgo vājību, Bībele mums 
saka: „Lai tevi daudzina kāds cits, un ne tava paša mute, 
kāds svešais, un ne tavas paša lūpas.” (Sal.pam .27:2) 

Var tikai brīnīties, kā lielīgie ļaudis nepamana to, ka, 
cenšoties sevi paaugstināt citu acīs, viņi panāk pretēju efektu 
un nevis pietuvina sev, bet atgrūž. 

Ja visu izvērtējam, tad cilvēkam jau nav nekāda pamata 
lielīties. Jo mums jau nav nekas, kas nebūtu mums iedots. 
Izskatu un prāta spējas mēs saņemam piedzimstot. Ir muļķīgi 
lielīties ar saviem fiziskajiem dotumiem, jo arī tur nav mūsu 
nopelna. Mēs vienkārši tādi piedzimām. Visas mūsu zinā-
šanas ir iegūtās izglītības rezultāts. Šo informāciju mūsu 
prātos ielika citi. Daudzus savus talantus mēs esam man-
tojuši no vecākiem un vienkārši tos izkopām, pateicoties 
darbam un neatlaidībai. 

Apustulis Pāvils, vēršoties pie korintiešiem, uzdod tais-
nīgu un saprātīgu jautājumu, kurš attiecas arī uz katru no 
mums: „Kas tad tev ir, ko tu nebūtu saņēmis?” (1.Kor. 4:7). 
Un ja tas ir tā, ka viss, kas mums ir un ar ko mēs sirds 

45



dziļumos lepojamies, un sevi paaugstinām pār citiem, nav 
mūsu pūļu auglis, bet ir tikai dāvana, tad, patiešām, mums 
nav nekāda pamata, ar to lielīties un sajūsmināties par 
sevi. Labāk pateiksimies Dievam par visu labo, kas mums 
ir dots un ko mēs darām, tad mēs rīkosimies kā ir rakstīts: 
„lai būtu, kā ir rakstīts: kas lielās, tas lai lielās ar To 
Kungu” (1.Kor. 1:31). 

Glaimošana – tā ir viltīga izpatikšana, izlikšanās, ka 
piekrīti, liekulīga slavināšana, maigošanās ar nodomu kaut 
ko panākt vai pievērst vēlamās personas uzmanību. 
Glaimi ne tikai piesedz mūsu mērķu savtīgumu, bet ir arī 
garīga bedre tiem, uz kuriem mēs tos vēršam. Tā mēs bieži 
dodam iemeslu šai sirdij paaugstināties un tapt iedomīgai. 
Dieva Vārds mums iesaka izvairīties no glaimotājiem, brī-
dinot: „...liekulīga mute ir par iemeslu pazudināšanai.” 
(Sal.pam. 26:28). Nereti ir tā, ka tas, kurš tev ir glaimojis, 
kļūst par tavu pirmo ienaidnieku, baumu un apmelojumu iz-
platītāju. Lai cik tuvs un dārgs mums kāds būtu, nepieļausim 
glaimus attiecībās ar viņu, atceroties Rakstu vārdus: „Vīrs, 
kas liekuļo sava tuvākā priekšā, tas izstiepj viņa priekšā tīklu 
viņa soļiem” (Sal.pam. 29:5). 

Par rupjību, šķiet, nevajadzētu pat atcerēties, jo Dieva 
bērnu vidū tai nevajadzētu būt. Diemžēl dzīve parāda, ka at-
sevišķās situācijās tas tomēr notiek. Sevišķi raksturīgi tas ir 
tiem, kuri, dzīvojot pasaulē, neganti lamājas. Šiem cilvēkiem 
tik ļoti ir jāuzmana sava mēle, ka pēc atgriešanās pat parasta 
saruna viņiem var būt īsts pārbaudījums. 

Nepiedienīgi vārdi un izteicieni noraujas no mēles tad, 
kad cilvēks ir viens un atrodas stiprā nervu sasprindzinā-
jumā. Dažreiz tie ir kā grūti valdāma naida izpausme. La-
māšanās – kā jūtu izpausme vilšanās brīdī. Gadās tā, ka 
lamuvārds izsprūk tad, kad atmiņā nāk notikums vai gadī-
jums, kurā cilvēks izjuta apkaunojumu, neveiklību, samul-
sumu. Neskatoties uz lieliskiem nodomiem, lēmumiem, kas 
nākuši no sirds, lamas izsprūk no lūpām, pirms tu vēl esi par 
to padomājis, katru reizi tevi pārsteidzot. 

Daži tā mokās ar šo nejauko ieradumu, ka zaudē cerības 
to jel kad uzvarēt. Šādus cilvēkus gribas mierināt, ka uzvara 

46



ir iespējama arī pār šo netikumu, tāpat kā pār visiem citiem. 
Tā gan nebūs viegla cīņa pašam ar sevi. Kā sevišķi spēcīgs 
ierobežojošs faktors šai cīņā noteikti var kalpot nerimstoša 
doma, – cik aizvainojoša šī vārdiskā netīrība ir Tam, Kurš ir 
Svēts un ir miris par mums Golgātā. 

Nobeidzot garīgo slimību tēmu, ko izraisa mēles netī-
rība, gribētos nedaudz apstāties pie šo problēmu profilakses 
pamatmetodēm un ārstēšanas, ko piedāvā Bībele. 

Sargājot kristiešus no nepareiziem secinājumiem un 
pārsteidzīgiem lēmumiem, Dieva Vārds māca strīdīgos jau-
tājumos būt ļoti uzmanīgiem un nepaļauties uz viena cilvēka 
liecību. Mēs visi esam tendēti, noklausoties kāda viedokli, 
nostāties viņa pusē. Šī cilvēka vārdi mums liekas tik pārlie-
cinoši, ka iekaro mūsu sirdi. Bet, paiet laiks un mēs uzzinām, 
ka tika izstāstīta tikai lietas viena puse. Noklausoties otras 
puses stāstījumu, mēs saprotam, ka mūsu pirmais sarunu 
biedrs ir izkropļojis faktus, vai vismaz tos pasniedzis sev 
izdevīgākā gaismā. Tādēļ Salamana pamācībās ir teikts: 
„Ikviens kā pirmais šķiet savas sūdzības lietā taisns esam; 
tikai kad lietā iesaistās viņa pretinieks, tā noskaidrojas” 
(Sal.pam. 18:17). 

Tā vietā, lai kādu notiesātu, ir jāpaciešas, kamēr no-
skaidrojas visi fakti. Vecās Derības laikā nevienu nedrīkstēja 
apvainot, ja nebija divi vai trīs liecinieki (5.Moz. 19:15). 
Neievērojot šo likumu, mēs riskējam salauzt sirdis, no-
melnot kāda labo vārdu, ienest baznīcā šķelšanos, sagraut 
draudzību. 

Tieši tāpat jārīkojas, ja tas attiecas uz mums personīgi. 
Ja kāds ir mūs apbēdinājis, nevajag steigties to stāstīt visiem 
pēc kārtas, bet ķerties pie Bībeles padoma: aiziet pie šī cil-
vēka un censties nokārtot šo konfliktu. Jo Dieva bērniem ir 
jāizplata mīlestība un patiesība, nevis dusmas un šķelšanās. 
Ja mēs vienmēr rīkotos pēc Svēto Rakstu ieteikuma, mūsu 
vidū būtu mazāk netaisnības un sāpju. 

Katrs no mums var izvairīties no garīgas slimības attīs-
tības, kas rodas no mēles nesavaldības, ja biežāk atcerēsies 
Tā Kunga vārdus: „Tad nu visu, ko jūs gribat, lai cilvēki 
jums dara, tāpat darait arī jūs viņiem (Mat. 7:12). Katru reizi, 

47



kad tava mēle grib kādam cilvēkam teikt ļaunu vārdu, uz 
mirkli apstājies un uzdod sev jautājumu: „Vai es gribētu, lai 
par mani tā pasaka? Vai es gribētu, lai par mani tiktu izpla-
tītas tādas baumas? Kā es justos, ja nevis par viņu, bet par 
mani tik ļauni runātu?” Ticiet, šāda pieeja aizvērtu daudzas 
mutes, kuras vēlējās teikt ko ļaunu. 

Labu šķērsli mēlei var nolikt arī šāda doma: „Kāda gara 
spēkā es tagad runāšu? Kurš mani tagad vada? Skaudība, 
dusmas, greizsirdība, vēlēšanās atriebties un pazemot? Ja es 
tagad visu izteikšu, kādas tam var būt sekas? Kā uz to ska-
tīsies Dievs? Kā es pašlaik izskatos Viņa acīs?” 

Līdzīgas sarunas domās ar sevi un godīgas atbildes uz-
liks zīmogu jūsu mutei un liks palikt mēmai jūsu mēlei. Ne-
vajag aizmirst, ka neizsakot visu, mēs vēl varēsim to izdarīt, 
bet to, ko mēs pateiksim, to vairs nevarēs labot. Jebkuru sli-
mību, vai tā ir pie miesas vai dvēseles, vieglāk ir nepieļaut 
nekā ārstēt. 

Vēl viena laba metode mēles darbu apkarošanai ir nepār-
traukta vēlēšanās to pielietot tikai labajam. Pasaulē, kur valda 
egoisms, labi vārdi ir kā gaismas stari tumsas valstībā. 

Vēršoties pie dažādiem cilvēkiem, apustulis Pāvils 
savās vēstulēs, mācēja atrast vārdus, kas bija viņiem kā uz-
mundrinājums. Viņš sauca vārdos ne tikai tos, kas palīdzēja 
viņam Labās Vēsts sludināšanā, bet arī izteica viņiem savu 
pateicību par visu, ko tie darīja. Diemžēl, pie mums tā nav. 
Baidoties, ka mums tuvais cilvēks varētu kļūt lepns, mēs uz-
skatām, ka pareizāk ir teikt to, kas nav labs viņa uzvedībā 
vai raksturā, bet labo par viņu mēs izsakām viņa apbedīšanā. 
Tad gan mēs neskopojamies ar uzslavas un pateicības vār-
diem. Protams, atcerēties visu labo par aizgājēju var un 
vajag, bet cik gan daudz labāk ir viņam to pateikt, vēl 
dzīvam esot. Iespējams, tieši šo vārdu viņam pietrūka. Kāds 
nezināms dzejnieks ir uzrakstījis šādas rindas: 

 
Vienu rozi ziedošā dārzā, 
No tavām rokām gribu es ņemt, 
Nekā ziedu un vainagu grēdas, 
Ko pār kapu noliks man svešs. 

48



Labāk vārdu tik vienu, parastu vārdu, 
Kas mīlot būs pateikts vien man, 
Nekā piemiņas runas, kas pītas no glaimiem, 
Tūkstošvārdīgas tukšumā skan. 
 
Labāk draugs lai man smaida vispār bez vārdiem, 
Un lai dvēsele sasilst no tā, 
Nekā kāds, kurš man dzīvē bija tik tālu, 
Tagad asarās plosīsies bāls. 
 
Šodien nesiet vēl ziediņu, lapu vai zāli, 
Šodien atdodiet daļiņu sirds. 
Nevis plosiet sev sirdi, vaigu tik bālu, 
Kad jau dzīve ir beigta un irst. 
 
Šajos vārdos skan dvēseles kliedziens pēc mīlestības, 

labestības, maiga, ieinteresēta vārda. Bet, ja tā padomā, mēs 
visi to vēlamies. Mums vienmēr ir vajadzīgi labi vārdi; vai 
mēs cīnāmies par taisnību, vai veicam kādu grūtu uzde-
vumu, vai darām pašus parastākos un ikdienišķākos mājas 
darbus. Labie vārdi taču var uzmundrināt, iedrošināt, atbal-
stīt, reizēm pat pilnīgi dziedināt vientuļu, skumstošu dvēseli. 
Mēdz būt, ka vietā un laikā pateiktais īstais vārds izšķir cil-
vēka likteni. Tad nu neizmantosim savu mēli kā indīgu, iz-
nīcinošu mūsu dvēseļu ienaidnieka ieroci, bet kā brīnišķīgu 
instrumentu, kas ir mīlošā un žēlsirdīgā Dieva rokās.

49



3. nodaļa 
 

Cilvēka miesīgās dabas manifestācijas. 
 

Kad aizdomājies par mūsu miesīgās cilvēcīgās dabas 
būtību, tad neviļus prātā nāk Svēto Rakstu vārdi: „Jo es 
zinu, ka manī, tas ir, manā dabīgajā miesā, nemīt nekas 
labs. Labu gribēt man ir dots, bet labu darīt ne. Jo labo, 
ko gribu, es nedaru, bet ļauno, ko negribu, to es daru” 
(Rom. 7:18-19). Tas patiešām tā ir. Kad Ādams krita 
grēkā, visi viņa pēcnācēji mantoja sava pirmtēva kritušo, 
grēcīgo dabu. Tādēļ ne velti ir rakstīts: „Tātad, kā viena 
cilvēka vainas dēļ pasaulē ienācis grēks un ar grēku – 
nāve, tā visu cilvēku dzīvē ienākusi nāve, jo viņi visi ir 
grēkojuši” (Rom. 5:12). 

Grēcīgā daba – tā ir nepārtraukta slieksme grēkot, 
tātad tieši tas, par ko tik precīzi reiz teica apustulis Pāvils: 
„Jo labo, ko gribu, es nedaru, bet ļauno, ko negribu, to es 
daru. Bet ja es to daru, ko negribu, tad darītājs neesmu vairs 
es, bet manī mītošais grēks. Tad nu šādu bauslību es atrodu, 
ka, gribot darīt labu, man iznāk ļaunais. Mans iekšējais cil-
vēks ar prieku piekrīt Dieva bauslībai. Bet savos locekļos 
es manu citu bauslību, kas karo ar mana prāta bauslību 
un padara mani par grēka bauslības gūstekni, kas ir manos 
locekļos” (Rom. 7:19-23). 

Grēks iekļūst visās trijās cilvēka būtnes daļās: miesā 
(Rom. 7:24), dvēselē (Rom. 8:7, Jer. 17:9-10), un garā 
(Jēk. 4:5, 2.Kor. 7:1, 1.Tes. 5:23). Miesīgā daba, mūsu cil-
vēciskais „ES” vienmēr un skaļi liek sevi manīt. Pastāv uz 
savām tiesībām, kādu cenšas pārliecināt, kaut ko pierāda 
un kaut ko pieprasa. Diemžēl grēcīgā daba nezina, ko no-
zīmē – būt miesīgam. Miesa pretojas Garam, Kurš ienāk 
mūsos, kad mēs piedzimstam no augšienes. Un Gars, Kurš 
pretojas miesai, rada nepārtrauktas cīņas atmosfēru divu 
pirmsākumu starpā, tā uzrādot mūsu grēcīgās noslieces. 

Cilvēka miesīgās dabas veidošanās procesā liela no-
zīme ir iedzimtībai, audzināšanai, citu cilvēku ietekmei, 
kā arī apstākļiem un konkrētām situācijām, kas novirza no 

50



patiesā ceļa. Brīžiem mēs cenšamies cīnīties ar nelabām 
domām un rīcību, bet, aptverot savu bezspēcību, reizēm 
nonākam tuvu bezcerībai. Cilvēka miesīgā daba dara savu, 
demonstrējot neko citu, kā vien mūsos mītošo grēku 
(Rom. 7:17). 

Ir daudz netikumu, kas nekļūdīgi raksturo mūsu cilvē-
cisko miesīgo dabu. Jo vairāk mums to ir, jo spilgtāk tie sevi 
izpauž, jo mums ir lielāks pamats sevi uzskatīt par neatdzi-
mušu kristieti. 

Izanalizējot un novērtējot pašam sevi, esot godīgam 
pret sevi, ir vērts pārdomāt kaut vai nedaudzu šo izpausmju 
uzskaitījumu: egoisms, egocentrisms, patmīlība, sevis mīlē-
šana, sava „ES” meklējumi, nepakļaušanās, nepaklausība, 
spītība, sacelšanās, pārmērīga rosība un norūpēšanās, ne-
miers, nepacietība, neapmierinātība, aizkaitināmība, sašu-
tums, netikumība, dusmas, niknums, ļaunums, bļaušana, 
nelaipnība, noslēgtība, nesaprātība, nesavaldība, slinkums 
un daudzas citas. 

Patmīlība – tā ir pašcieņa un savas vērtības apzināša-
nās. Mūsdienās tās izpausme saprātīgos daudzumos ir attais-
nojama. Tomēr, gadījumos, ja mēs esam pārāk augstās 
domās par sevi, tā iegūst īpašu veidu, izpaužoties nepār-
trauktā, slimīgā sevis apliecināšanā, slavas, goda un pirm-
tiesību alkās. Patmīlībai ir raksturīga paaugstināta spēja 
apvainoties. Cilvēks apvainojas par to, ka nav līdz galam 
novērtēts, vai viņam nav parādīts gods. Patmīlības paveids 
ir sevis mīlēšana, tā ir mīlestība, kas vērsta tikai uz sevi, 
rūpes tikai par sevi un vienaldzība pret tuvāko cilvēku vaja-
dzībām un labklājību. 

Egoisms – tas ir spilgts sevis mīlestības demonstrē-
jums, savu interešu stādīšana augstāk par citu interesēm, sa-
biedrības un apkārt esošo cilvēku vēlmju neievērošana. 
Cilvēks jau pēc savas būtības ir egoists. Vienmēr un visur 
viņš, pirmkārt, domā par sevi, vispirms cenšoties piepildīt 
savu gribu. Nereti, lai panāktu savu, vai lai apmierinātu 
savas zemiskās vēlmes, kaislības un iegribas, viņš ir gatavs 
sagraut citu labklājību. Viņš ņem talkā melus un mānīšanos, 
lai īstenotu savus plānus. 

51



Uz šo cilvēku ir grūti paļauties, jo sava „ES” un sava 
labuma dēļ, viņš var pievilt jebkurā brīdī. Par katru cenu 
cenšoties sasniegt savus nospraustos mērķus, viņš ir ga-
tavs „iet pār līķiem”, neņemot vērā to, ko tas maksās citiem. 
Savas dusmas un niknumu viņš izgāž pār tuvākajiem, 
nedomājot, ka tādā veidā viņš traumē dvēseles. Viņam viss 
rotē ap „es”, „man”, „mani” – lūk, tas ir tas, kas viņu vada 
un virza. Atrodot sirdī labvēlīgu augsni savai izaugsmei, 
egoisms pārtop savā galējā izpausmē – egocentrismā. Tad 
cilvēks pilnībā ieciklējas uz sevi pašu, atmetot malā visu, 
kas viņu neinteresē un neskar personīgi. 

Dzīvot kopā ar egoistu un patmīli ir gatavā katorga, se-
višķi cieš viņa ģimenes locekļi. Kur ir patmīlība un egoisms, 
tur neizbēgami ir lepnība un paaugstināšanās. Egoists uz-
skata, ka viņš dzīvi pazīst vislabāk. Viņš visu vēlas darīt pēc 
sava prāta. Citu viedoklis un vēlēšanās viņu neinteresē. Viņš 
piekasās mājiniekiem, izrīko viņus, ir viegli aizkaitināms, 
ātri aizsvilstas, ja kāds pieļauj kļūmi, vienmēr un visur pa-
svītro savu pārākumu. 

Bēdīgi ir tas, ka, tā dzīvojot, egoists nedomā, ka ar savu 
uzvedību saindē dzīvi apkārtējiem. Tieši otrādi, viņš uzskata, 
ka tie ir viņi, kas dara viņa dzīvi nepanesamu, tādēļ dara visu 
iespējamo, lai izvairītos no viņu ietekmes. Lai kurš ģimenē 
būtu tāds egoists – vai sieva, vīrs, tēvs, māte, sievasmāte, 
vīramāte vai pašu bērns, – no tā cieš visi. Ar gadiem gaisotne 
mājās tā nokaitējas, kļūst tik nepanesama, ka gribas bēgt 
prom no turienes. Tādēļ nav jābrīnās, ka ģimenes, kur ir šāds 
cilvēks, bieži izirst. 

Patmīli gandrīz nav iespējams vest pie prāta, jo visu, 
kas ierobežo viņa „ES”, viņš vienkārši atmet. Tāds cilvēks 
uz visu skatās caur savām personīgajām brillēm, un pārlie-
cināt viņu gandrīz nav iespējams. Augstprātīgais un pārākais 
„ES” viņu ir tā apžilbinājis, ka skaidri un saprātīgi domāt 
viņš vienkārši vairs nevar. 

Bībelē ir daudz egoisma piemēru. Jona satraucās par to, 
ka tārps sagrauza kociņu, zem kura viņš bija paslēpies no 
svelmes, nedomājot par to, ka tūkstošiem Ninives iedzīvo-
tāju draud bojāeja. Par viņiem viņš nedomāja. Tajos brīžos 

52



viņš domāja tikai par sevi (Jonas 4:6-11). Apustuļi, neska-
toties uz to, ka bija Jēzus līdzgaitnieki, un redzēja Viņa 
nesavtīgo kalpošanu cilvēkiem, bija spējīgi dalīt vietas un 
amatus Debesu Valstībā (Mk. 10:37). Spilgtu egoisma pie-
mēru atrodam arī Korintas draudzē, kur apustulim Pāvi-
lam vajadzēja teikt: „Kad jūs sanākat kopā, tad nav 
iespējams turēt Tā Kunga mielastu. Jo, mielastam notiekot, 
katrs steidzas paņemt savu paša ēdienu, un tā cits paliek ne-
ēdis, cits piedzeras” (1.Kor. 11:20-21). Dievs taču vēlas, lai 
mēs vispirms domātu par citu labumu, bet nevis par savām 
egoistiskajām iegribām. Bet, diemžēl... Dzīve atkal un atkal 
parāda, ka mēs nemīlam ne Dievu, ne tuvāko, tādēļ ka pārāk 
mīlam sevi. 

Tur kur plaukst egoisms, tur vīst un mirst mīlestība, 
draudzība un savstarpēja sapratne, kas balstās pašatdevē un 
piekāpībā. Patmīlis ne uz ko tādu nav spējīgs, jo ir pieradis 
tikai pieprasīt un ņemt. Pasaulē, kas pilna ļaunuma, šis ne-
tikums pieņemas spēkā. Tādēļ viena pēc otras izjūk laulības, 
sairst draudzības saites. Pārtrūkst draudzīgas attiecības. 

Nelaime ir tā, ka mēs paši varam sev blakus izaudzināt 
egoistu, un visbiežāk tas notiek ar mūsu karsti mīļotajiem 
bērniem, sevišķi, ja viņš ir vienīgais ģimenē. Savā aklajā mī-
lestībā tēvs un māte viņam izdabā jau no mazām dienām, iz-
pildot visas viņa iegribas un vēlēšanās. Tādi dēli un meitas 
tā pierod visu laiku būt uzmanības centrā, ka, ja notiek citā-
dāk, viņi to vienkārši nevar pārdzīvot. Gadi iet, un šis ģime-
nes mīlulis kļūst savai ģimenei par īstu sodību. Visiem ir 
„jādanco pēc viņa stabules”. Visam ir jānotiek tā, kā viņš to 
vēlas. Jau no mazām dienām piekāpjoties egoistam, drīz pār-
liecinies, ka tas ir visnepielūdzamākais tirāns zemes virsū. 

Egoismu ir viegli izaudzēt arī sevī pašā, ja kļūsti par 
sava „ES” vergu un ļaujies visām savās iegribām un vēlmēm. 
Tas, kurš nezina, kas ir pašdisciplīna, kurš nevēlas teikt „nē” 
savām grēcīgajām nosliecēm un iegribām, tas ātri vien no-
kļūst šajā tīklā, no kura ir ļoti grūti tikt ārā. Cilvēks var pie-
radināt savvaļas dzīvniekus. Viņš spēj iekarot kalnus, jūras, 
kosmosu un visu, kas ir zem debess juma, taču nav spējīgs 
iegrožot savu lepno, augstprātīgo un pašpārliecināto „ES”. 

53



Tur, kur plaukst un zeļ patmīlība un egoisms, tur, pro-
tams, manifestējas patvaļa, nepaklausība, nepakļāvība, 
spītība, stūrgalvība un sacelšanās, kas izpaužas, atsakoties 
paklausīt un protestā pret visu, kas pazemo un neapmierina 
mūsu augstprātīgo „ES”. Šie grēki ir raksturīgi ne tikai pa-
saules cilvēkiem, bet, diemžēl, arī mums – kristiešiem, kaut 
ļoti labi zinām, kā uz šo netikumu skatās Svētie Raksti. Tieši 
tādēļ pirmais Israēla ķēniņš Sauls pazaudēja Dieva svētību 
un uz visiem laikiem tika atmests no Dieva vaiga. Reiz, caur 
sava pravieša muti, Dievs savam nepaklausīgajam svaidīta-
jam teica vārdus, kuri arī mums šodien ir ļoti svarīgi: „Redzi, 
paklausība ir labāka nekā upuris, un padevība ir labāka nekā 
auna tauki, bet nepaklausība ir kā buršanas grēks, un stūr-
galvība ir līdzīga elku kalpošanai un dievekļu turēšanai 
mājās” (1.Sam. 15:22-23). 

Paklausība ir galvenais kristieša dzīves likums. Bībeli 
var nosaukt par Dieva grāmatu, kura nolād nepakļaušanos 
un svētī paklausību. Lai kuru lappusi mēs tajā atvērtu, ir re-
dzams, ka paklausība ir noteicošais mūžīgajā esībā – mums 
pašiem un tiem, kuri ir no mums atkarīgi. 5.Mozus grāmatas 
28. - 30. nodaļās to var redzēt sevišķi spilgti. Nepaklausība 
Dievam izpaudās jau Ādamā un Ievā un kopš tā laika ir kļu-
vusi par lāstu, kas klājas pār visu cilvēci un izpaužas līdz 
pat mūsu dienām. 

Mūsu miesīgajā, cilvēciskajā dabā nav ne miņas no pa-
kļāvības un paklausības. Mēs kā jauns savvaļas ēzelis esam 
paštaisni, spītīgi un nepakļāvīgi. Mums nepatīk Dieva ie-
maukti, pavada un sedli. Pat tad, kad esam ieticējuši, mēs 
varam būt kā nesavaldīti ērzeļi, kuri nemaz necenšas nodot 
savas dzīves vadības grožus Dieva rokās. Ar savu patvaļu 
mēs bieži iznīcinām savu dzīvi, bet pēc tam tā vietā, lai at-
zītu savu vainu, mēs dusmojamies uz To Kungu, uzskatot, 
ka Viņš ir tas, kurš laupa mums svētības. Bet tas taču ir ga-
tavais neprāts, – apsūdzēt Dievu nepaklausības sekās! Ja 
mēs neatļausim Dievam sevi savaldīt, tad nekad nebūsim 
kaut kam derīgi. 

Mums, kristiešiem, ir svarīgi savu sirdi darīt rāmu ne 
vien Dieva priekšā, bet arī cilvēku priekšā. Tas nozīmē, ka 

54



mūsos vairs nevar būt vieta lepnībai, augstprātībai un paš -
pārliecinātībai. Tad mēs neuzskatīsim, ka mūsu pienākums 
ir dedzīgi pastāvēt uz savām tiesībām un aizstāvēties pret 
nepelnītiem apvainojumiem. Neatbildēsim sitienam ar si-
tienu, kad par mums ņirgājas, apsmej, apmelo vai min dub-
ļos mūsu godu. Neuzskaitīsim aizvainojumus un neturēsim 
ļaunu prātu uz kādu. Citiem vārdiem sakot, kļūsim patiesi 
Tā bērni, Kurš par Sevi ir teicis: „..jo Es esmu lēnprātīgs un 
no sirds pazemīgs” (Mat. 11:29). 

Cik gan nelaimju un bēdu mājās un draudzē atnes mūsu 
nevēlēšanās pakļauties! Cik gan asaru tiek liets ģimenēs, 
kurās ir nepaklausīgi bērni! Kā gan apbēdina To Kungu vīri, 
kuri nezina, kas ir patiesa mīlestība un pazemība! Cik gan 
sāpju, neiecietības, vilšanās un bezcerības vīros izsauc sievu 
nepakļaušanās! Cik gan ļaunuma, strīdu, nesaprašanos un 
šķelšanos ir baznīcās, kur sirdīs nav pazemības un kur valda 
spiediens, sacelšanās un pretošanās! Ja sacelšanās gars vada 
cilvēku, tad nebūs miera ne viņa dvēselē, ne cilvēkos, kuri 
ir viņam visapkārt. 

Svētajos Rakstos ir visīsākais un apbrīnojami precīzā-
kais pazīmju apraksts, kurš raksturo mūsu cilvēcīgo, miesīgo 
dabu: „Jo jūs vēl esat miesīgi. Kamēr jūsu starpā naids un 
ķildas, vai tad neesat miesīgi un vai nedzīvojat kā šīs pa-
saules cilvēki” (1.Kor. 3:3). Kā redzat, pietiek tikai ar šiem 
trim apustuļa Pāvila nosauktajiem netikumiem, kas tik rak-
sturīgi pēdējo laiku kristiešiem, lai varētu diagnosticēt un 
apšaubīt kristieša apgalvojumus, ka viņš ir garīgs. 

Mūsdienu baznīcas dzīvē strīdi, kašķi, domstarpības un 
šķelšanās ir kļuvušas gandrīz par normālu parādību. Ir ne 
mazums dažādu konfesiju draudzes, kurās jau vairākkārtīgi 
ir notikusi dalīšanās. Viena Dieva bērni dalās, dalās, dalās... 
Pie tam, bieži ir tā, ka, jo par garīgāku sevi uzskata draudze, 
jo vairāk tajā ir skaudības, strīdu, kašķu, nesaprašanās un 
dalīšanās. Kā to lai saprot, ņemot vērā apustuļa Pāvila teikto, 
nav skaidrs. 

Nākošās izpausmes, kas raksturo mūsu cilvēcīgo mie-
sīgo dabu: nepacietība, neapmierinātība un aizkaitinā-
mība – bieži ir savstarpēji saistītas, jo, ja ielaižam sirdī 

55



vienu no šiem grēkiem, mēs neapzināti izraisām cita raša-
nos. Kad rodas nepacietība, parasti mēs demonstrējam ne-
apmierinātību, kas pāraug aizkaitināmībā un dusmās. 
Pacietības trūkumu, gaidot kaut ko vai kādu, varētu saprast 
pasaules cilvēkos, kuriem ir raksturīgs prasīgums, tieksme 
visu dabūt uzreiz, bet, ja kristieši tā attiecas pret lietām, – tas 
ir nesaprotami, jo saskaņā ar Dieva Vārdu – pacietība (iztu-
rība) ir Svētā Gara auglis, ja Gars patiešām mīt mūsos. 

Daudzās vietās Svētajos Rakstos ir īpaši pasvītrota 
šīs, Dieva bērniem tik nepieciešamās rakstura iezīmes no-
zīmība. Pats Kungs Jēzus, zinot par daudziem pārbaudī-
jumiem, grūtībām un bēdām, kas gaida Viņa sekotājus, ir 
teicis: „ar savu izturību jūs iemantosiet sev dzīvību” 
(Lk. 21:19). Par pacietības nepieciešamību, vēlāk raksta un 
uzsver arī Viņa mācekļi: „Bet izturība lai parādās darbā līdz 
galam, ka jūs būtu pilnīgi caurcaurim un jums nebūtu nekāda 
trūkuma” (Jēk. 1:4). Mierinot, pārliecinot, pamācot un dodot 
sapratni, visā pasaulē izkaisītajiem kristiešiem, apustulis Pā-
vils atkal un atkal viņiem atgādināja: „...dosimies ar pacie-
tību mums noliktajā sacīkstē...” (Ebr. 12:1). 

Pacietība (izturība), vai cilvēka spēja gaidīt – tā ir tāda 
īpašība, bez kuras Dieva bērns nevar iztikt ne miesīgajā 
dzīvē, ne garīgajā. Ja mūsu reakcijās, rīcībā un darbībās 
nebūs miera, apkārt esošie cilvēki neieraudzīs mūsos Kristus 
gaismu, jo tieši tas ir tas, kas viņus izbrīna un sajūsmina, ne-
reti atvedot pie Tā Kunga. Ja cilvēks pacietīgi, bez žēloša-
nās, vaimanām un kurnēšanas pārcieš slimības, bēdas, 
nelaimes un citus dzīves triecienus, tad apkārtējiem neviļus 
rodas jautājums: „Kur gan viņš tam visam ņem spēkus? No 
kāda avota viņš smeļ vīrišķību, lai to visu pārciestu?” Tādā 
veidā bez vārdiem, sludināšanas un liecināšanas, ir iespē-
jams atvest dvēseles pie Kristus. 

Milzu pacietība ir nepieciešama mammai – kristietei 
viņas neskaitāmajās rūpēs, mājas darbos un nemitīgā aizbild -
niecībā par ģimeni. Ne mazāk to vajag arī vecākiem, au-
dzinot savus bērnus. Pacietība ir nepieciešama arī attiecībās 
ar darba kolēģiem, visādās nebūšanās, ķibelēs un situācijās, 
esot darba pienākumos. Pacietība mums ir nepieciešama, esot 

56



kopā ar saviem mājiniekiem, radiem, draugiem, ticības brā-
ļiem un māsām. Mēs, cilvēki, esam tik dažādi, ka nevaram 
gaidīt un pieprasīt, lai citi saprastu un rīkotos tā, kā to darām 
mēs. Ja jau pat Dievs nevienam neko neliek darīt ar varu, 
tad mums uz to nav pilnīgi nekādu tiesību. 

Zaudējot pacietību, mēs sākam skaisties, bet skaišanās 
ir dusmu, niknuma, naida iesākums. Aizkaitināmība – sa-
šutums, īgnums un neapmierinātības sajūta, ko kaut kas ir 
izraisījis. 

Cilvēks, kurš ir tendēts uz skaišanos, ātru dusmošanos, ir 
gatavā sodība viņam apkārt esošajiem, sevišķi viņa tuvinie-
kiem un radiem, kuri dzīvo ar viņu zem viena jumta. Rūgta ir 
sievai daļa, kuras vīrs ir aizkaitināms un aizsvilstas par katru 
sīkumu. Viņa dzīvo pastāvīgās bailēs, lai ar kādu vārdu vai rī-
cību neizsauktu kārtējo dusmu un naida uzliesmojumu. 

Žēl ir to bērnu, kuriem mamma ir nepārtraukti neap-
mierināta un dusmīga, vai tēvs, kurš ātri dusmojas un kļūst 
nikns. Mieru un laimi tādā mājā nav ko gaidīt. Spriedze un 
saspīlējums ģimenes locekļu savstarpējās attiecībās, nebei-
dzama kārtējā ģimenes skandāla gaidas un bailes kļūt par 
skandāla iemeslu, ģimenes dzīvi pārvērš par īstenu elli. Ar 
cilvēku, kurš ātri aizkaitināms, ir ļoti grūti kontaktēties viņa 
reakciju neprognozējamības un spontānuma dēļ. Tādēļ, ar 
viņu cenšas nekontaktēties, lai neiekultos nepatikšanās. 

Jebkurā gadījumā – skaišanās atbaida. Bet ja kristietis, 
pie tam kalpotājs, viegli saskaišas, tas jau ir vienkārši ne-
piedodami. Kā viņš var pēc tam uzdrošināties liecināt par 
Dievu, vai, vēl jo vairāk – sludināt?! Diemžēl, tieši tas nereti 
notiek ar brāļiem kristiešiem. Un dievkalpojumā sēž tāda 
kalpotāja sieva un bērni, klausās, kā viņš pamāca citus, un 
domā: „Runā, runā, es jau gan zinu, kāds tu pats esi”. 

Viens tāds pazīstams sludinātājs misijas braucienā pa-
ņēma līdzi savu sievu. Kamēr visi zālē sēdošie aizturētu elpu 
klausījās viņa spēcīgos un dziļos vārdus, sievas sejā bija vien -
aldzība un apātija pret dzirdēto. Pēc kārtējā dievkalpojuma, 
divas viņai blakus sēdošās kristietes nenoturējās, pieliecās 
viņai pie auss un nočukstēja: „Ak, cik gan tai jābūt lielai lai-
mei būt par tāda vīra sievu!” Atbildes vietā sludinātāja sieva 

57



rūgti pasmaidīja, nopūtās un teica: „Jūs tā runājat tikai tam-
dēļ, ka neziniet kāds viņš ir mājās...” 

Tā nu, mīļais brāli, ja tavi vārdi ir tikai tukša skaņa 
tavai sievai, cik gan nenozīmīgi tie ir velnam, lai cik pa-
reizi tie skanētu. Runas par tikumību ir tukšas, ja tas, ko 
mēs sakām, neatbilst tam, kā mēs rīkojamies. Īstenā pamā-
cība izriet no dzīves. Personiskais piemērs ir tas, kas dod 
spēku un iedarbību tam, ko mēs sludinām. Cilvēki seko 
piemēram nevis vārdiem. 

Lai cik bēdīgi to ir atzīt, sieviešu vājā vieta ir viņu ne-
savaldīgā mēle, bet vīriešu – tieši skaišanās un niknums. Kas 
zina, varbūt tādā veidā viņi apstiprina savas tiesības uz val-
dīšanu. Bet, vai patiešām tādā veidā tam ir jāizpaužas tajos, 
kuri zina Svētos Rakstus? 

Aizsvilšanās, skaišanās, spēja viegli uzbudināties ir 
vārda pilnā nozīmē miesīga uzvedība, tādēļ īstens Dieva 
bērns, pieliekot pūles, darīs visu, lai to pievarētu. 

Kā jau tika pieminēts, aizkaitināmība viegli pārtop dus-
mās, niknumā un naidā. Dusmas vienmēr pavada spēcīga 
neiecietība un sašutums uz kādu. Neatrodot apmierinājumu, 
tās pāraug naidīgās jūtās niknumā, bet pēc tam tā augstākajā 
pakāpē – naidā. Tādā stāvoklī esot, zaudējot kontroli pār 
sevi, cilvēks ir spējīgs pateikt vai izdarīt kaut ko tādu, kas 
pēc tam ļoti jānožēlo. 

Dusmās nav iespējams izdarīt kaut ko labu vai taisnīgu. 
Tādos brīžos viss tiek darīts pārspīlēti, kaislē, kā ir rakstīts: 
„...jo cilvēka dusmas nesagādā Dieva taisnību” (Jēk. 1:20). 
Kur dusmas, tur bieži arī bļaušana, – neapdomātu vārdu iz-
teikšana, esot galējā uzbudinājumā un aizkaitinājumā. Dus-
mas viegli pārtop ļaunumā – tas ir tāds gara stāvoklis, kad 
cilvēkam ir vēlēšanās otram izdarīt kaut ko ļaunu. Tā vei-
dojas ļaunprātība, vai smags raksturs, kurā pārsvars ir ļau-
najām īpašībām, bet mīlestības, lēnprātības, padevības, 
žēlsirdības iztrūkst. 

Darbības, kas izdarītas dusmās, ļaunumā un niknumā, 
nereti ir pretrunā ar veselo saprātu, un tādēļ, brīdinot mūs 
no šī neprāta, Dieva Vārds saka: „Neļauj sevi pārmērīgi 
ātri pārņemt dusmām, jo dusmas mājo nelgas azotē” 

58



(Sal.māc. 7:9); „Nejēga izkrata sava gara saturu cita priekšā, 
bet īsteni gudrais to pataupa sev” (Sal.pam. 29:11); „Dus-
mās neapgrēkojieties: lai saule nenoriet, jums dusmojoties... 
Katrs rūgtums, ātrsirdība, dusmas, bāršanās un zaimi, vispār 
katra ļaunprātība lai ir tālu no jums” (Efez. 4:26,31); „Tad 
nu es gribu, lai vīri lūdz Dievu katrā vietā, paceldami svētas 
rokas bez dusmām un šaubām” (1.Tim. 2:8). 

Dusmās cilvēks nesaprot, ka stūrgalvīgi pastāv uz to, 
lai viss būtu tā, kā viņš grib. Dusmojas tikai lepnais, kurš uz-
skata savus lēmumus un spriedumus par nevainojamiem, un 
tādēļ necieš nekādus aizrādījumus un iebildumus. Sastopo-
ties ar šķēršļiem, kas viņam traucē dzīvē īstenot savas iegri-
bas, milzīgā nocietinātībā, kas robežojas ar galēju niknumu, 
viņš vēršas pret tiem, kas pretojas. 

Par nožēlu, šīs pasaules skatījumā, šāds sprādzienvei-
dīgs temperaments tiek uzskatīts par spēka un vīrišķības pa-
zīmi, vadības simbolu un līdzekli, kā panākt cieņu. Bet 
Bībeles gaismā līdzīga uzvedība izskatās pavisam savādāk. 
Jebkura veida dusmu izpausme ir nevis uzvara, bet sakāve. 
Dusmojoties mēs zaudējam pārējo cieņu un kaitējam Dieva 
darbam. Ļaujoties niknumam, mēs iznīcinām jebkādu re-
dzamu atšķirību starp sevi un pasaules cilvēku, tā nolemjot 
sevi klusēšanai tajos brīžos, kad būtu jāliecina par Dievu. 

Aizkaitināmība, ļaunums, dusmas un niknums nav 
Svētā Gara augļi. Tie ir miesas darbi. Tādēļ tie ir pilnīgi ne-
pieņemami kalpotāja uzvedībā, jo aizdara viņam muti, ne-
dodot morālas tiesības mācīt, vest pie prāta, atmaskot un 
sludināt, un tas jau ir ļoti nopietni. 

Pie cilvēka miesīgās dabas izpausmēm pieder arī nesa-
valdība un neprāts. Ar nesavaldību saprotam nekontrolētu 
uzvedību, kas nav veselā saprāta un ētisko normu vadīta. At-
karībā no tā, uz kādu dzīves sfēru tā attiecas, nesavaldība 
var izpausties kā rijība, alkatība, seksuāla izlaidība, uzdzīve, 
alkoholisms, u.c. 

Esot kristiešiem, mēs varētu teikt, ka tas mūs neskar, jo 
tādi grēki ir raksturīgi tikai pasaules cilvēkiem. Diemžēl 
dzīve pierāda, ka tas nebūt tā nav. Vaļsirdīgajās dvēseļu ap-
rūpes sarunās ar kristiešiem laiku pa laikam var dzirdēt 

59



tādas lietas, ka netici savām ausīm, kad to stāsta kristietis. 
Protams, ierindas draudzes loceklis diez vai par to zina, bet 
mācītāji un sevišķi dvēseļu aprūpētāji saskaras ar šīm prob-
lēmām. Visbiežāk gaismā tiek nestas rijība, alkatība un sek-
suālā izlaidība, par kurām vēlāk parunāsim pamatīgāk. 

Neprāts – tas ir spriestspējas un saprātības trūkums 
vārdos un darbos. Tas ienes mūsu dzīvēs nesakārtotību un 
haosu, tā graujot to un pārvēršot par vienām vienīgām šaus-
mām. No tā ciešam ne tikai mēs, bet arī apkārtējie cilvēki, 
pirmkārt, mūsu tuvinieki. 

Precīzu šī netikuma aprakstu un tā sekas mēs varam 
lasīt Dieva Vārdā, kur ir arī lielisks padoms, kas uzrāda izeju 
no šī bezprāta. „Neprātīgie, kas sirga un cieta mokas savu 
grēku un savu noziegumu dēļ, ka viņiem apriebās ēdiens un 
viņi nonāca gandrīz līdz pat nāves vārtiem, tad viņi piesauca 
To Kungu savās bēdās, un Viņš viņus izglāba no viņu bai-
lēm. Viņš sūtīja Savu Vārdu un dziedināja viņus, un izglāba 
viņus no bojā ejas.” (Ps. 107:17-20). 

Ja savas cilvēciskās miesīgās dabas dēļ esam rīkojušies 
neprātīgi, neapdomīgi kaut ko pasakot vai izdarot, par ko 
vēlāk rūgti nožēlojam, nav vērts krist izmisumā, bet atceroties 
šos Svēto Rakstu vārdus, vajag nožēlot savu nodarījumu un 
steigties pie Tā, Kurš spēj dziedināt mūsu brūces un atbrīvot 
no briesmīgās bojāejas. 

Niecība – arī ir raksturīga mūsu miesīgās cilvēcīgās 
dabas izpausme. Ar to mēs saprotam visu tukšo, bezvērtīgo, 
jo agri vai vēlu tas kļūst par pīšļiem. Niecībai raksturīgas 
haotiskas rūpes, nevajadzīga steiga kustībās, darbos un uz-
vedībā. „Ak niecību niecība! saka mācītājs, – Ak niecību 
niecība! Viss ir niecība!” (Sal.māc. 1:2), – šie vārdi 100% 
precīzi raksturo mūsdienu dzīvi, kura ir kā atvars, kas ievelk 
sevī, arvien palielinot ātrumu, un mēs, līdzīgi kā vāveres ri-
tenī – griežamies, griežamies un griežamies... 

Vienīgais Cilvēka paraugs, kurš nebija niecības uzva-
rēts, bija Kungs Jēzus, savas zemes dzīves laikā. Cik mierīgi, 
apdomāti un nesteidzīgi bija visi Viņa vārdi, rīcība un dar-
bības! Cik nesatricināmi Viņš rīkojās pašās bezcerīgākajās 
un kritiskākajās situācijās! Viņš patiesi bija Dieva Dēls. Kas 

60



attiecas uz mums – cilvēkiem, tad psalmists Dāvids reiz, 
visu apkopojot, ir teicis: „Tiešām, kā vēsma ir cilvēku bērni, 
tikai maldi ir lielu vīru dēli; svaru kausos likti, viņi ceļas uz 
augšu vieglāk par vēja pūsmu” (Ps. 62:10). Precīzāku apzī-
mējumu neatrast. 

Uzmanīgi izpētot Rakstus, nonāc pie secinājuma, ka 
visos laikos niecība ir bijusi lāsta zīmogs. Ījaba grāmatā mēs 
atrodam tādus vārdus: „Lai no ceļa noklīdušais neuzticas 
niecībai, jo niecība viņam būs arī kā atmaksa” (kr.val.tulko-
jums) „Lai viņš nepaļaujas uz nelietību, ar to viņš tikai pieviļ 
pats sevi.” (Īj. 15:31). Daudz vēlāk – ķēniņa Dāvida laikā, 
levīts Asafs – pazīstams pravietis un psalmotājs, atceroties 
Dieva dusmas kā atbildi uz Israēla atkāpšanos no patiesības, 
teica: „Tad Viņš lika izgaist viņu dienām nīcībā un viņu 
gadiem postīgā steigā” (Ps. 78:33). It kā viņam piekrītot, ķē-
niņš Dāvids apgalvo: „Cilvēks staigā kā ēna. Un nieka dēļ 
viņš raizējas. Viņš krāj mantu kaudzēm, bet nezina, kam tā 
būs” (Ps. 39:7). Pamācot un stiprinot kristiešus Tesalonikā, 
apustulis Pāvils nīcību nosauc par piedauzīgu rīcību: „Tagad 
dzirdam, ka daži jūsu starpā dzīvo nekārtīgi, nestrādādami 
nekādu darbu, bet tikai izlikdamies” (2.Tes. 3:11). Un tas pa-
tiešām tā ir. Dzīvē bieži nākas manīt, ka hiperaktīvi cilvēki, 
kuri visu laiku ir ar kaut ko aizņemti, skraida šurpu turpu, 
cenšoties daudz paveikt, patiesībā ļoti maz ko izdara. 

Vēl viena miesīgā cilvēka izpausme mūsos ir ne-
miers. Tajā mēs iekrītam tad, kad kaut kas mūs satrauc. 
Parasti, tiklīdz nemieru izraisošais faktors pazūd, arī ne-
miers izgaist. Bet mēdz būt arī tā, ka cilvēks nepārtraukti 
ir satraukumā, un tāds stāvoklis kļūst par viņa ikdienas 
dzīvi. Viņš nepārtraukti par visu satraucas, vai tam ir vai 
nav iemesls. Šāds cilvēks nereti nemieru uzskata par po-
zitīvu sava rakstura iezīmi, kas liecina par gudrību un īs-
tenu tuvākā mīlestību. Patiesībā, ar visu šo, viņš savu 
tuvāko dzīves aptumšo, nevis uzlabo. Jo, nenesot savā 
sirdī mieru, rada rūpes un neērtības citiem, izsitot viņus 
no līdzsvara un laupot tiem mieru. 

Nemiera un satraukuma brīžos, mums sevišķi svarīgi ir 
savā sirdī sadzirdēt vārdus, ko reiz Jēzus teica vētrai, kas 

61



bija sacēlusies jūrā: „Klusu, mierā!”. Ja daba, vējš un viļņi 
pakļaujas Radītājam, tad cik jo vairāk tas būtu jādara mūsu 
domām, jūtām un emocijām. Dievs visu nepārtraukti kon-
trolē un, zinot, cik mēs spējam panest un izturēt, neliks 
mums ciest pāri spēkiem. Miers iekš Tā Kunga nekādā ga-
dījumā nav atkarīgs no ārējiem apstākļiem, bet tikai no mūsu 
personīgajām attiecībām ar Dievu. 

Nemiers parasti liecina par mūsu trūkumiem, tādēļ ka, 
ļaujot tam vaļu, mēs tādā veidā paužam šaubas par to, vai 
mūsu apstākļi un problēmas ir Dievam pa spēkam. Tad nu, 
lūdzu, nolieciet malā savu satraukumu, jo tas tik un tā neko 
nemainīs. Lieciet pie malas arī visus savus apsvērumus un 
iespējamības, bet pilnībā uzticieties Dievam. Atcerieties brī-
nišķīgos Svēto Rakstu vārdus: „Kas dzīvo Visaugstākā pa-
tvērumā un mīt Visuvarenā ēnā, tas saka uz To Kungu: 
„Mans patvērums un mana pils, mans Dievs, uz ko es pa-
ļaujos!” Jo Viņš tevi glābj kā putnu no ķērāja cilpas, pasargā 
no iznīcinātāja mēra. Viņš tevi sedz ar Saviem spārniem, 
zem Viņa spārniem tu esi paglābts; Viņa patiesība ir tavs vai-
rogs un bruņas” (Ps. 91:1-4). Nepievērsiet pārāk lielu nozīmi 
savām neveiksmēm, neticiet nelaimīgam liktenim un „mel-
najai dienai”, jo Tas Kungs ne velti ir mums teicis: „Jūsu 
sirdis lai neizbīstas” (Jņ. 14:1). Šos vārdus atkārtojiet vairā-
kas reizes dienā, kamēr pieradīsiet uzticēties Dievam, Viņu 
visur liekot pirmajā vietā un visu darot, balstoties uz Viņa 
mīlestību, uzticamību, tuvumu un žēlastību. 

Ar nemieru cieši saistīta ir pārlieku liela norūpēšanās. 
Tas nozīmē, ka cilvēkam ir nosliece ļaut sevi aprīt rūpēm, 
izdomātiem satraukumiem un bailēm. Pārlieku lielu norū-
pēšanos nevajag jaukt ar gādību un rūpēšanos, ar ko mēs 
saprotam domas un darbības par kāda vai kaut kā labklā-
jību. Rūpēšanās nozīmē uzmanību, gādību, aprūpi, ko mēs 
veltām saviem tuviniekiem un sev dārgiem cilvēkiem. No-
rūpēšanās ir nemiera un satraukuma izpausme, kuri vis-
biežāk ir lieki un nevajadzīgi, ja mēs patiesi ticam, ka tas 
Kungs par mums rūpējas. 

Bez Dieva gribas un atļaujas nekas mūsu dzīvē nevar no-
tikt. Mēs nevaram kļūt par akla gadījuma vai likteņa upuriem. 

62



Viss, kas ar mums notiek, ir ieplānots un atrodas Dieva pār-
ziņā. Tādēļ nevajag priekšlaicīgi satraukties, ka tev var at-
tīstīties vēzis, piemeklēt infarkts vai autokatastrofa. Tas viss 
var notikt tikai tad, ja ir Dieva paredzēts. Norūpēšanās un 
nevajadzīgi satraukumi ne tikai nav vajadzīgi, bet ir lieki. 
Lai kā tu satrauktos, tas nepalīdzēs atrisināt problēmu vai 
izvairīties no krīzes. Vēstulē Filipiešiem (4:6-7) ir tādi vārdi: 
„Nezūdaities nemaz, bet jūsu lūgumi lai nāk zināmi Dieva 
priekšā ar pateicību ikvienā pielūgšanā un lūgšanā. Un 
Dieva miers, kas ir augstāks par visu saprašanu, pasargās 
jūsu sirdis un jūsu domas Kristū Jēzū”. 

Pārmērīga norūpēšanās un lieka satraukšanās ir ne tikai 
grēks, kurš laupa mums mieru un paļaušanos uz To Kungu, 
bet arī nervu pārslodzes, bezmiega, sirds funkcionālo sli-
mību un kuņģa čūlas iemesls. Tā ne tikai nemazina sāpes 
par to, kas rīt varētu notikt, bet arī izsūc no jums spēku, kas 
nepieciešams šodienai. Tādēļ, vislabāk ir visā paļauties uz 
To Kungu – kā bērnam, kurš paklausīgi izpilda to, kas rak-
stīts Bībelē: „Visu savu zūdīšanos metiet uz Viņu, jo Viņš 
gādā par jums” (1.Pēt. 5:7). 

Tur, kur ir rūpes un satraukumi, noteikti ir arī bailes. 
Diez vai mūsu starpā atradīsies kāds cilvēks, kuram šīs jūtas 
nebūtu pazīstamas. Bailes, esot nedrošībā par kaut ko, nakts 
murgi, satraukums, ka pašam ar visu jātiek galā, bailes pirms 
eksāmeniem, bailes pazaudēt darbu, saslimt ar kādu neār-
stējamu slimību, novecot un kļūt bezpalīdzīgam. 

Mēs visi pazīstam šīs cilvēciskās bailes, kuras atņem 
mieru un prieku, savažo un paralizē, dara mūs nespējīgus 
saglabāt sirds mieru, liecināt par Kristu un nest Labo Vēsti 
dvēselēm, kuras iet bojā. Bailes nav nieks, ar kurām var tikt 
galā izmantojot pašdisciplīnu un saprātu. Tomēr tām ne-
drīkst pakļauties. Tās nedrīkst mūs šķirt no Dieva. Tieši pre-
tēji, – bailēs vajag saukt un vaimanāt uz To Kungu, līdzīgi 
kā to darīja Ījabs, Jona, Dāvids, Elija, Jeremija un citi: „Bet 
es domāju savās bailēs: „Es esmu atstumts no Tavām acīm!” 
Bet Tu uzklausīji manu lūgšanas pilno saucienu, ar kuru es 
griezos pie Tevis” (Ps. 31:23); „Un, kad mana dvēsele bija 
pagurusi baiļu mazdūšībā, es atcerējos Tevi, ak, Kungs, 

63



un mana lūgšana nonāca pie Tevis Tavā svētajā namā” 
(Jona 2:8). 

Tad, kad mūs moka nemiers un bailes, kad mēs sevi no-
vārdzinām ar rūpēm un satraukumiem, ir īstais laiks ar visām 
savām domām vērsties pie Tā Kunga. Jo Viņš ir Visuvarens. 
Viņš ir labākais atbalsts. Viņš ir mīlestība, un tajā ir mūsu 
cerība. Savas bezspēcības, sliktās pieredzes un biedējošo 
perspektīvu priekšā ir jātic Viņa spēkam un palīdzībai, jo 
vien Viņš var mūs izcelt no jebkurām bēdām. 

Tagad gribētos pieskarties tādām mūsu miesīgās, cilvē-
cīgās dabas izpausmēm, kuras daudzi uzskata par diskutē-
jamām. Piemēram, daudzi ticīgie uzskata, ka kautrīgums, 
noslēgtība, neatsaucība un nedraudzīgums nav uzskatāmi 
par grēkiem. Viņi sliecas to apzīmēt kā nepilnību, vājumu, 
mazdūšību vai vienkārši par negatīvām cilvēka rakstura ie-
zīmēm, pie kurām var attiecināt vēl citas nelabas rakstura 
šķautnes, tādas kā : nesakārtotība, nevīžība, nedisciplinē-
tība, neuzmanība, lēnība un slinkums. 

Taču, ja mēs uz tām lūkojamies tā, tad nekas cits neat-
liek kā ar viņām samierināties, paliekot tādam visu mūžu. 
Ja atzīstam tās par grēku un nākam pie Jēzus dārgajām Asi-
nīm, no tām var attīrīties un atbrīvoties. Līdzīgas cilvēcīgas 
vājības, neapšaubāmi, ir jāsauc par grēku jau tādēļ vien, ka 
viņu izcelsmes avots ir uz otru pusi izvērsta lepnība, kurā, 
protams, neviens nevēlas atzīties. 

Kristietis nevar nolaist rokas sava bezspēka priekšā, ja 
viņam ir Palīgs, Kuram nekas nav neiespējams. Tieksme at-
taisnot šos grēkus, liecina vien par to, ka mēs esam miesīgi, 
pēc miesas spriežam, pēc miesas domājam. Bet šajā miesā, 
pēc apustuļa Pāvila vārdiem, „nedzīvo nekas labs”. Ir ļoti 
vienkārši pateikt; „nu, ko lai dara, ja es tāds esmu! Tādi bija 
mans tēvs un māte. Es to esmu mantojis no viņiem...” 

Nē! Ja Dieva Vārds saka: „Kas ir Kristū, tas ir jauns 
radījums, kas bijis ir pagājis, – viss ir tapis jauns”, tad tam 
ir jāizpaužas arī realitātē, darbos. Dieva bērnu attiecībām, 
tādām, kādas tās būs mūžībā, tādām tām jābūt jau šeit uz 
zemes. Vai tu vari iztēloties, ka Dieva troņa priekšā tu būsi 
kopā ar tādiem pašiem kā tu; neatsaucīgiem, noslēgtiem 

64



ļaudīm? Protams, ka nē! Bet ja tā, tad nemeklē tam attais-
nojumu savā raksturā, bet labāk iznīcini to sevī. Vai tad 
Svētie Raksti nesaka: „Citam daudz draugu uz nelaimi; 
tomēr ir draugi, kas ir labāki nekā brālis” (Sal.pam. 18:24) 
un „Bet beidzot esiet visi vienprātīgi, līdzcietīgi, brālīgi, 
žēlsirdīgi, pazemīgi” (1.Pēt. 3:8)? Sāc vingrināties tajā un 
drīz ieraudzīsi, kā pamazām no tevis aiziet nesabiedris-
kums un noslēgtība. Atceries mūsu Kunga Jēzus nenovēr-
tējamos vārdus: „Tad nu visu, ko jūs gribat, lai cilvēki 
jums dara, tāpat darait arī jūs viņiem. Jo tā ir bauslība un 
pravieši” (Mat. 7:12). Pārkāp, tā saukto, savu „slikto rak-
sturu” un tad drīz vien pārliecināsies, ka Dievs patiešām 
palīdz tiem, kuri pieliek pūles. 

Tas pats attiecas arī uz visām citām netīkamām mūsu 
rakstura iezīmēm, tai skaitā arī uz lēnīgumu un slinkumu, ar 
ko saprotam jebkuru nevēlēšanos strādāt un darboties, – tātad, 
nosliece uz bezdarbību. Svētie Raksti asi nosoda šos netiku-
mus. Cilvēki ir izdomājuši daudzas parunas un sakāmvārdus 
par slinkumu. Sliņķis ir tīrā sodība gan mājās, gan ražošanā, 
bet vēl sliktāk, ja Dieva bērns cieš no slinkuma, tai skaitā 
no garīgā slinkuma. Un, ja, kā teicis gudrais Salamans: 
„Gausas rokas dara nabagu” (Sal.pam. 10:4), tad garīgais 
slinkums „Slinkums ieaijā miegā” (Sal.pam. 19:15). Kur 
plaukst garīgais slinkums, tur kļūst vājāka, atdziest un aiz-
mieg kristiešu draudze. Tas, diemžēl, ar gadiem kļūst par se-
višķi izplatītu slimību. 

Nobeidzot tēmu par cilvēcisko, miesīgo dabu, atliek 
tikai teikt, ka visu augšminēto problēmu būtība slēpjas mūsu 
sirds grēcīgumā. Tādēļ mainīties mēs varam tikai no iekšie-
nes, kad, noticot Jēzum, sāksim dzīvot tā, kā to māca Bībele. 
Patiesam un meklējošam Dieva bērnam raksturīga intensīva 
vēlēšanās atbrīvoties no sava „ES”. Tāds cilvēks kaislīgi 
vēlas pievarēt savas iedomas par paša nozīmīgumu – tas ir 
egoismu, kas savažo mūsu soļus un attur no patiesa garī-
guma izpausmēm. Atbrīvošanās no egoisma ir ļoti sāpīgs 
process, bet tas ir neizbēgams, ja vēlamies sasniegt Tā 
Kunga mērķus. Ja mēs nenomirsim sev, mēs nebūsim spējīgi 
atdot sevi Jēzus rokās un iemīlēt Dievu un cilvēkus. 

65



Mūsu miesīgās cilvēcīgās dabas pārveidošana notiek 
pamazām, atkarībā no tā, kā mēs atsakāmies no saviem ve-
cajiem, grēcīgajiem ieradumiem un dienu no dienas atjau-
nojamies gan savā sirdī, gan savā prātā, tātad, rīkojamies 
saskaņā ar Dieva Vārdu, kurš iesaka mums „...ka līdz ar 
agrākās dzīves veidu jums jāatmet vecais cilvēks, kas savu 
kārību pievilts iet bojā, un jāatjaunojas savā sirdsprātā un 
jāapģērbj jaunais cilvēks, kas radīts pēc Dieva patiesā 
taisnībā un svētumā. Tāpēc atmetiet melus un runājiet pa-
tiesību ikviens ar savu tuvāko, jo mēs savā starpā esam lo-
cekļi” (Efez. 4:22-25). Šādas pārmaiņas nav vienas vai divu 
dienu darbs. Tas ir process, kurš turpinās bezgalīgi. Kāds 
ir teicis, ka grēknožēla un vēršanās pie Dieva var notikt 
minūtes laikā, bet pieaugšana svētumā – visas dzīve darbs. 
Pētera 2. vēstulē 1:5 ir teikts: „Tāpēc pielieciet visas pūles 
un parādiet savā ticībā tikumu...”. 

„Pielikt visas pūles” – nozīmē veidot savu raksturu, tas 
ir – iegūt jaunas spējas, mācīties būt nomodā un koncentrēt 
tam visu savu uzmanību. Neviens nepiedzimst ar gatavu rak-
sturu un ieradumiem. Tos mums ir jāveido saskaņā ar mūsu 
jauno dzīvību, kas ir mūsos. „Pielikt pūles” vienmēr ir grūti. 
Kaut arī mēs zinām, ka „šaurs ir ceļš un šauri ir vārti, kas ved 
uz mūžīgo dzīvību”, bet uzvedamies tā it kā Tam Kungam 
mūs vajadzētu ievest Debesu Valstībā pa celiņiem un taci-
ņām, kas nokaisīti ar ziediem. 

Mūsu absolūti neatliekamā, garīgā nepieciešamība ir 
tajā, ka mums ir jāpiespriež nāvessods mūsu dabiskajai tiek-
smei grēkot, tātad, pilnīgi jāatsakās no sevis tāda, kādi bijām 
iepriekš, tā kā atsakās no līķa, to apglabājot. Apustulis Pāvils 
teica: „Kas vēl apsūdzēs Dieva izredzētos? Vai Dievs, kas 
mūs taisno?” (Rom. 8:33). 

Tā spriežot, mēs neesam pievērsuši uzmanību konkrē-
tajam raksturojumam par tiem, uz kuriem tiek vērsti šie 
vārdi. Dievs attaisno ne jau visus pēc kārtas, kuri vienkārši 
Viņam tic (jo arī ļaunie gari tic un dreb), bet Savus izre-
dzētos, par kuriem ir teikts; „Tad nu tiem, kas ir Kristū 
Jēzū, vairs nav nekādas pazudināšanas... Jo miesas cilvēki 
tiecas pēc miesas lietām, bet Gara cilvēki pēc Gara lietām. 

66



Miesas tieksme ved nāvē, bet Gara tieksme – uz dzīvību 
un mieru. Jo miesas tieksme ir naidā ar Dievu: tā neklausa 
Dieva bauslībai, jo tā to nespēj. Miesas cilvēki nevar patikt 
Dievam. ...jo, ja jūs pēc miesas dzīvojat, tad jums jāmirst. 
Bet, ja jūs Gara spēkā darāt galu miesas darbībai, tad jūs 
dzīvosit” (Rom. 8:1,5-8,13). Tātad, Dieva izredzētie, 
kurus Dievs taisno, ir tie, kuri katru dienu nonāvē savu 
cilvēcīgo miesīgo dabu. 

Mēs dziļi maldāmies, ja domājam, ka visu, kas mūsos 
ir, jāizlabo un jāizmaina Dievam. Tā mēs atsakāmies paši 
sevi garīgi, dvēseliski un fiziski audzināt. Nevajag arī vainu 
novelt uz vecākiem, kuri nav pienācīgi audzinājuši mūs, kad 
vēl bijām bērni. Pat ja tas tā ir bijis, tad šodien pat ir jāķeras 
pie sevis audzināšanas un savu miesīgumu jāatnes kā upuri 
par labu garīgajam. Nelolosim sevī miesīgo dabu, bet labāk 
aizvedīsim to tuksnesī, lai tur tā pilnībā pazemojas, tiek no-
slāpēta un nomirst. 

Sākot cīņu ar veco cilvēku sevī, pirmkārt: jāatzīst, ka 
jebkurš cilvēks ir pilns netikumu, ir egoistisks un vienkārši 
postošs. Ja mēs to neizdarīsim, tad ātri vien iziesim uz kom-
promisu ar savām grēka izpausmēm, nospriežot, ka cīnīties 
ar visu ļauno mūsos ir bezjēdzīgi. Mums jāiemācās ne tikai 
atzīt pats grēka fakts, bet jāiemācās atrast izeju no šī šķie-
tamā strupceļa, atceroties, ka uz zemes atnākušais Glābējs 
grēku uzvarēja pilnībā un absolūti. Viņš zina, kā mums 
palīdzēt mūsu cīņā. 

Pazīstamais angļu evaņģēlists Rojs Hesions savā ne-
lielajā grāmatiņā „Zem Golgātas zīmes” par to raksta tā: 
„Savas cilvēcīgās miesīgās dabas uzvarēšana nav vienreizējs 
notikums. Tas var sākties tad, kad Tas Kungs jums pirmo 
reizi uzrādīs jūsu netikumus. Tad iesākas nemitīga nomir-
šana sev, jo tikai tādā veidā Kungs Jēzus var izpausties mūsu 
mirstīgajā miesā. Simtiem reižu dienā mēs stāvēsim izvēles 
priekšā. Bet runa nav par mūsu plāniem, laiku, naudu vai 
izpriecām, bet par pastāvīgu piekāpšanos cilvēkiem mums 
apkārt; tas ir drošs pierādījums tam, ka mēs pakļaujamies 
Dievam. Jebkurš pazemojums, jebkurš mūsu apvainotājs un 
mocītājs – tas ir ierocis, ar kura palīdzību Dievs mūs grauj, 

67



lai veidotos dziļāka gultne, pa kuru Kristus dzīve plūstu 
mūsos. Vienīgā dzīve, kas iepriecina Dievu un var beigties 
ar uzvaru, – tā ir Viņa Dzīve, kas atspoguļojas mūsos. Tā kā 
mūsu koncentrēšanās uz sevi ir pilnīgs pretstats Viņa dzīvei, 
mēs nevarēsim piepildīties ar Jēzus dzīvi, ja neesam gatavi 
Dieva dēļ nebeidzami pakļaut savu dzīvi nāvei. Un to vei-
cina mūsu izvēle dzīvot tikumisku dzīvi”. 

Iedziļinoties šajos vārdos, neviļus saproti, cik dziļš un 
precīzs ir Svēto Rakstu padoms: „Bet es saku: staigājiet 
Garā, tad jūs miesas kārību savaldīsit” (Galat. 5:16). 

No brīža, kad piedzimstam no augšienes, Tas Kungs sāk 
Savu darbu pie mūsu jaunā cilvēka veidošanas. Un pienāks 
brīdis, kad no vecās dabas vairs nekas nebūs palicis pāri. 
Pazūd ārējā svētulība, pazūd iepriekšējā attieksme pret lie-
tām, un viss, kas ir mūsos, ir no Dieva. Kad pilnībā esam 
atvadījušies no vecās dzīves, mēs saņemam jauno – bez 
kaislībām un egoisma, bez sava „ES” meklējumiem, bez jū-
tīguma pret pazemojumiem, apvainojumiem, pāridarīju-
miem. Dzīve – piepildīta ar mīlestību, kura pacieš, neskauž, 
neaizkaitinās, nedomā ļaunu, nepaaugstinās, vienmēr prie-
cājas un nekad nepiekūst. 

Kad miesīgais aiziet, tas ir tik redzami, ka nav iespē-
jams to nepamanīt, un kā apstiprinājums tam būs visparas-
tākās dzīves situācijas. Piemēram, kaut kas ar tevi notiek, 
bet tu nedusmojies un nenervozē, nekļūsti neiecietīgs, un iz-
brīnā domā par sevi: „Ja tas ar mani būtu noticis agrāk, tas 
mani noteikti būtu aizkaitinājis!” Nomirstot sev un dzīvojot 
garā, tu brīnīsies par to, ko Dievs tevī ir izdarījis. Tad tavā 
dzīvē darbosies vārdi: „Tādēļ, ja kas ir Kristū, tas ir jauns 
radījums; kas bijis, ir pagājis, redzi, viss ir tapis jauns” 
(2.Kor. 5:17).

68



4. nodaļa 
 

Grēki pret tuvāko. 
 
Dieva Vārdā ir daudz padomu, kurus ievērojot, mēs 

varētu izvairīties no neskaitāmām dzīves problēmām. 
Viena no tām, ir problēma, kas saistīta ar cilvēku savstar-
pējām attiecībām. Visiem ir zināms, ka pēc rakstura, ie-
radumiem, nosliecēm, uzvedības sabiedrībā, spējām 
kontaktēties un daudz kā cita, mēs viens no otra ļoti at-
šķiramies. No vienas puses tas ir labi, jo padara mūsu 
dzīvi uz zemes interesantu, no otras – ir par daudzu kon-
fliktu, nepatīkamu sadursmju, skandālu un citu nesapra-
šanās izpausmju cēloņi. 

Nelaime ir tā, ka, esot pārāk aizņemti ar sevi, mēs ne-
pamanām vai negribam pamanīt to, kā jūtas cilvēki mums 
blakus. Pēc savas dabas mēs esam egoisti, tamdēļ uzmanību, 
labu attieksmi, rūpes, palīdzību un citas izpausmes pieņe-
mam kā pašas par sevi saprotamas, tā, it kā viņi visi mums 
būtu ko parādā. Visdrīzāk, mēs vienkārši aizmirstam, ka at-
tiecības veidojas no abām pusēm. 

Labākais princips, pēc kura vadīties, ir sekojoši Svēto 
Rakstu vārdi: „Tad nu visu, ko jūs gribat, lai cilvēki jums 
dara, tāpat darait arī jūs viņiem. Jo tā ir bauslība un pravieši” 
(Mat. 7:12). 

Brīnumaini dziļi un vienkārši vārdi, vai ne? Ja šo pa-
domu ievērotu visi zemes iemītnieki, tad tas pašos pamatos 
izmainītu ģimeni, visas baznīcas dzīves jomas, nacionālo 
politiku un starptautiskās attiecības. Šajā īsajā Bībeles iztei-
kumā ir apkopota visa, visu laikmetu morāles mācība, kas 
izteikta ar Mozus un praviešu muti. 

Balstoties šajā principā, viss izskatās vienkārši un 
skaidri. Ja nevēlies, lai tavs tuvākais, vienalga, – tēvs, māte, 
meita, dēls, brālis, māsa, vai jebkurš cits – sarunātos ar tevi 
tādā tonī kā to pašlaik dari tu, tad nedari tā pats. Ja nevēlies, 
lai pret tevi izturas tā, kā tu grasies to darīt pret kādu citu, 
tad, vai nebūtu labāk, ja tu šajā brīdī apstātos? Padomā, kā 
justos tu, ja to, ko tu gatavojies par kādu teikt, skaļi pateiktu 

69



visiem par tevi? Vai tev tas nebūtu aizvainojoši un sāpinoši? 
Ja, jā, tad arī tu, lūdzu, paklusē. 

Jautājumā par attiecībām ar tuvāko (bet par tādu kļūst 
jebkurš cilvēks, ar kuru mēs kontaktējamies, neatkarīgi no 
tā, vai viņš ir vai nav ticīgs) biežāk būtu jāatceras, ka kris-
tietība nav tikai atturēšanās no grēka, bet aktīva tikumība, 
kas izpaužas visās cilvēka dzīves jomās. Tādam dvēseles cē-
lumam būtu jābūt katrā sevi cienošā cilvēkā, un vēl jo vai-
rāk – kristietī. Žēl, bet šī rakstura īpašība mūsdienās ir 
kļuvusi par tādu retumu, ka mēs pat šī vārda nozīmi esam 
aizmirsuši; bet tas nozīmē augstu tikumību, godīgumu, at-
klātību un pašaizliedzību. Par šādiem augsta garīguma cil-
vēkiem, mēs labprāt lasām senlaiku grāmatās. Mūsdienās 
cilvēkos to gandrīz nevar sastapt, – vai nu tādēļ, ka cilvēce 
ir kļuvusi sekla, vai tādēļ, ka apstiprinās Bībeles vārdi par 
pēdējiem laikiem. 

Ir viena cilvēka rakstura iezīme, pēc kuras var nekļūdīgi 
noteikt cilvēka garīgo stāvokli, un tas ir nekas cits kā cilvēka 
spēja būt pateicīgam Dievam un blakus dzīvojošiem tuvā-
kajiem. Kritušu un izvirtušu cilvēku pasaulē pateicība – rets 
viesis, bet, ja mēs to tomēr sastopam, tad visbiežāk tajos, no 
kuriem to vismazāk gaidām. 

Pateicība – tā ir atzinības izpausme par parādīto labes-
tību un uzmanību, vai, citiem vārdiem sakot, spēja sajust un 
ar laipniem vārdiem, uzvedību un žestiem izteikt kādam 
savu prieku un apmierinātības sajūtu. 

Tādēļ – nepateicība ir – jebkādu pateicības un atzi-
nības jūtu neesamība, to izpausmes trūkums par sniegto 
palīdzību kādam. Šis netikums, kas raksturīgs daudziem, 
ļoti apbēdina To Kungu. Lai pārliecinātos par to, atliek 
vien atcerēties brīnumaino desmit spitālīgo izdziedināšanu, 
aprakstītu Lūkasa evaņģēlijā, no kuriem tikai viens at-
griezās, lai pateiktu paldies. Cik skumju, sāpju un maiga 
pārmetuma skan Pestītāja vārdos, kad, pie Viņa kājām 
nokritušajam cilvēkam Viņš saka: „Vai visi desmit nav 
kļuvuši veseli? Kur tad tie deviņi? Vai cits neviens nav atra-
dies, kas būtu griezies atpakaļ un Dievam godu devis, kā 
vien šis cittautietis?” (Lk. 17:17-18). Vēršoties pie samarieša, 

70



Jēzus teica: „Celies, ej! Tava ticība tev ir palīdzējusi”. 
Šajā mēs redzam, ka tikai pateicīgie mantos patiesās 
Kristus bagātības. Uz mūsu pateicību Tas Kungs atbild 
ar jaunām svētībām. Deviņi no desmit spitālīgajiem tikai 
izdziedinājās no savas briesmīgās slimības, desmitais tika 
izglābts arī no grēka. 

Citu nepateicība, kas vērsta pret mums, mūs dziļi iz-
brīna, bet kad mēs paši esam tās avots, visbiežāk, nez kāpēc, 
nepamanām. Sevišķi tas attiecas uz mūsu vistuvākajiem cil-
vēkiem, kurus, liekas, mēs ļoti mīlam: – mātes, tēvus, sievas, 
vīrus, – tas ir tos, kuri dāvā mums dzīvību, pilnībā nododas 
rūpēm un gādībai par mums, nereti upurējot sevi un savu 
personīgo laimi. 

Tā kā esam Dieva radība un pilnībā esam atkarīgi no 
Viņa, un dzīvojam cilvēku sabiedrībā, kas mūs kaut kādā 
mērā ietekmē, tad pateicības izrādīšanai būtu jābūt pašsa-
protamai. Bībelē ir daudzas rakstu vietas, kas uz to norāda 
ar tādiem vārdiem kā: pateicība, pateikšanās, pateikties, pa-
teicīgs (3.Moz. 22:29, Neh. 12:24, Jer. 33:11, Mt. 15:36, 
Rom. 6:17, 2.Kor. 2:14, Ef. 5:4, Fil. 4:6, 1.Tes. 5:18, 
Ap.d. 24:3, 1.Lku. 16:4, 2.Lku. 29:31, Ec. 45:15, u.c.). 

Taču, neskatoties uz to, cilvēciskā nepateicība ne tikai 
visu laiku liek sevi manīt, bet arvien vairāk izplatās. Par 
to lasām Bībelē. Nepateicība neskaitāmas reizes izpaužas 
attiecībā pret Dievu: „Jo, zinādami Dievu, viņi to nav tu-
rējuši godā kā Dievu un Viņam nav pateikušies... tāpēc 
Dievs viņus viņu sirds kārībās nodevis izvirtībai...” 
(Rom. 1:21.24); pret vecākiem: „ Jo dēls nicina un nopaļā 
tēvu, meita uzstājas pret māti, vedekla ir pret vīramāti...” 
(Mih. 7:6); pret labdariem: „Uz manu mīlestību tie atbild 
ar naidu...Tie atmaksā labu ar ļaunu, ar ienaidu par manu 
mīlestību” (Ps. 109:4-5) un „Vai labs jāatmaksā ar ļaunu? 
Tie manai dzīvībai ir izrakuši bedri!...” (Jer. 18:20); pret 
draugiem, kuri ir nelaimē: „Un Ījabs atbildēja un sacīja: 
cik ilgi jūs manu dvēseli gribat skumdināt, mani ar vārdiem 
saplosīdami gabalos? Jau desmitkārt jūs mani niecinājāt, un 
jums nebija par kaunu man sāpes darīt!... Mani radi uzturas 
kaut kur tālumā, un mani uzticamie draugi mani aizmirsuši... 

71



Visiem maniem uzticamiem draugiem es derdzos, un tie, 
ko es mīlēju, ir man pagriezuši muguru un ir man naidīgi” 
(Īj. 19:1-3, 14, 19). 

Nu ko, laiki mainās, bet cilvēki nē. Kā tas bija gadu tūk-
stošiem atpakaļ, tā tas ir arī tagad. Saņemot no Tā Kunga 
neskaitāmas žēlastības un svētības, cilvēki Viņam pateicas 
tikai ar savām lūpām, tādēļ, ka viņu sirdis ir aizņemtas ar ko 
citu. Pieaugot, bērni aizmirst labo, ko vecāki viņiem darījuši, 
un, pateicības vietā izsaka tiem savu neapmierinātību un 
aizvainojumus, nesniedz mīlestību un uzmanību, bet ve-
cumā – vispār pamet, atstājot vārda pilnā nozīmē, likteņa 
varā. Kas attiecas uz laba atdarīšanu ar ļaunu, tad šī klie-
dzošā cilvēciskā netaisnība ir sastopama visapkārt. 

Kur ir nepateicība, tur noteikti ir neuzmanība, rupjība, 
neiejūtība, nonākot līdz pat cietsirdībai. 

Neuzmanība – tas ir iejūtīguma, sapratnes, rūpju, 
cieņas iztrūkums, pret otru cilvēku, kas bieži izpaužas 
kopā ar viņa cilvēciskās vērtības un tiesību ignorēšanu. 
Šī nepievilcīgā rakstura iezīme labi sadzīvo ar rupjību, 
kas izpaužas kā asums, nekaunība un neaudzinātībā attie-
cībās ar citiem. 

Rupjība vienmēr darbojas atbaidoši, bet, kad tā izpaužas 
attiecībā uz vistuvākajiem, tā izsauc īpašu riebumu. Smalki 
uztverot šo netikumu, tautas paruna saka: „Citu priekšā 
dzied kā lakstīgala, savējo – mauro kā vērsis”. Ļoti bieži tas 
tieši tā arī ir. Dienā, atrodoties mazpazīstamu ļaužu vidū, 
darbā, mācību iestādē, var spēlēt savaldīga, audzināta cil-
vēka lomu. Ko vajadzēja valdīt dienā, vakarā mājās var 
izgāzt pār saviem tuviniekiem. Nepazīstamas sievietes 
klātbūtnē vīrs var uzvesties ļoti pieklājīgi, galanti un uzsvērti 
uzmanīgi, bet, atgriežoties mājās – neveltīt pat labu vārdu 
vai laipnu skatienu savai sievai. 

Neuzmanīgam un rupjam cilvēkam raksturīga cieta 
dvēsele, kas ir cietsirdības veidošanās iemesls, tālāk attīs-
toties līdz bezjūtībai – galējam skarbumam, nesaudzībai, 
nežēlīgai attieksmei pret jebkuru. Tādā gadījumā nevar 
būt ne runas par līdzcietību, žēlsirdību, tātad arī par la-
bestīgu, maigu, augstsirdīgu attieksmi pret cilvēkiem, 

72



tādēļ ka nocietināta sirds uz to nav spējīga. Tā, iesākoties ar 
„nevainīgu” neuzmanību, kuru, mēs, atrodot visus iespēja-
mos iemeslus, attaisnojam, varam nonākt līdz galējai ciet-
sirdībai, kas cilvēku var padarīt par despotu un tirānu. 

Ir kāds stāsts par mazu puisīti, kurš auga ģimenē, kur 
dzīvoja viņa vecvectētiņš. Vecais vīrs bija jau tik vecs un ne-
spēcīgs, ka nespēja pienācīgi uzvesties pie galda. Viņa kreisā 
roka bija paralizēta, bet labā tā trīcēja, ka viņš nevarēja 
karoti pacelt pie mutes, lai tās saturs neizlītu uz krūtīm. 
Tas, protams, izskatījās neestētiski, tādēļ, lai citos neizsauktu 
riebumu un nebojātu apetīti, vecvectētiņu ar visu viņa bļodiņu, 
nosēdināja tā patālāk no visiem – stūrī un kā mazam bērnam 
uzlika lacīti, un atstāja viņu vienu. Jaunajai sievietei – puisīša 
mammai tā bija apnicis rūpēties par šo nespēcīgo ģimenes 
locekli, ka savā sirdī viņa jau sen viņam vēlēja nāvi. 

Reiz pēc vakariņām, kad visi vēl turpināja sēdēt pie 
galda un sarunāties, puisītis nosēdās pie sava mīļā vectē-
tiņa kājām un no kociņiem kaut ko cītīgi sāka meistarot. 
Izbrīnījusies par šo uzcītīgo darbošanos, mamma skaļi pa-
jautāja dēlam, ko viņš tur dara, un saņēma atbildi: „Es tev 
un tētim taisu kasti, no kuras jūs barošu, kad būsiet tikpat 
veci kā vecvectētiņš”. 

Pie galda iestājās nāves klusums. Kauna sārtums ielija 
jaunās sievietes vaigos, bet viņas vīrs samulsis kāsēja. Vārdi 
te bija lieki. Tas Kungs izmantoja maza bērna prātu, lai caur 
to uzrunātu pieaugušo cilvēku sirdsapziņu. No tā laika vecais 
vīrs atkal sēdēja pie galda, un visi pēc kārtas baroja viņu bez 
jebkāda sašutuma un riebuma, kas agrāk bija bieži redzams. 

Arī tagad daudzās ģimenēs ir slimi un veci cilvēki. At-
tiecībā uz viņiem ļoti ātri top redzamas tās īpašības, par 
kurām tikko runājām. Tādēļ, lai cik tas būtu grūti, šādos brī-
žos ir jāmācās būt pacietīgam un mīlošam, atceroties, ka, 
gandrīz katram no mums nāksies nodzīvot līdz vecumam, 
un tagad mēs nevaram uzminēt, kāds tas būs. Tad nu labāk 
šodien attieksimies pret mūsu vectēviem, vecmammām, sa-
vārgušajiem tēviem un mātēm tā, lai pēc tam – mūsu vecum-
dienās nevajadzētu raudāt un nožēlot savu bezjūtīgumu, 
cietsirdību, un ar nokavēšanos nāktos uzzināt Bībeles vārdu 

73



patiesumu: „Nepievilieties, Dievs neļaujas apsmieties! Jo, 
ko cilvēks sēj, to viņš arī pļaus” (Gal. 6:7). 

Turklāt vēl bez nepateicības, rupjības, neuzmanības un 
nejūtības, mēs pret saviem tuvākajiem nereti izpaužam iz-
smieklu, pazemojumu un prasīgumu. 

Izsmiešana – tā ir nosliece uz aizvainojošiem jokiem, 
cenšanās kādu izsmiet citu klātbūtnē, ņirgāties un pat apvai-
not. Nereti par izsmiešanas objektu kļūst kāds no ģimenes 
locekļiem, kurš kādu iemeslu dēļ nevar vai negrib tam pre-
toties. Tādus cilvēku parasti sauc par „grēkāžiem”, izlejot pār 
viņiem ļaunumu, apvainojumus, sašutumu un neiecietību. 
Jāteic, ka tiem, kuri mīl ņirgāties par citiem, pašiem tas ne-
patīk, ja kāds to pašu pavērš pret viņiem. Tad viņiem smiekli 
vairs nenāk. Viņi apvainojas, jūtas aizskarti un sāk neiere-
dzēt savus izsmējējus. 

Vēl viena pretīga rakstura iezīme attieksmē pret tuvā-
kajiem ir ieradums citu klātbūtnē viņus pazemot. Sevišķi 
bieži gan apzināti, gan neapzināti to dara laulātie – ļoti labi 
zinot viens otra nepilnības un vājās vietas. Kad viņai vai 
viņam sāk apnikt otras puses vājās vietas, un viņi redz, ka 
mājieni, pārmetumi un citi mēģinājumi ko mainīt nedarbo-
jas, tad sākas apvainojumu, neapmierinātības, sašutuma iz-
liešana „vainīgā” tuvinieku un citu cilvēku ausīs. Tā, esot 
viesībās, vīrs var pateikt, ka viņa sieva ir nepraša un tik gar-
šīgi kā šīs mājas saimniece, nemāk gatavot. To sakot, viņš 
pat nepadomā, kā jūtas sieva, bieži darot to pat speciāli – lai 
viņu sāpinātu. Tad mēdz būt, ka arī sieva nepaliek parādā, 
paziņojot, ka vīrs ir tāds sliņķis, ka mājās pat naglu nevar 
iesist, un mājās neko nedara. 

Tā, viens otru pazemojot, šīs pāris piepaceļ plīvuru, 
un top redzamas patiesās attiecības šajā ģimenē. Jāsaka, 
ka laulātais, kurš pazemo savu „otru pusi”, visu pirms pa-
zemo pats sevi, parādot sevi ne tajā labākajā gaismā. Jo 
dzīves draugu mēs izvēlamies paši pēc savas gaumes. Ne 
velti ir sakāmvārds „tāds tādu atrod”. Tad nu „atkailinot” 
citu priekšā vīru vai sievu, mēs demonstrējam paši sevi un 
savu gaumi. Bez tam ar šādu uzvedību mēs apstiprinām 
savas pašcieņas trūkumu. 

74



Bieži precēta meita, atnākot pie savas mātes, viņai vie-
nai vai arī vēl citu ģimenes locekļu klātbūtnē, sāk sūdzēties 
par to, ka vīrs viņu vairs nemīl, nepalīdz mājas darbos, ne-
velta pietiekoši uzmanību. Apvainojumi un sašutums līst 
straumēm, „vaininieks” sēž blakus un nezina, kur likt savas 
acis. Tāpat var darīt arī vīri, stāstot savām mātēm par sievas 
nepilnībām. Tādēļ nav brīnums, ka tādas vīramātes un sie-
vasmātes, kuru galvas ir pilnas ar šīm raudu dziesmām, 
sāk censties vest pie prāta savas vedeklas un znotus, kas 
noved pie jaunās ģimenes saspīlēto attiecību vēl lielākas 
saasināšanās. Citu cilvēku klātbūtnē pazemojot savu dzī-
ves draugu, mēs varam sastrādāt tādas lietas, ka pēc tam 
grūti būs kaut ko izlabot. 

Līdzīgi mēdz notikt arī draugu vidū. Jāsaka, ka dziļa, 
nesavtīga draudzība mūsdienās, ir liels retums. Daudzi sev 
draugus izvēlas, ne vienmēr tīru motīvu vadīti. Veidojot 
draudzību ar tā sauktajiem „vajadzīgajiem cilvēkiem”, daži 
darbojas savtīgu motīvu vadīti, meklējot sev kādu labumu. 
Pat ja tas tā nav, draudzība bieži tiek pārbaudīta ne tikai caur 
uzticību, bet arī caur skaudību. 

Gadās, ka tavu draugu visi, it kā būtu norunājuši savā 
starpā, liela, sajūsminās par viņu, uzteic viņa rīcību. Kādu 
laiku tu to viegli pieņem, bet pienāk brīdis, kad tas sāk ap-
nikt un kļūst nepanesami, jo sirdī ir iezagusies skaudība, un, 
zinot šī cilvēka citas puses, tu sāc pārliecināt sajūsminātos, 
ka viņiem nav gluži pareizs viedoklis par šo cilvēku. 

Tā nu sanāk, ka visu zināšanai top zināmi fakti, kurus 
draugs, uzticoties tev, ir atklājis. Tā rīkojoties, pārāk labo 
viedokli par draugu tu varbūt esi izmainījis, bet vai tu esi 
rīkojies kā draugam pienākas? Vai tu tāpat kā Jūda neesi 
nodevis viņa uzticēšanos un vaļsirdību? Vai tu gribētu, lai 
viņš attiecībā pret tevi izdarītu to pašu? Nē? Tad kādēļ tu tā 
rīkojies? Jo Dieva Vārds saka: „Tad nu visu, ko jūs gribat, 
lai cilvēki jums dara, tāpat darait arī jūs viņiem.” Pat ja tas, 
ko tu par viņu pastāstīji, ir patiesība, vai draudzības vārdā 
nebūtu labāk paklusēt? 

Dzīvojot uz šīs zemes, Kristus, pazemojies līdz kalpa 
kārtai, mazgāja Saviem mācekļiem kājas, sakot: „Ja nu Es, 

75



jūsu Kungs un Mācītājs, esmu jūsu kājas mazgājis, arī 
jums pienākas cits citam kājas mazgāt. Jo Es jums priekš-
zīmi esmu devis, lai jūs darītu, kā Es jums esmu darījis” 
(Jņ. 13:14-15). Šajos vārdos ir ielikta dziļa, garīga jēga. 
Tajos laikos, kāju mazgāšana, ienākot kādā mājā, bija kalpu 
darbs. Pielīdzinot Sevi viņiem, Kristus rādīja piemēru, kā 
mums ir jāizturas pret mūsu tuvākajiem. 

Mēs, ar savu tuvāko, bieži apejamies kā ar niecību, viņu 
pazemojot un demonstrējot savu pārākumu. Pie tam, nereti 
tā darām ar cilvēku, kurš pēc vecuma, izglītības, prāta, inte-
lekta un cēlsirdības ir daudz pārāks par mums. Pazemots un 
apvainots viņš klusē, jo nevēlas jums atmaksāt ļaunu ar 
ļaunu, un rīkojas tā, kā māca Dieva Vārds. Bet kādi tad nu 
izskatāmies mēs?... Nevajag aizmirst, ka Tas Kungs vienmēr 
ir pazemoto un nonicināto pusē. Tādā veidā, cenšoties citu 
acīs graut kāda godu, mēs pār sevi izsaucam Dieva dusmību, 
nevis Viņa labvēlību. Viņš ir taisnīgs, un tādēļ, agrāk vai 
vēlāk, viss ļaunais atgriezīsies pie mums atpakaļ. 

Paši, neesot ne tuvu pilnībai, mēs esam spējīgi būt ļoti 
prasīgi pret citiem, bieži kļūstot par tirāniem un despotiem. 

Prasīgums – tas ir augstu prasību uzstādīšana kādam. 
Cilvēks, kuram ir šī rakstura iezīme, parasti ir ļoti prasīgs 
pret citiem. Katru reizi, kad viņš nav apmierināts, izrāda 
dusmas un sašutumu par visīstākajiem sīkumiem. Visus 
savus lūgumus un rīkojumus viņš izsaka kategoriskā un 
apņēmīgā formā, ar intonāciju, kura nepieļauj nekādus ie-
bildumus. Rupjā uzstājība, ar kādu viņš gaida savu iegribu 
un vēlmju izpildīšanu, atņem cilvēkiem spēku un dara ner-
vozus, tā sagandējot viņiem dzīvi. 

Prasīgums pret saviem tuvākajiem nav raksturīgs tikai 
egoistiskajiem pasaules cilvēkiem. Ar to slimo arī tā sauca-
mie „paraugticīgie”. Šie „dievbijīgie”, esot savās ģimenēs, 
nevis iet mazumā, parādot mīlestību, pacietību un lēnprātību, 
bet tie ir viņu neticīgie radinieki, kuriem sevi jāpazemina. 
Tie, visu to saskatījušies, vēlāk neko nevēlas dzirdēt par 
ticību un kristiešiem. Tā nu ar vārdiem var runāt par Kristu, 
gribot dvēseles vest pie grēku nožēlas, bet ar savu rīcību un 
darbiem attālina no Viņa un noskaņo pret kristietību. 

76



Mēs varam pat nepamanīt, ka ar savām nepārtrauktajām 
prasībām, aizrādījumiem, spiedienu un dominēšanu pār ci-
tiem, viņu dzīves pārvēršam par īstām šausmām. Viņi tad to 
vien gaida, ka varēs izrauties no šīs dzīves un dzīvot tā, kā 
paši to vēlas. 

Visbiežāk šis prasīgais cilvēks ir mājas saimnieks – tēvs 
un vīrs, kurš ar savu uzvedību un attieksmi pret sievu un bēr-
niem, piespiež viņus iet „kā pa stīgu”. Izmantojot savas 
ģimenes galvas tiesības, viņš uzvedas kā neapšaubāma au-
toritāte un gaida bezierunu pakļaušanos, un visu viņa izdo-
māto nolikumu un kārtību bezierunu izpildi. Bet viņš to 
panāk nevis ar gudrību, laipnību un mīlestību, bet ar prasī-
gumu, kas pārtop morālā vardarbībā un cietsirdībā. Zem 
tādas „dzelzs rokas” sieva un bērni burtiski vaimanā, jūtoties 
izmantoti. Šādā gadījumā par savstarpēju cieņu, uzticību 
un patiesumu nevar būt ne runas tādēļ, ka cietsirdība un 
likums visu nogalina. 

Līdzīga loma var būt arī valdonīgai un cietai mātei, kura 
visādi cenšas panākt, lai visi „dancotu pēc viņas stabules”. 
Bērni no viņas dzird tikai dusmīgus: „Ko es tev teicu! Uz ku-
rieni tagad sataisījies?! Cik reizes tev var teikt vienu un to 
pašu!? Ātrāk!.. Nedrīkst!.. Nekur tu neiesi, un tas ir mans ga-
lavārds!... Sliņķe tāda! To tik dari, kā centies aizšmaukt no 
mājas darbiem!.. Tādu slaistu kā tu, mans dēls, grūti nāktos 
sameklēt!.. Ko?!.. Kā tu uzdrīksties ar mani tā runāt!?..” 

Tādu „maigu” vārdu rindu, ar kuriem kā ar koku māte 
dzen savus mīļos bērnus, var turpināt un turpināt. Cilvēks, 
kuram ģimenē vajadzētu būt mīlestības, siltuma, miera un sa-
skaņas avotam, rada aukstu, saspringtu, nelabvēlīgu atmos-
fēru, kas raisa vien noslēgšanos un noved pie atsvešinātības. 

Nabaga bērni, kuri auguši tādās ģimenēs, kurās ir tādi 
tēvi un mātes! Nezinot mātišķo maigumu, nepiedzīvojuši tē-
višķo uzmanību un draudzīgo līdzdalību, viņi aiziet savās dzī-
vēs un kļūst par tādiem pašiem tēviem un mātēm, kuri cieš no 
savas nepilnīguma apziņas, bet nezin, kā to var izlabot. 

Tā mēs ar savu raupjumu, bezjūtīgumu, prasīgumu un 
cietsirdību, to pat neapjaušot, varam izkropļot savu tuvāko 
dvēseles, sagraut viņu dzīvi un likteni. 

77



Dieva kalpotājs H. V. Smits par to ir rakstījis tā: 
„Godāt savu ģimeni – ir viens no svarīgākajiem kristietī-
bas aspektiem, vien to sastapt varam ne visai bieži. Nereti 
varam satikt kristiešus, taisnu dzīvi dzīvojošus tikai citu 
acu priekšā, bet šis taisnums tiek atstāts aiz viņu mājas 
sliekšņa. Es zinu kādas ģimenes tēvu, kura lūgšanas diev-
kalpojumos ir karstas un patiesas, kura pamācību vārdi ilgi 
paliek atmiņā, kura taisnums kalpo kā paraugs citiem, bet, 
atnākot mājās no baznīcas, viņš kļūst tik rupjš un aizkaiti-
nāms, ka sieva un visa viņa ģimene baidās izteikt pat kādu 
vārdu.” Itin kā pabeidzot šo domu, Samuels Džonsons ir 
teicis: „Savu niknumu par viņam nodarītajām sāpēm dzīv-
nieks mēģina izgāzt pār tiem, kuri atrodas blakus...” Pie-
kritīsiet taču, ka te ir par ko padomāt. 

Savā prasīgumā un spējā piesieties citiem, to pat ne-
pamanot, var pārkāpt jebkuras robežas un izrādīt nekau-
nību, – netaktisku, bezkaunīgu, atraisītu un pasvītroti 
izaicinošu uzvedību pret kādu, kas ne tikai viņu pazemo, 
izraisot sašutumu, bet arī izprovocē uz negatīvām atbildes 
reakcijām, ko nekauņa īstenībā arī cenšas panākt. 

Raksturojot pēdējo laiku cilvēkus apustulis Pāvils, uz-
skaitot viņu netikumus, nosauc arī nekaunību. Ir šausmīgi, 
ja mēs pret saviem tuvākajiem uzvedamies nekaunīgi, bet 
vēl pretīgāk ir, ja tādā pašā veidā vēršamies pie Dieva, pie-
prasot izpildīt mūsu vēlēšanās un iegribas. Lai par to pārlie-
cinātos, atliek vien ieklausīties dažu sludinātāju vārdos, kuri 
pārliecina savus klausītājus, ka Dievam mums viss ir jādod, 
piemēram: „Mūsu Dievs un debesu Tēvs ir pasakaini bagāts, 
un tādēļ Viņam ir jārūpējas par Saviem bērniem, dāvājot vi-
ņiem pārpilnību un labklājību... Viņam ir mums jāpalīdz!.. 
Ir jādod prasītais.. ir jāattīra un jāsvēto.. Ir jāuzdāvina māja, 
dzīvoklis, mašīna, vasarnīca, jahta, helikopters, radio un te-
levīzijas studija!..” 

Atvainojiet, bet tāda attieksme pret Dievu – uzskaitot 
savas prasības, ir visīstākā nekaunība! Viņš mums neko nav 
parādā! Visu, ko Dievs vēlējās dot Savas līdzcietības un 
žēlastības dēļ pret kritušo cilvēku Viņš jau ir devis caur 
Savu Dēlu Jēzu Kristu, Kam ticot, mēs iemantosim mūžīgo 

78



dzīvību! Pie Golgātas krusta Pestītājs piepildīja visu, ko De-
besu Tēvs bija paredzējis, Sevi mums atdodams līdz pēdē-
jam asins pilienam! Cik gan lielai nekaunībai ir jābūt, lai 
bez maksas saņemot visu šo, turpinātu mest Viņam Sejā 
šos vārdus: „Tev jādod... jādod... jādod...!” Mums ir jādod 
Viņam! Par savu dzīvi mēs esam parādā Viņam! Jā, cik 
daudz taisnības bija apustulim Pāvilam, kad viņš nosauca 
tādus par nekauņām! 

Pārdomājot augšminēto, prātā nāk Svēto Rakstu vārdi: 
„Bet viņi ir novirzījušies, visnotaļ izvirtuši; nav neviena, kas 
dara labu, it neviena.” (Ps. 14:3). 

Labestība – spēja darīt citiem labu. Tā ir vēl viena dvē-
seles augstsirdības izpausme un pilnīgs pretstats visam aug-
stāk teiktajam. Pasaulē, kas piepildīta ar egoismu, ļaunumu, 
cietsirdību, nejūtīgumu, tā ir kā gaismas stariņš tumsas val-
stībā. Ne velti tautā saka „pasaulē netrūks labu cilvēku”, tas 
patiesi tā ir. Lai cik maz viņu būtu, uz tādiem cilvēkiem 
ir turējusies un turas dzīve. Lai arī kritušajā un izvirtušajā 
pasaulē valda sātans, labestība un mīlestība turpina gūt 
uzvaru, jo aiz tām stāv Pats Dievs. 

Būt labam – tas nozīmē, ka tu pret citiem attiecies tā 
kā pret tevi attiecās Tas Kungs, un ar to arī viss ir pa-
teikts. Debesu Tēvs sūtīja uz zemi Savu Dēlu, lai izpirktu 
mūsu grēkus ne jau tamdēļ, ka mēs to būtu pelnījuši, bet 
tamdēļ, ka žēlums, žēlsirdība un līdzcietība pret grēka ap-
stulbinātām un nocietinātām dvēselēm ir Viņa Dievišķās 
dabas būtība, un tai ir jādzīvo arī mūsos, ja mēs, patiesi, 
esam viņa bērni. 

Labestībai piemīt īpaša spēja uzvarēt ļaunumu. Ja tu uz 
naidu atbildi ar naidu, tas liecina, ka tevi ir pievarējis ļau-
nums. Bet, ja tu pacelies augstāk par naidu un parādi žēlsir-
dību, labestību un mīlestību, tad tu rīkojies saskaņā ar Dieva 
Vārdu, kurš saka: „Ļaunums lai tevi neuzvar, bet pats uzvari 
ļaunu ar labu!” (Rom. 12:21). 

Viss labais izriet no mīlestības, no tās pašas varenās 
Dievišķās „Agapes”, par kuru apustulis Pāvils kādreiz tik 
iedvesmoti rakstīja: „Mīlestība ir lēnprātīga, mīlestība ir 
laipna, tā neskauž, mīlestība nelielās, tā nav uzpūtīga. 

79



Tā neizturas piedauzīgi, tā nemeklē savu labumu, tā neskais-
tas, tā nepiemin ļaunu. Tā nepriecājas par netaisnību, bet prie-
cājas par patiesību. Tā apklāj visu, tā tic visu, tā cer visu, tā 
panes visu. Mīlestība nekad nebeidzas, praviešu dāvanas beig-
sies, valodas apklusīs, atziņa izbeigsies” (1.Kor. 13:4-8). 

„Agapes” mīlestība ir tā mīlestība, kuru mums rādīja 
Dievs, un kuru mums, kristiešiem, ir jāparāda vienam pret 
otru. Tā egoisma, naida, nesaticības un ļaunuma pasaulē ir 
visu uzvarošais spēks. Viņa ir spējīga izdarīt to, ko nespēj 
neviens cits tikums, tādēļ viņa ir likumīga tikumu karaliene. 
Mīlestība ir taisnīga, cenšas dot labo visiem, neskatoties uz 
ārieni vai stāvokli sabiedrībā. Viņa ir absolūti šķīsta, tajā nav 
ne miņas no iekāres. Mīlestība ir labvēlīga gan pret drau-
giem, gan pret ienaidniekiem, tā ir vīrišķīga un gatava uz 
pašuzupurēšanos. Viņai ir raksturīga nesavtība un vēlēšanās 
palīdzēt jebkuram, jo viņas dzinulis ir labestība un žēl-
sirdība. Viņā nav neiecietības, lepnības, skaudības vai at-
riebības. Uz apvainojumiem viņa atbild ar lēnprātību un 
pazemību, lūdz žēlastību savām bendēm, un dzīvo pašaizlie-
dzībā tai laikā, kad citi skaļi pieprasa ievērot viņu tiesības. 
Viņa ir dāsna un tamdēļ dod, dod un dod līdz brīdim, 
kamēr ir atdevusi visu. Tā vietā, lai barotu ienaidu, mīlestība 
pārvērš savus ienaidniekus draugos. Pasaulē nav spēka, kas 
būtu stiprāks par mīlestību. 

„Dievs ir mīlestība”. Visās baznīcās šī evaņģēliskā frāze 
tiek atkārtota miljoniem reižu. Tur, kur ir mīlestība, tur ir arī 
Dievs. Īstens kristietis mīlēs ne tikai savu brāli, bet arī savu 
ienaidnieku. Dievišķā mīlestība izslēdz jebkādu ienaidu un 
egoismu. Pirms Savas krusta nāves Svētā Vakarēdiena laikā 
Kristus pateica saviem mācekļiem: „Jaunu bausli Es jums 
dodu, ka jūs cits citu mīlat...” (Jņ. 13:34). Varētu likties, kas 
gan te jauns, jo jau divus tūkstošus gadu pirms tam Dievs 
bija teicis: „..bet tev būs savu tuvāku mīlēt kā sevi pašu...” 
(3.Moz. 19:18)? Skaidrojumu šim mēs atrodam tajā pašā 
Jāņa evaņģēlija trīspadsmitajā nodaļā: „...kā Es jūs esmu 
mīlējis, lai arī jūs tāpat cits citu mīlat”. 

Katrs kristietis ļoti labi zina, kā Kristus mūs ir mīlējis. 
Tieši tai ir jābūt mūsu mīlestības mērauklai. Ja Kristus 

80



valdīs viņa sirdī, katrs ticīgais, sapņojošs par debesīm, kur 
viņš cer būt „ar zelta vainagu galvā”, var nonest debesis 
uz zemes, savā mājā, savā baznīcā. Cik skumji, ja cilvēki 
dzied: „...ar Kristu Debesīs es būšu un palmu zarus rokās 
turēšu...”, bet palmu zaru vietā rokās tur akmeni un gaida 
izdevīgu brīdi, lai to palaistu lidojumā uz savu līdzbiedru. 
Vai tā nav liekulība? 

Mīlēt savus ienaidniekus – tas ir pretrunā ar cilvēcisko, 
grēcīgo dabu un tādēļ pretdabiski. Mīlēt ienaidnieku iespē-
jams tikai tad, kad cilvēks patiesi atver savu sirdi Kristum, 
un saņem no Viņa jaunu garīgo būtību. Tad viņš iemīlēs 
Dievu, bet, mīlot Dievu, iemīlēs arī tuvāko, neatkarīgi no tā, 
kurš tas būtu. Vācu rakstnieks E.H. Lesings reiz ir teicis: 
„Kamēr es nemanīšu, ka cilvēks ievēro vienu no galvena-
jiem Kristus baušļiem: „mīlēt savus ienaidniekus”, es šaubī-
šos, vai tas, kurš sauc sevi par kristieti, patiesi ir kristietis...”. 

Ja cilvēka sirdī nav labestības un mīlestības, tad tur kā 
nezāles sazeļ neskaitāmi grēki: neuzticība, nodevība, nego-
dīgums, zagšana, viltība, ļaunprātība, nodevība, antipātijas, 
naids, naidīgums, neiecietība, ļauna vēlēšana, atriebība un 
pat slepkavošana, kura izpaužas dažādi. 

Diemžēl, šos netikumus mēs neieredzam citos cilvē-
kos, bet, kad tie ir dzīvi un redzami mūsos pašos, tad pie-
meklējam tiem maigus un reizēm pat cēlus nosaukumus. 
Tā neuzticību nosaucam par nepastāvību un tiekšanos iepa-
zīt kaut ko jaunu, nekaunību – spēju par sevi pastāvēt un 
izpaust sevi, bet nodevību – par mazdūšību un vilcināšanos. 
Lai kā tu censtos notušēt un aizplīvurot sevī šīs garīgās 
slimības, nekas no tā nemainīsies, līdz tam brīdim, kamēr 
atzīsi tās par grēkiem un sāksi cīņu. 

Saskaņā ar Ožegova krievu valodas skaidrojošo vārd -
nīcu uzticību – tā ir pastāvība un nemainīgums savās jūtās, 
attieksmēs, pienākumu pildīšanā. Tā sevī ietver uzticību sev, 
savai dabai un saviem vārdiem, uzticamība un paļāvība at-
tiecībās ar To Kungu un citiem cilvēkiem. Žēl, bet mūsu ne-
pastāvīgajā un izvirtušajā pasaulē šī brīnišķīgā un vērtīgā 
cilvēka rakstura īpašība ir sastopama arvien retāk un retāk. 
Uzticamus cilvēkus ir pienācis laiks ierakstīt Sarkanajā 

81



grāmatā kā izmirstošu sugu. Viņu skaits samazinās galvu rei-
binošos ātrumos. Jau Vecās Derības laikā Dāvids sēroja par 
viņu izzušanu: „Palīdzi, ak, Kungs, jo svētie ir zustin zuduši 
un ticīgo tik maz ir palicis starp cilvēku bērniem!” (Ps. 12:2). 
Ja viņš jau tad tā raksturoja cilvēkus, tad ko esam pelnījuši 
mēs, kas dzīvojam pēdējos laikos? 

Uzticams cilvēks ir tas, kuram var uzticēties un uz kuru 
var paļauties, kurš ir ko teicis un savu lēmumu nemaina. 
Ja ir ko solījis, tad savu vārdu turēs. Savus pienākumus, 
lai uz ko tie attiektos: laulību, ģimeni, darbu vai kalpošanu 
Dievam – viņš ne tikai zina, bet arī nemainīgi veic, darot 
to ar lielu atbildību. Uzticība ir viņa goda un cilvēciskās cie-
ņas jautājums. Tamdēļ viņš neiet uz kompromisiem ar savu 
sirdsapziņu, pat ja ir jāatsakās no savām interesēm. Strādājot 
kopā ar viņu, vari būt pilnīgi pārliecināts, ka viņš precīzi 
izpildīs visu, ko teicis. 

Neuzticams cilvēks viegli apsola, bet neizpilda. Viņa 
solījumi neko nenozīmē. Viņš var norunāt tikšanos, bet ne-
ierasties vai ierasties ar lielu nokavēšanos. Kad neuzticamais 
ķeras pie kaut kā, tad reti izdara darbu līdz galam. Uz viņu 
nevienā lietā nevar paļauties. Par tādiem cilvēkiem Sala-
mans teica: „Cerība uz kādu neuzticamu cilvēku bēdu laikā 
ir kā sapuvis zobs un paslīdējusi kāja” (Sal.pam. 25:19). 

Mūsu ļaunajā un melīgajā laikmetā neuzticība ir kļu-
vusi par kaut ko pilnīgi dabisku. Viņu var satikt it visur: lau-
lības dzīvē, kad viens vai abi laulātie, aizmirstot reiz doto 
uzticības zvērestu, māna un krāpj viens otru, tā otra dvēselē 
iecērtot dziļas un nedzīstošas rētas; draudzībā, kad viens 
no viņiem, kurš bija sirsnīgi pieķēries, pēkšņi, kādu iemeslu 
dēļ, bieži arī bez iemesla, nelietīgi nodod to, kuram, iespē-
jams, par daudz ko būtu jāpateicas; darbā vai kopīgā garīgā 
kalpošanā, kad kāds atstāj kādu citu vienu, kaut kādreiz 
kopā cītīgi un aizrautīgi bija pūlējušies. Nav retums, ka tas 
bieži notiek tad, kad viens no viņiem, apmierinājis savas 
savtīgās intereses un sasniedzis vēlamo, redz, ka darbu tur-
pinot, viņam vairs neatleks nekāds labums. 

Neuzticība vienmēr darbojas iznīcinoši, bet sevišķi rūg-
tus augļus tā nes ģimenes dzīvē. Diemžēl, neviens solījums, 

82



ko savā dzīvē dod cilvēki, netiek lauzts tik nodevīgi un bieži, 
kā solījums būt uzticīgam savam dzīvesbiedram. Mūsdienās 
laulāto neuzticība ir kļuvusi gandrīz vai par dzīves normu. 
Kā pierādījums tam ir nepārtraukti augošais laulības šķir-
šanu skaits. Daudzās augstas attīstības valstīs katra otrā lau-
lība tiek šķirta. Kauns atzīt, bet, pat kristiešu vidū laulības 
šķiršana vairs nav ārkārtējs notikums. Kaut neuzticība lau-
lībā, ejot cauri šķiršanās procesam, tiek konstatēta ne tik 
bieži, taču pastāvīga netiklība domās, jau ir kļuvusi par pa-
rastu parādību. Labi, ka tas nav rakstīts uz pieres. 

Neuzticība ir visbiežāk sastopamais nodevības iemesls, 
kas sevī ietver tuva cilvēka krāpšanu, nodevīgu soli un ne-
lietīgu rīcību pret savu tuvāko, draugu vai kādu sabiedrību. 
Nodevība cilvēku vidū ir eksistējusi visos laikos. Vēl pirms 
pasaules radīšanas pirmais nodevējs, kurš nodeva Dievu, 
bija gaismas eņģelis, kuru vēlāk nosauca par sātanu. Tāds 
pats ir tas, kurš lauž uzticību, nekaunīgi krāpj, maldinot, lau-
žot vārdu, pieviļot. Nav vērts brīnīties, ka pret nodevējiem 
vienmēr ir bijusi īpaši negatīva attieksme. 

Dievam ir vajadzīgi uzticami cilvēki, darba rūķi, uzti-
cīgi kalpojoši Viņam, lai ko tas viņiem maksātu. Viņam ir 
nepieciešami uzticami kalpotāji un mācītāji, kuri māca nevis 
konfesionālo dogmatiku, bet diženās kristīgās ticības patie-
sības. Tam Kungam ir nepieciešami ticīgie, kuri ir gatavi 
tāpat kā Viņš reiz ar prieku nest savu krustu. Lai viņu gal-
venais dzīves mērķis un jēga būtu kalpot neatpestītajiem un 
ticības brāļiem un māsām. Uzticamībai ir liela vērtība Dieva 
acīs, un augstākā balva mūžībā par to būs Viņa Vārdi: 
„...labi, tu godīgais un uzticīgais kalps. Tu esi bijis uzticīgs 
pār mazumu, es tevi iecelšu pār daudzumu. Ieej sava kunga 
priekā” (Mat. 25:21). 

Daudzi citi grēki, kuriem ir tas pats pamats, sākas ar 
neuzticības izpausmēm: negodīgumu, nekārtīgu attieksmi 
pret cilvēkiem, zagšanu, ļaunprātību, nodevību, viltību. 

Par negodīgumu un nekārtīgumu runa ir tad, kad kāds 
izmanto citus cilvēkus savtīgu nolūku vadīts, savam labu-
mam. Šīs rakstura īpašības piemīt darbīgiem cilvēkiem, 
sevišķi biznesa ļaudīm, kuriem galvenais ir sava labuma 

83



gūšana, tas darbā stāv augstāk pāri visam, tai skaitā pat pāri 
savai sirdsapziņai, patiesumam, mīlestībai un cieņai pret tu-
vākajiem. Vinnēt, dabūt, iedzīvoties un pacelties augstāk uz 
citu rēķina – tas ir viņu galvenais uzdevums. 

Negodīgums ir raksturīgs tiem cilvēkiem, kuri cenšas 
kaut ko dabūt vieglā veidā, nepieliekot pūles, citiem vārdiem 
sakot – zogot (kaut kā, kas tev nepieder, slepena, nelikumīga 
piesavināšanās). Cilvēks, kuram ir svešs godīgums, neap-
grūtina sevi ar domām par to, kā Dieva acīs izskatās tas, ko 
viņš dara, un ņem visu, kas „slikti nolikts” un kas pagadās 
pa rokai, sākot ar naudu, kas izvilkta no sveša maciņa un 
beidzot ar līdzekļiem, kas paņemti no baznīcas kases. 

Negodīgums un ar to saistītā zagšana ir bijusi visos 
laikos, bet šajos, pēdējos laikos, tā ir uzplaukusi milzu 
apmēros. Uz citu rēķina iedzīvoties un vēl jo vairāk –
ņemšana no valsts ir vārda tiešā nozīmē, kļuvusi par 
sērgu. Tas ir skāris ne tikai bijušās Austrumu bloka val-
stis, bet arī šodien plaukstošo rietumu pasauli. Reti kurš 
cilvēks spēj stāties pretim šim kārdinājumam kaut ko pa-
ņemt sev, ja tas ir par brīvu. Iemeslus, lai attaisnotu šādu 
rīcību, nav grūti atrast. Kā argumenti tiek teikti šādi 
vārdi: „Valdība tik un tā mūs daudzās lietās muļķo... Es 
taču maksāju ienākuma nodokļus, kāpēc es nevaru pa-
ņemt kaut ko , kas pieder valstij, tātad, arī man... Strādā-
jot pie sava darba devēja, es viņam vairāk dodu nekā 
ņemu. Tādēļ jau viņš nekļūs nabags, ja es drusku pa-
ņemšu no tā, kas viņam ir pārpārēm... Padomā tikai, vai 
tad uzņēmums (rūpnīca, firma, veikals, noliktava, utt.) 
paliks nabagi, ja padalīsies ar to, ko ražo? Es taču te strā-
dāju, bet „strādnieks ir savas algas cienīgs”. 

Tā, lūk, tiek meklēti attaisnojumi un izskaidrojumi šim 
grēkam, kuru Tas Kungs neieredz, pieskaitot zagļus pie lau-
lības pārkāpējiem, burvjiem, elku kalpiem un slepkavām, 
kuri saskaņā ar Dieva Vārdu Debesu Valstību neiemantos 
(1.Kor. 6:10; Atkl.gr. 21:27, 22:15). 

Skumji, ka zog ne tikai pasaules cilvēki, bet arī Dieva 
bērni. Uz tūkstošiem kristiešu sirdsapziņām, kas dievbijīgi sēž 
baznīcas solos, ir neskaitāms daudzums nozagtu lietu – sākot 

84



ar adatām, diegiem, naglām, dēļiem un visiem iespējama-
jiem pārtikas produktiem, līdz mašīnām, mājām, vasarnī-
cām un būvmateriāliem, kas izmantoti lūgšanu namu 
celtniecībā, kā arī daudz no tā, ko nekaunas saukt par 
„Dieva darbu”. Ne velti ir rakstīts: „Jo akmeņi sienās 
kliegs un koka sijas griestos tiem pievienosies! Bēdas tam, 
kas ceļ pilsētas ar asinsizliešanu un kas pilis uztaisa ar ne-
taisnību!” (Habak. 2:11-12). 

Kur mājvietu ņēmuši negodīgums un meli, tur noteikti 
atrod vietu arī viltība un ļaunprātība, kas nereti nonāk līdz 
nodevībai. 

Viltība – tā ir nepatiesa uzvedība vai nekārtīga attiek-
sme pret kādu, nosliece mānīties un izlikties, lai sasniegtu 
savus nodomus. Arī šo grēku Dievs neieredz un visādos 
veidos brīdina savus bērnus no dažādām tā izpausmēm: 
„Vairi projām no sevis negantību teicēju mutes, un arī lai 
pļāpātāju mutes ir tālu projām no tevis!” (Sal.pam. 4:24); 
„...bet nelietīga ļaunprātība nievātājus galīgi sagraus” 
(Sal.pam. 11:3); „...kam greizi ievirzīta mēle, tas iekritīs ne-
laimē” (Sal.pam. 17:20); „Jo, kas mīl dzīvību un grib redzēt 
labas dienas, tas lai attur savu mēli no ļauna un savas lūpas, 
ka tās nerunā viltu” (1.Pēt. 3:10); „...Viņš satver gudros viņu 
viltībā” (1.Kor. 3:19). 

Viltība ir īpašība, kas raksturīga sātanam, kuru Dieva 
Vārds Svētajos Rakstos tā arī sauc – viltnieks. Tamdēļ, 
tas, kurš sirgst ar šo netikumu, grib viņš to vai nē, līdzinās 
sātanam. 

Nodevība ir ļaunprātība, kas piesegta ar ārišķīgu lab-
vēlības izrādīšanu, bet ļaunprātība – tā ir rīcība vai darbība 
attiecībā pret kādu, kura ir caurstrāvota nejaukiem un ļau-
niem nodomiem ar nolūku sagādāt zaudējumus vai emocio-
nālas traumas. Arī šo grēku Tas Kungs neieredz tieši tāpat 
kā viltību. Par to Bībele runā tieši: „...Tev riebj ikviens, kas 
izlej asinis un dara viltu” (Ps. 5:7); „...Asinskārīgie un viltī-
gie vīri nedzīvos ne pusmūžu” (Ps. 55:24); „Tam Kungam 
ir visniknākās dusmas par viltīgām un nelietīgām sirdīm...” 
(Sal.pam. 11:20); „Kam nelieša sirds, tas neatrod nekur nekā 
laba...” (Sal.pam. 17:20). 

85



Cilvēkus, kuru sirdīs dzīvo nodevība, Dieva Vārds sauc 
par negodīgiem un ļaunprātīgiem, un iesaka no tādiem vai-
rīties: „Daudz dzeloņu un valgu ir aplamam cilvēkam viņa 
dzīves ceļā, bet, kas turas tālu no tiem, tas saglabā savu 
dzīvību” (Sal.pam. 22:5; 12:5,20). 

Nodevība, – tā ir rīcība vai solis, kas izdarīts, pielietojot 
krāpšanos, nodevību un blēdību. Lūk, kādēļ, īpaši negantu, 
sevišķi nekaunīgu, cietsirdīgu rīcība pret tuvāko apzīmē ar 
šādiem izteicieniem: „nodevīgais glaimotājs”, „nodevīgs uz-
brukums”, „nodevīga nodevība”. Šo raksturojumu ir devis 
Pats Dievs, brīžos, kad neuzticība ir gājusi pāri visiem rām-
jiem: „...Es zinu, ka tu esi neuzticams, un ka tevi sauc par 
atkritēju jau no mātes miesām” (Jes. 48:8); „...Kā sieva ir ne-
uzticīga savam draugam, tā arī jūs Man esat bijuši neuzticīgi, 
Israēla nams!” – saka Tas Kungs” (Jer. 3:20); „Tās pravieši 
ir vieglprātīgi, neuzticami cilvēki; tās priesteri sagandē 
svētumu un sagroza bauslību” (Cef. 3:4). 

Vērojot Dieva bērnu rīcību un darbus mūsdienu kris-
tietībā, negribot nāk prātā doma, ka labāku vārdu kā no-
devība, attiecībā uz Dievu un Viņa patiesību diemžēl, 
neizdomāsi. 

Tālāk seko vesela rinda grēku, ko izraisa ļaunošanās 
pret tuvāko. Pie tiem pieder nepatika, naids, ienaids, neie-
cietība, ļauna vēlēšana, atriebība un nogalināšana – visos 
iespējamos veidos. 

Nepatika, antipātijas, – nelabvēlība un nespēja būt 
laipnam, ko cilvēks vairs nespēj noslēpt. Tas izpaužas 
ļaunā izsmiešanā, ņirgāšanās, neatzinīgos vārdos, dzēlī-
gās piezīmēs un visāda veida izlēcienos pret to cilvēku, 
kurš nepatīk. 

Jāsaka, ka nepatika ir viens no labākajiem sātana iero-
čiem, un ar to viņš sakūda cilvēku pret cilvēku. Iesējot kāda 
sirdī nepatiku pret otru, velns ir noķēris viņu uz āķa un vilks 
sev līdzi arvien tālāk un tālāk ļaunuma ceļos: no nepatikas 
pie neieredzēšanas, tad uz naidīgumu, nogalināšanu – tiešā 
vai pārnestā nozīmē. Antipātija ir kā sērkociņš, kurš aizde-
dzina naida ugunskuru, kurš savā ceļā iznīcina visu un kura 
sekas nav paredzamas. 

86



Naids – tās ir pret kādu vērstas spēcīgas naidīguma un 
riebuma jūtas, kas izlejas pilnas rūgtuma naidīgā attieksmē 
vai naidīgumā. Ar to niknumā var sacensties tikai precēto 
greizsirdība. Cilvēks, kuru savā varā ir pārņēmis naids, ir 
spējīgs uz visādu, arī pašu ļaunāko rīcību. Tas burtiski slāpē 
viņu nost, piespiežot darīt kaut ko tādu, kas palīdz viņam iz-
lādēties, piemēram: atklāti apkaunojot, kaunpilni pazemojot, 
publiski ņirgājoties, nežēlīgi izsmejot, cietsirdīgi zākājoties 
un zvērīgi nogalinot. Vērojot sava pretinieka ciešanas, viņa 
skumjas, bēdas, sāpes vai viņam nodarītos zaudējumus, 
nīdējs izjūt ļaunu prieku. 

Ienaids – tas ir tāds saspringts dvēseles stāvoklis, kurā 
jūtas, domas, vārdi un rīcība, attiecībā pret kādu cilvēku, ir 
piepildīts ar nesaskaņām, nepatiku un vēlmi darīt ļaunu. 
Zinot šo cilvēku nelabo noslieci, Dievs jau Mozus laikos brī-
dināja Savu tautu: „Tev nebūs savu brāli ienīst savā sirdī, 
bet pamācīdams pamāci savu tuvāku, lai tev nav viņa dēļ 
jānes grēks” (3.Moz. 19:17). Galēja nepatika un naids iz-
paužas naidīgumā, kura dēļ cilvēki gadiem un gadu desmi-
tiem viens ar otru strīdas un karo. 

Diemžēl, šis ļaunums ir izplatīts it visur, sākot no vienas 
ģimenes locekļiem un beidzot ar starptautiskajām attiecī-
bām. Ja šāda parādība ir redzama pasaules cilvēku starpā, 
tad tas ir pilnībā saprotams, jo, kur valda ļaunuma gars, tur 
nevar būt miers. Bet, ja tieši tas pats notiek kristiešu vidū, 
kuri zina, ko par to saka Svētie Raksti, tad to ir grūti saprast. 

Ak, cik gan, starp vienas vietējās draudzes locekļiem, 
var būt slēpta un tieša naidīguma! Cilvēki nevēlas iet uz 
dievkalpojumiem, lai nebūtu jāsatiekas ar tiem, kurus viņi 
„nevar paciest”. Ticīgi radinieki vairās viens no otra, pat ga-
diem nesatiekas, tādēļ ka kāds konflikts vai garīgo jautājumu 
dažāda sapratne, ir kļuvuši par iemeslu viņu naidam. Ir jā -
brīnās, cik tālu var aiziet Dieva bērni, zinot otro bausli: 
„...tev būs savu tuvāku mīlēt kā sevi pašu” (Mat. 22:39). 

Naidīguma iemeslu ir ļoti daudz, bet par visu to būtību 
labi ir teikts Svētajos Rakstos: „No kurienes kari, no kurie-
nes cīņas jūsu starpā? Vai ne no turienes, no kārībām, kas 
cīnās jūsu locekļos?” (Jēk. 4:1). Dieva Vārds neiziet ne uz 

87



kādiem kompromisiem un neatzīst mūsu paskaidrojumus un 
attaisnojumus, bet nosauc naidīguma un šķelšanās galveno 
iemeslu – mūsu „ES” ar visām tā prasībām, ļaunām kārībām, 
kas atnes nelaimes un sabrukumu. 

Ja cilvēka sirds ir piepildīta ar ienaidu, viņam ļoti rak-
sturīgi ir būt nesamierināmam. Tā ir uzvedība, kura nepie-
ļauj nekādu izlīgšanu, saskaņu vai savstarpēju sapratni. 
Naids un naidīgums veido labvēlīgu augsni ļauna vēlēšanai, 
atriebībai un pat nogalināšanai. 

Vēlēt ļaunu – tā ir slepena vēlme, lai kādam notiktu 
nelaime, lai ciestu zaudējumus, lai piedzīvotu neveiksmi. 
Šīs jūtas izsauc ne tikai naids un naidīgums, bet arī skau-
dība un greizsirdība. Ilgi sevī nēsāta ļauna vēlēšana, īpaši 
sakāpinātu jūtu brīžos, var izlauzties lāstu vārdos („Lai 
tev...!” un „esi tu nolādēts!...”), vai arī ar ļaunām, atrie-
bīgām darbībām. Tā sākas atriebība, kura savā aklumā 
ir gatava sagraut savā ceļā visu. Cilvēks, kuru tā virza, ir 
briesmīgs un neiegrožojams. Viņš zaudē kontroli pār sevi, 
pārstāj saprātīgi spriest un domāt. To zinot, Tas Kungs 
brīdina neiekrist šādā stāvoklī, bet dot iespēju Viņam at-
jaunot taisnību: „Neatriebieties paši, mīļie, bet atstājiet 
vietu Dieva dusmībai, jo ir rrakstīts: Man pieder atrieb-
šana, Es atmaksāšu, saka Tas Kungs” (Rom. 12:19); 
„Man pieder atriebšana un atmaksa, kad viņu kāja slīdēs; 
jo tuvu klāt ir viņu posta diena, un tas, kam jānāk, steig-
šus tuvojas” (5.Moz. 32:35). 

Savā ļaunumā, naidā un atriebībā cilvēks kļūst spējīgs 
uz slepkavību, tas ir – apzināti, ļaunprātīgi atņemt kādam 
dzīvību. Protams, nogalināšana var būt arī bez iepriekšēja 
nodoma. Tad nāve iestājas ne kāda vainas dēļ, bet neuzma-
nības vai nelaimes gadījuma dēļ. Ar šādiem gadījumiem mēs 
sastopamies dzīvē, lasām avīzēs, dzirdam pa radio un tele-
vīziju. Bet, mums, kristiešiem, vajadzētu vairāk pārdomāt 
par citām atriebības izpausmes formām. 

Savu tuvāko nogalināt var ar kādu smagu, satriecošu 
vēsti vai ar ļaunu, cietsirdīgu vārdu, tā iegrūžot cilvēku bez-
izejas un galējas bezcerības stāvoklī. Tieši šis nogalināšanas 
veids cilvēku starpā ir sastopams visbiežāk. Tas notiek ne 

88



tikai pasaules ļaužu vidū, bet arī pie tiem, kuri sevi sauc par 
Dieva bērniem. Līdzīgi kā šaujamais, duramais vai grieža-
mais ierocis, mēle ir spējīga iecirst tik nāvējošu brūci, ka 
cilvēks nekad vairs neatžirgst. 

Tā kā par mēles grēkiem iepriekš jau bija pietiekoši ru-
nāts, tad vairs neatkārtosimies. Gribētos vien vēl piebilst, ka 
ļauni, dzēlīgi, cietsirdīgi vārdi īpaši nāvējošu spēku iegūst 
tad, kad tie izlido no to mutes, kurus mēs mīlam un kuri 
mums ir dārgi. Ja vārdus „es neieredzu tevi” izteiks svešs 
cilvēks vai tāds, kurš mums neko daudz nenozīmē, tad tas, 
kaut arī būs nepatīkami un rūgti, tomēr nedarbosies kā nazis, 
kas mums ietriekts no mugurpuses. Ja tos pašus vārdus vīrs 
pateiks sievai vai sieva vīram, vai vecāki dzirdēs no saviem 
bērniem, tad tie noskanēs kā pērkona grāviens, satricinās un 
burtiski iznīcinās uzticamo un mīlošo dvēseli. Jā, patiesi, ar 
mēli var nogalināt... Kaut mēs par šo ievainojošo ieroci labi 
zinām, par tā bīstamību bieži aizmirstam. Brīžiem kādos 
dzīves krīzes momentos mēdzam to pielietot apzināti. 

Cik gan reizes, izkliedzot uz savu tuvāko cietsirdīgus 
vārdus, mēs aizcērtam aiz sevis durvis un atstājam viņu ar 
ievainotu un sāpošu sirdi, bet vēlāk, it kā nekas nebūtu no-
ticis, atgriežamies un tēlojam, it kā nekas nebūtu bijis! Tāda 
rīcība ir ne tikai cietsirdīga, bet arī necilvēcīga. Var vien pa-
brīnīties, līdz kādam aklumam savā egoismā, prasīgumā un 
ļaunumā var nonākt. Un tas viegli pāraug naidā, kurš jebkurā 
brīdī var pamudināt uz slepkavību. 

Kāda ticīga māsa, vakara stundā, karsti strīdējās ar savu 
paziņu un savā naidā izteica visu to, ko par viņu domāja. 
Tajā pašā naktī tas Kungs parādīja viņai šādu sapni. Viņa re-
dzēja, ka kaut kāda sieviete, līdzīga raganai, ar nazi rokās 
dzinās pakaļ novārgušai, slimai aitiņai. Kad viņa beidzot 
panāca savu upuri, tā satvēra to aiz kakla un ietrieca nazi 
tieši sirdī. Atskanēja sirdi plosošs kliedziens, un tajā pašā 
brīdī aina izmainījās. Tagad raganas vietā stāvēja viņa pati 
un asinīm notraipītās rokās turēja ne aitiņu, bet to sievieti, 
kuru dažas stundas atpakaļ ievainoja ar saviem vārdiem. No-
asiņojošā sieviete mirstot ar mēmu pārmetumu acīs skatījās 
viņā un pamazām slīga pie zemes. Šausmu kliedziens izlauzās 

89



no gulētājas mutes, un viņa, aukstiem sviedriem klāta, pa-
modās, būdama gatava skriet pie tās, pret kuru bija tik ne-
saudzīga. Cik gan liels bija viņas izmisums, kad nākošajā 
rītā, ierodoties pie tās sievietes mājās, uzzināja, ka nelaimīgā 
naktī nomira ar miokarda infarktu. Tā tika izdarīts šis baisais 
noziegums, par kuru zināja tikai pati slepkava. Varam iedo-
māties, kādas sajūtas viņu pavadīja visu atlikušo dzīvi, ap-
zinoties, ka mirušās asinis tiks atprasītas no viņas. 

Draugi, bet cik reizes savās dzīvēs jūs, līdzīgi šai sie-
vietei, varējāt kļūt par potenciāliem noziedzniekiem? Un pat, 
ja šie nelaimīgie upuri nemira no asinsizplūduma smadzenēs 
vai miokarda infarkta, viņu asinis neredzamā veidā tik un tā 
tika izlietas. Vai tiešām mūsos neiedveš bailes atmaksa, kas 
mūs gaida mūžībā?! Vai tiešām mēs neesam nākuši pie prāta, 
dzirdot Bībeles vārdus: „Katrs, kas savu brāli ienīst, ir slep-
kava...” (1.Jņ. 3:15)? 

Ar ļaunu un cietsirdīgu vārdu cilvēku var ne tikai aiz-
vainot, bet arī ievainot. Ka tas tā ir, mēs visi labi zinām, jo, 
vai nu esam to izjutuši uz savas ādas, vai arī vērsuši pret 
kādu. Tomēr pats skumjākais ir tas, ka ievainojam jau nevis 
savus konkurentus, sāncenšus vai ienaidniekus, bet tos, kuri 
mums ir vistuvākie uz pasaules. Tieši pret viņiem, kuri mūs 
mīl un dara mums labu, savos vārdos mēdzam būt īpaši ciet-
sirdīgi. Bet apzināmies mēs to tikai tad, kad viņu vairs nav. 
Tieši tad mēs viņus novērtējam tā, kā viņi to bija pelnījuši 
dzīves laikā. Bet, lai viņiem to pateiktu un kaut ko labotu, ir 
jau par vēlu. Lūk, tamdēļ, pirms ļaujam ļaunam vārdam no-
rauties no mūsu mēles, uz sekundi apstāsimies, padomāsim 
par iespējamām sekām un labāk neteiksim neko. Kļūsim 
labāki ne ar vārdiem, bet ar darbiem. 

Viena no lielas pacietības izpausmēm, pieskaitāmām 
Svētā Gara augļiem, ir žēlsirdība un pacietīga attieksme pret 
to, kas cilvēku uzvedībā mums liek kļūt neiecietīgiem. 
Bet tas nozīmē, ka mēs nevaram būt ātri aizkaitināmi un 
karstgalvīgi, nedrīkstam izmantot ļaunus, graujošus vārdus, 
tā cenšoties atriebties tiem, kuri mums ir nodarījuši sāpes. 
Žēlsirdība – tā ir laba, maiga cēlsirdīga attieksme pret 
tuvākiem, gatavība viņiem palīdzēt, izrādot uzmanību un 

90



līdzcietību. Tieši tā mūs māca Dieva Vārds: „Bet beidzot 
esiet visi vienprātīgi, līdzcietīgi, brālīgi, žēlsirdīgi, pazemīgi, 
neatmaksādami ļaunu ar ļaunu, nedz zaimus ar zaimiem, tur-
pretim svētījiet, jo uz to jūs esat aicināti, lai jūs iemantotu 
svētību” (1.Pēt. 3;8-9) un „Par visām lietām lai jums būtu 
sirsnīga mīlestība citam pret citu, jo mīlestība apklāj grēku 
daudzumu. Esiet viesmīlīgi cits pret citu bez kurnēšanas. 
Kādu katrs dāvanu saņēmis, ar to kalpojiet cits citam, kā labi 
dažāda veida Dieva žēlastības namturi” (1.Pēt. 4:8-10). 

Tā kā Dievs savā žēlsirdībā un pacietībā ir „laipns pret 
nepateicīgajiem un ļaunajiem”, ka Viņš „liek lietum līt pār 
taisnajiem un netaisnajiem”, tā arī mums, esot Viņa bērniem, 
pret saviem tuvākajiem, lai kādi viņi būtu, ir jāizturas pēc 
Viņa dotā parauga – ar mīlestību, labsirdīgi un krietni. 

Kalna sprediķī Jēzus mācīja ļaudis, sacīdams: „Svētīgi 
žēlsirdīgie, jo tie dabūs žēlastību” (Mat. 5:7). Dieva žēlastība 
izpaužas tā, ka Viņš mūs atbrīvo no soda, kuru mēs esam 
pelnījuši. Tā ir Viņa līdzcietība pret mums, Viņa labestība 
un līdzcietība pret vājiem, nespēcīgiem un slimiem, tiem, 
kuri mokās savās dvēselēs, apzinoties savus grēkus un no-
žēlojot tos. Būdams tāds, Viņš rāda mums piemēru, lai arī 
mēs būtu žēlīgi pret citiem. Mēs visi zinām līdzību par žēl-
sirdīgo samarieti, kurš parādīja līdzcietību un žēlsirdību cil-
vēkam, kurš bija nonācis nelaimē (Lk. 10:30-37). Katrs no 
mums top viņam līdzīgs, darot tāpat savam tuvākajam. Mēs 
parādām žēlastību, ja piedodam vainīgajam, pabarojam iz-
salkušos, apģērbjam nabadzīgos, apkopjam slimos, apmek-
lējam atraitnes un bāreņus, raudam ar raudošiem, nesot viņu 
nastas. Izrādot žēlastību, mēs atsakāmies atriebties saviem 
pāridarītājiem un paužam līdzjūtību un līdzcietību pret kri-
tušajiem. Mēs attiecamies ar mīlestību un labvēlību pat pret 
tiem, kuri mums ir nepatīkami, kuri, spriežot cilvēcīgi, to 
absolūti nav pelnījuši. Tādu attieksmi Dievs novērtē augstāk 
par jebkuru upuri un dāvanu, apsolot par to īpašu balvu: 
„...tie dabūs žēlastību” (Mat. 5:7). 

Centīsimies neaizmirst arī par pateicību. Mēs paši ātri 
apvainojamies, ja kādam sniedzot palīdzīgu roku, nesagai-
dām pretī pat elementāru pieklājību ar vārdiņu „paldies”. 

91



Taču tieši  tas dod mums iespēju saprast, ko jūt citi, kad mēs, 
pieņemot no viņiem palīdzību vai pakalpojumu, aizmirstam 
viņiem izteikt mūsu atzinību. Kas gan var būt vienkāršāk? 
Rokasspiediens, pateicīgs skatiens, telefona zvans vai vēs-
tule ar labiem vārdiem, – un cilvēkam kļūst silti ap sirdi. 
Mēs mēdzam būt tik izklaidīgi, ka nespējam atrast 20-30 mi-
nūtes, lai piezvanītu, uzrakstītu vai atrastu kādu labu vārdu 
kāda grūtajā situācijā. To apzinoties, ir jāķeras pie pašdis-
ciplīnas un mērķtiecīgi jāizstrādā sevī ieradums pateikties 
un paust savu atzinību, darot to cik iespējams ātri, neatliekot 
uz rītdienu un nākamo dienu, kas nereti ievelkas dienās, ne-
dēļās, mēnešos, gados. 

Labi būtu, ja mēs savā dzīvē kā likumu ieviestu vārdus: 
„...un neturiet ļauna savā sirdī cits pret citu!” (Cak. 7:10). 
Ja izpildīsim šo, tad nevarēsim runāt sliktu par savu tuvāko, 
neizteiksim kritiskas piezīmes par viņu citiem, bet, pavisam 
pretēji, – runāsim tikai labu un lūgsim par viņu, ja mūsu 
starpā ir stājies šķērslis. Jo, mēs „...esam Viņa darbs, Kristū 
Jēzū radīti labiem darbiem, kurus Dievs iepriekš sagatavojis, 
lai mēs tajos dzīvotu” (Efez. 2:10). Ticiet, nemaz nav grūti 
atrast iespēju darīt labu. Mums visapkārt ir tik daudz to, ku-
riem ir nepieciešama palīdzība, sapratne, līdzdalība, līdzcie-
tība un līdzjūtība. Aizejiet pie viņiem. Neatlieciet to uz 
rītdienu, tādēļ, ka jūs gaida šodien. Kļūstiet par Dieva Vārda 
darītājiem: „Brāļu mīlestība jūsu starpā lai ir sirsnīga” 
(Rom. 12:10). Vai tad mēs neesam aicināti „priecāties ar 
priecīgajiem un raudāt ar tiem, kas raud” (Rom. 12:15)? Jo 
katrs no mums ir saņēmis kādu īpašu dāvanu no Dieva, lai 
varētu kalpot citiem. Tā var būt pamācīšana, dāvāšana, lab-
darība, aizlūgšanas, mācīšana vai dvēseļu aprūpe. Atdodot 
sevi citiem, mēs iegūstam prieku par savu noderīgumu. Jo 
dzīve, kas nodzīvota tikai sev, ir veltīga un bezmērķīga. 

Dzīvojot uz zemes, Tas Kungs aicināja mūs nest citiem 
mieru: „Svētīgi miera nesēji, jo tie tiks saukti par Dieva bēr-
niem” (Mat. 5:9). Virs zemes visos laikos, cilvēku attiecībās 
ir bijis ienaids, naids, ļaunums, cietsirdība un vardarbība. 
Tas viss ir izpaudies nepārtrauktos karos. Tādēļ Jēzus aici-
nāja Savus bērnus, visur, lai kur viņi ietu, nestu mieru, uz 

92



ļaunumu atbildot ar labu, tā kā to korintiešiem mācīja apus-
tulis Pāvils: „..Mūs lamā, un mēs svētījam; mūs vajā, un mēs 
paciešam” (1.Kor. 4:12). Tad nu mācīsimies arī mēs būt par 
miera nesējiem. Visapkārt ir tik daudz cietsirdības un ļau-
numa, ka dvēseles ir piekusušas, un alkst pēc mīlestības un 
labestības, līdzīgi kā izkaltis tuksnesis gaida lietu. 

Ja atveram Bībeli un izejam cauri Tās lapaspusēm, tad, 
lūk, ko viņa teiks par to, kādām ir vai nav jābūt mūsu attie-
cībām ar savu tuvāko: „Tev nebūs nepatiesu liecību dot pret 
savu tuvāku” (2.Moz. 20:16); „Tev nebūs iekārot sava tu-
vāka namu... ...sievu, ...kalpu, ...kalponi, ...vērsi, ...ēzeli, 
nedz ko citu, kas tavam tuvākam pieder” (2.Moz. 20:17); 
„Un, ja kāds aizņemas ko no sava tuvākā..., tad tas jāatlī-
dzina” (2.Moz. 22:13); „Nolādēts, kas pārceļ sava tuvāka 
robežas!” un „Nolādēts, kas savu tuvāku slepeni nosit!” 
(5.Moz. 27:17, 24); „Tev nebūs pievilt savu tuvāku un 
nebūs viņu aplaupīt... Jums nebūs pieļaut tiesā netais-
nību..., bet tev būs savu tuvāku mīlēt kā sevi pašu...” 
(3.Moz. 19:13,15.18 un Rom. 13:9); „Nelolo nekādu 
ļaunu nodomu pret savu tuvāku, kas uzticībā pret tevi pie 
tevis dzīvo” (Sal.pam. 3:29); „Kas savu tuvāko nicina, tas 
grēko...” (Sal.pam. 14:21); „Mīlestība tuvākajam ļaunu 
nedara...” (Rom. 13:10); „Ikviens mūsu starpā lai dzīvo 
par patiku savam tuvākajam, viņam par labu, lai to celtu” 
(Rom. 15:2); „Tāpēc atmetiet melus un runājiet patiesību 
ikviens ar savu tuvāko...” (Efez. 4:25), u.c. 

Visai iespējams, ka lasītājs, kurš ir aizķerts viņa sāpī-
gākajā vietā, teiks: „Jā, bet vai nevarētu būt tā, ka kāds no 
maniem tuvākajiem attiecībā pret mani rīkojas netaisni. 
Kāpēc tikai man ir jāatzīst savas kļūdas un jāuzskata sevi 
par vainīgu, ja daru kaut ko nepareizi. Tajā pašā laikā citi, 
attiecībā pret mani, rīkojas daudz sliktāk?!...” 

Ko lai saka? Mūsu „ES”, vienmēr vēlas attaisnoties. Un 
viņš izvēlas pašu īsāko un vieglāko ceļu – salīdzina sevi 
nevis ar tiem, kas labāki, bet ar tiem, kas sliktāki par mums. 
Tā kā uz pēdējo vārdu, rīcības un reakciju fona mēs iz-
skatāmies ne pārāk slikti, tad mūsu sirdsapziņa visai ātri 
nomierinās. Taču, tas izskatītos pavisam citādāk, ja mēs 

93



salīdzinājumam ņemtu tos, kuri, arī esot miesā, tomēr vien-
mēr paliek par Dieva bērniem, jo nes sevī cēlu garu. Tādus 
piemērus var atrast ne tikai Bībelē, bet arī mūsdienās, ja vien 
uzmanīgi pavērojam tos, kas dzīvo mums apkārt. Iespējams, 
viņu nav visai daudz, bet viņi ir, un tieši viņu esamības fakts 
šajos pēdējos, ļaunajos laikos, nedod mums iespējas attais-
not sevi un mūsu slikto dzīvi. 

Neviens nestrīdas, ka mūsdienās būt par īstenu Dieva 
bērnu, uzticīgu Bībelei, nav viegli. Grūti – jā, bet ne neie-
spējami. Un tas, kādi mēs būsim, ir atkarīgs tikai no mums. 
Tas atkarīgs no ceļa, kuru mēs izvēlēsimies, lai sekotu Tam 
Kungam; vieglo ceļu ar melīgām cerībām un pašapmierinā-
tību, vai grūto – ar cīņām, un esot līdz ar Kristu krustā sis-
tam, ik dienas likt nomirt savam „ES”. Tāpat kā Vecās 
Derības taisnajiem Enoham, Noa, Ījabam un Ābrahamam 
apkārtējā ļaunā pasaule Dieva priekšā netraucēja staigāt tais-
nībā, tā arī mūsdienu ļaunums, cietsirdība, naids, meli un 
nešķīstība nevar būt par šķērsli, lai mēs dzīvotu taisnīgi, tīri 
un svēti tā, kā to vēlas mūsu Kungs. 

94



95

5. nodaļa 
 

Naudas kārība – visu ļaunumu sakne. 
 

Kulturālās sabiedrībās no laika gala nav pieņemts runāt 
par naudu. Ja kāds izrādītu ziņkāri un pajautātu otram, kādi 
ir viņa ienākumi vai alga, to uzskatītu par netaktiskumu un 
neaudzinātību. Kaut austrumu bloka valstīs, kur valdīja 
sociālistiskā sistēma, divdesmitajā gadsimtā daudzi tajā 
neredzēja neko nosodāmu, taču rietumu valstīs tas vienmēr 
ir bijis kas nepieļaujams. Tādi ir etiķetes noteikumi. 

Pamatvilcienos cilvēka dzīves ārējās sfērās noteikumi 
ir noteikumi. Kas attiecas uz dzīves iekšējo sfēru, tad tur 
finanšu jautājumi svarīguma ziņā aizņem gandrīz pašu 
galveno vietu, nodarbinot cilvēka domas, vēlēšanās un 
tieksmes. Dažiem cilvēkiem nauda kļūst pat par visas dzīves 
mērķi un jēgu, mudinot veikt prettiesiskas darbības: no krāp-
šanas un sīkām zādzībām līdz slepkavībām un citiem sma-
giem pārkāpumiem. Tūkstošiem karstgalvju, kas dzinās pēc 
zelta, naudas un bagātības, nolika savas galvas tur, kur cen-
tās to atrast. Senos laikos, kad tika atklātas jaunas dārgme-
tāla raktuves, „zelta drudzis” padarīja cilvēkus vai trakus, 
atņemot veselo saprātu, veselību un dzīvību. 

Ar naudu civilizēta cilvēka prātā ir saistīts gandrīz viss: 
labklājība, vieta sabiedrībā, cilvēku atzinība, brīva pieeja 
visāda veida baudām un izklaidēm, ceļš uz slavu un varu, 
vienkārši sakot – tas, ko cilvēki sauc par laimi. Kaut dzīve 
atkal un atkal pierāda pretējo, cilvēka psiholoģija tik un tā 
nemainās. Vēsture atkārtojas: tie, kas tiecas pēc bagātības, 
sadeg tās ugunīs kā tauriņi, kas skrien uz gaismu. 

Salamans, kurš Bībelē minēts kā bagātākais visu laiku 
un zemju ķēniņš, reiz teica, ka „Kas palaižas uz savu bagā-
tību, tas ies bojā, bet taisnīgie zaļos kā augoša koka lapas” 
(Sal.pam. 11:28). Šo, senos laikos teikto vārdu patiesums 
apstiprinās arī šodien. Nauda bruģē ceļu uz godu un atzinību, 
par to pērk mantu, amatu, stāvokli sabiedrībā, popularitāti 
un slavu, par to iegādājas visu, izņemot sirdsmieru un 
patiesu laimi. Arvien pieaugošā vēlēšanās iegūt vairāk un 



vairāk, dzemdina cilvēkā nepiesātināmu alkatību. Vēlēšanās 
kļūt bagātam kļūst par cilvēka virzošo spēku. Bet gadi iet, 
un reiz viņš saprot, ka ne veiksme, ne popularitāte, ne nauda, 
ne materiālās bagātības, ne neierobežotās iespējas nedod 
apmierinājumu. 

Pirmajā vēstulē Timotejam, pamācot savu garīgo dēlu 
un nododot viņam savu vareno garīgo pieredzi, apustulis Pā-
vils saka: „Patiesi, lielu ieguvumu dod dievbijība ar pieti-
cību, jo mēs nenieka neesam pasaulē ienesuši, tāpēc arī 
nenieka nevaram iznest; bet, kad mums ir barība un apģērbs, 
tad ar to mēs pietiksim. Bet, kas grib tapt bagāts, krīt kārdi-
nājumā un valgā un daudzās bezprātīgās un kaitīgās iegribās, 
kas gāž cilvēkus postā un pazušanā. Jo visa ļaunuma sakne 
ir mantas kārība; dažs labs, tiekdamies pēc tās, ir nomal-
dījies no ticības un pats sev nodarījis daudz sāpju. Bet tu, 
Dieva cilvēks, bēdz no šīm lietām: dzenies pēc taisnības, 
dievbijības, ticības, mīlestības, pacietības, lēnprātības... 
Tiem, kas ir bagāti tagadējā pasaules laikmetā, piekodini, lai 
viņi nebūtu augstprātīgi un neliktu cerību uz nedrošo bagā-
tību, bet uz Dievu, kas mums dod visu bagātīgi baudīt; lai 
viņi darītu labu, būtu bagāti labos darbos, devīgi, nesavtīgi, 
uzkrādami sev labu mantas pamatu nākamai dzīvei, ka ie-
gūtu īsto dzīvību” (1.Tim. 6:6-11, 17-19). 

Šajā fragmentā ir dots īss, bet precīzs un pareizs rakstu-
rojums vienam no cilvēku vidū visizplatītākajam grēkam – mī-
lestībai uz naudu: „Jo visu ļaunumu sakne ir mantas kārība”. 

Aprakstot šo garīgo slimību, Pāvils sāk ar atgādinājumu 
par to, ka, ienākot šai pasaulē, mēs neko neienesam. Tas pa-
tiesi tā ir. Jaundzimušais šai pasaulē ienāk maziņš, bezpalī-
dzīgs un pilnīgi plikiņš. Vien tikai pēc piedzimšanas kādas 
gādīgas rokas uzvelk viņam pirmās drēbītes. Kad cilvēks ir 
nogājis savu ceļu virs zemes un dodas mūžībā, arī tad viņš 
neko nevar paņemt līdzi. Un atkal kādas gādīgas rokas uz-
velk viņa nedzīvajai miesai mirstamās drēbes, kuras visai 
drīz zemē sapūs un atsegs kailo, sadalījušos miesu. Tā ap-
stiprinās taisnā Ījaba vārdi: „Kails es esmu nācis no savas 
mātes klēpja, un kails es atkal aiziešu...” (Īj. 1:21). Vēlāk šos 
vārdus gandrīz precīzi atkārto gudrais Salamans mācītājs: 

96



„Kailam, kāds viņš nācis no mātes klēpja, tādam viņam atkal 
jāaiziet, un viņš nevar pat arī ne to vismazāko līdzi paņemt 
no savu pūliņu ieguvuma, lai to paturētu savā īpašumā” 
(Sal.māc. 5:14). 

Tāds ir cilvēka stāvoklis attiecībā uz mantiskiem la-
bumiem viņa dzīves sākumā un nobeigumā. Tomēr starp 
piedzimšanu un nāvi aina ir pavisam citāda. 

Dzīves laikā katrs no mums ir aizņemts ar krāšanu, un 
šim „vajag... vajag...” nav gala. Jau pavisam maziņam jaun-
dzimušajam vajadzību ir tik daudz. Viņam ir vajadzīgi au-
tiņi, krekliņi, rāpulīši, jaciņas, biksītes, zeķītes, zeķbikses, 
kurpītes, mantiņas, gultiņas, gultas lietas, higiēnas līdzekļi, 
bērnu pārtika un daudz kas cits. Bērnam augot, vajadzības 
arvien pieaug. Kad viņš iemācās staigāt un runāt, tad sāk 
prasīt, bet reizēm pat pieprasīt, lai viņam nopērk to vai kaut 
ko citu. Tad paliek par maz ar vienu lelli vai mašīnu. Viņam 
vajag vēl, vēl un vēl. Tā nu sanāk, ka tieksme krāt mūsos iz-
paužas jau no mazotnes. Tā ir nodota ar tēva sēklu un mātes 
pienu. Tas turpinās no paaudzes uz paaudzi. 

Protams, dzīvē cilvēkam patiesi daudz ko vajag. Ir jā-
apģērbjas, jāpaēd, ir vajadzīga gulta, kur gulēt un māja, lai 
būtu, kur dzīvot, vajadzīgs darbs, lai varētu nopelnīt iztiku 
un tā tālāk. Šo vajadzību sarakstu var turpināt un turpināt. 
Un savā tieksmē dabūt šo „vajag”, mēs aizmirstam Rakstu 
vārdus: „Bet kad mums ir barība un apģērbs, tad ar to mēs 
pietiksim” (1.Tim. 6:8). Bet šis „pietiksim”, vai, citiem vār-
diem sakot, apmierinātība un pateicība par to, kas jau ir, 
mums kādreiz nav, tādēļ ka mūsu vēlēšanās sniedzas daudz 
tālāk par to, kas ir nepieciešams. Tā nu sanāk, ka šos apus-
tuļa Pāvila vārdus reti kurš ņem nopietni. Mēs uzskatām, ka 
ar ēdienu un maizi ir par maz, lai varētu normāli dzīvot un 
būt apmierinātiem. Mēs vienkārši nepieņemam Bībeles pa-
domu, kas runā par to, ka „Patiesi, lielu ieguvumu dod diev-
bijība ar pieticību”, un turpinām krāt sev jaunus un jaunus 
„dārgumus”. 

Apmierinātam cilvēkam ir tas, ko nevar nopirkt ne par 
kādu naudu. Dieva vīrs E. Stenlijs Džons reiz ir teicis: „Viss 
pieder tam, kurš neko nealkst. Ja viņam nav nekā, viņam 

97



pieder viss, ieskaitot pašu dzīvi... Viņš ir bagāts, bet ne ar 
savas mantas daudzumu, bet ar savu iegribu niecīgumu”. 

Cilvēka loģika ir tāda, ka tas nevar saprast Kristus 
vārdus, kad Viņš teica, lai mēs nezūdāmies par to, „ko ēdī-
sim un... ar ko ģērbsimies” (Mat. 6:25). Mēs neesam spējīgi 
saprast kā tas ir – nedomāt par katras dienas vajadzībām. 
Tas taču ir tas, bez kā mēs nespēsim pat izdzīvot! Bez tam, 
kas gan te neprātīgs, ja cilvēks uztraucās par finansiālo 
nodrošinājumu vecumdienām vai atliek naudiņu „nebaltai 
dienai”? Nevar taču dzīvot pārāk bezrūpīgi, vieglprātīgi 
un bezatbildīgi! Jā, un vai tad tas ir grēks pelnīt naudu un 
gādāt par savu miesu? Vai tad tā nav nepieciešamība un 
mūsu tiešs pienākums? Vai tiešām tas Kungs mūs var par 
to nosodīt?!... 

Ja vēršamies pie Bībeles, tad viss uzreiz top skaidrs, ka 
tā nekādā gadījumā mums neaizliedz pelnīt naudu. Tieši 
otrādi – tā mūs aicina uz to. Apustulis Pāvils visu laiku 
pats sev pelnīja iztiku un ieteica to darīt arī citiem, sakot: 
„...ja kas negrib strādāt, tam arī nebūs ēst” (2.Tes. 3:10). Un 
ne tikai, – Viņš mācīja strādāt, nedomājot tikai par savām, 
bet arī par citu vajadzībām: „...bet lai labāk cenšas sev sa-
gādāt godīgu iztiku ar savu roku darbu, lai būtu, ko dot tam, 
kas ir trūkumā” (Efez. 4:28). 

Runa jau nav par to, ka mums ir nauda, bet par to, kā 
mēs attiecamies pret to; vai tā kalpo mūsu vajadzībām, vai, 
pārlieku mīlot to, mēs kalpojam viņai. Te nu ir tikai divas 
iespējas: vai nu tā būs mūsu kalps vai kungs. Tātad pelnīt 
naudu ir pareizi, bet to mīlēt ir grēks. Ļoti bīstami ir, ja tā 
kļūst par mūsu galveno mērķi un sapņu objektu, tādēļ ka mēs 
tad ļoti ātri kļūsim par šī „zelta teļa” vergiem. 

Kad mēs pelnām naudu, nedrīkst par katru cenu cens -
ties to dabūt pēc iespējas vairāk. Pārpūle darbā, dzenoties 
pēc lielākas algas, negatīvi atsaucas ne tikai uz veselību, bet 
arī uz garīgo dzīvi, lūgšanām un kalpošanu Tam Kungam. 
Ļoti bieži tas ietekmē arī ģimenes atmosfēru. Jo nekādi ma-
teriālie labumi, kas iegādāti ar naudas palīdzību, nevar aiz-
stāt harmoniju ģimenē, savstarpējo sapratni un uzmanību, 
ko veltām tuvākajiem. 

98



Gādājot iztikas līdzekļus, nevar kļūt par to kalpu, sa-
sirgstot ar vēlmi krāt, kas ir spējīgi ievest verdzībā un garīgi 
izkaltēt mūsu dvēseli. Ne velti Dieva Vārds saka, ka nav 
iespējams kalpot diviem kungiem: Dievam un mamonam, 
tas ir – bagātībai (Mat. 6:24). 

Vēl ir kas, ko vajag atcerēties, pelnot naudu: ir sva-
rīgi, lai tā būtu nopelnīta godīgā veidā. Tādēļ, ka nauda, 
kas ir iegūta negodīgā ceļā, aizplūdīs kā ūdens un būs par 
lāstu nevis svētību. Sevišķi svarīgi, lai to zinātu kristietis. 
Viņam ir nepieļaujami pelnīt naudu, izmantojot mānī-
šanos, visādas mahinācijas, viltībiņas un neprecizitātes, 
piemēram, izvairīšanās no nodokļu maksāšanas, nepareiza 
izdarītā darba uzskaite, ražošanas materiālu izmantošana 
savām vajadzībām. 

Visos laikos cilvēki ir ļoti dažādi attiekušies pret naudu. 
Vecās Derības laikos gudrais Agura Dievam lūdza, lai nedod 
viņam ne bagātību, ne nabadzību (Sal.pam. 30:7-9). Bagā-
tais jauneklis nebija spējīgs atteikties no savas bagātības un 
tādēļ nevarēja sekot Jēzum (Mat. 19:16-22). Ananija un Sap -
fira finanšu jautājumos ķērās pie meliem un samaksāja ar 
savu dzīvību (Ap. d. 5.nod.). Burvis Sīmanis par naudu gri-
bēja nopirkt Svētā Gara spēku un tik tikko izvairījās no 
barga soda (Ap. d. 8:9-24). Apustulis Pāvils varēja dzīvot 
gan ar naudu, gan bez tās: „Es protu būt zems, protu arī dzī-
vot pilnībā...” (Filip. 4:12). 

Tāpat ir arī mūsdienās. Lai iegūtu vairāk naudas, cilvēki 
izmanto visādas iespējas. Tie, kuri spēlē loto un pērk loteri-
jas biļetes, sapņo par „laimīgo” skaitli, kas atnesīs vinnestu 
un dos visas iespējas piepildīt ilgi lolotos sapņus. Tie, kuri 
cenšas dabūt „vieglo naudu”, kļūst par azarta pārņemtiem 
kazino un spēļu automātu apmeklētājiem. Viņi nesaprot, ka 
ir uzķērušies uz sātana āķa, kurš tādā veidā jau ir iznīcinājis 
daudzas dvēseles. Biznesa cilvēki dažkārt ir gatavi uz visu, 
lai palielinātu savus ienākumus. Ceļotmīlētāji visu gadu 
strādā dienu un nakti, lai atvaļinājumā varētu braukāt pa pa-
sauli un neko sev neliegt. Bagātie dzīvo ar domām, kā izde-
vīgāk ieguldīt savu kapitālu un tā pavairot savu bagātību. 
Viņi visi uzskata, ka nauda dod laimi, kaut Dieva Vārds uz 

99



to skatās savādāk: „...jo neviens nedzīvo no tam, ka viņam 
ir daudz mantas” (Lūk. 12:15), „Bet, kas grib tapt bagāts, krīt 
kārdinājumā un valgā, un daudzās bezprātīgās un kaitīgās 
iegribās, kas gāž cilvēkus postā un pazušanā” (1.Tim. 6:9). 

Šo biblisko izteikumu patiesumu, simtu un tūkstošu 
gadu garumā, apstiprina nelaimīgi un pat traģiski daudzu ba-
gātu cilvēku likteņi. Tie, kuri varēja atļauties visu, ko vien 
iekāroja viņu dvēsele, mētājās ar naudu un peldēja greznībā, 
apkārās ar zeltu un dārgakmeņiem, priecēja sevi ar neskai-
tāmām izklaidēm un baudām, bet vienā brīdī pazaudēja in-
teresi par to visu, krita dziļā depresijā, nonāca psihiatriskajā 
slimnīcā un beidza savu dzīvi traģiskā nāvē vai pašnāvībā. 
Lai pārliecinātos, ka bagātība neietver sevī laimi, varam 
atcerēties daudzu lielu valdnieku un visu laiku populāro 
cilvēku dzīves, no pašiem senākajiem laikiem līdz pat mūs-
dienu Holivudas superzvaigznēm. 

Cik svētīgi ir apustuļa Pāvila vārdi: „Es to nesaku trū-
kuma dēļ, jo es esmu mācījies būt pieticīgs ar to, kas man 
ir. Es protu būt zems, protu arī dzīvot pilnībā; nekas man 
nav svešs, protu būt paēdis un izsalcis, dzīvot pilnībā un 
ciest trūkumu. Es visu spēju Tā spēkā, kas mani dara stipru” 
(Filip. 4:11-13). Lūk, kas bija viņa dzīves laime un jēga. 

Diemžēl, arvien mazāk un mazāk šie vārdi ir attieci-
nāmi uz mūsdienu kristiešiem. Mums kļūst aizvien grūtāk 
būt apmierinātiem, tādēļ, ka dvēselei visu laiku kaut kas pie-
trūkst. Iegādājoties gan šo, gan to, mums ar to nepietiek, un 
pastāvīgi vēlamies arvien vairāk. Pie tam, izbrīnu rada fakts, 
ka ar šo „kaiti” visbiežāk saslimst tie cilvēki, kuri no pie-
ticīgas eksistences nokļūst vidē, kur ir visas iespējas, lai dzī-
votu labklājībā. Tā sakot, „no cūkgana par princi”. Paiet 
neilgs laiks, un, skat, viņiem māja vairs nav māja un mašīna 
vairs nav mašīna. Gala rezultātā tiek celtas izlolotas arhitek-
tūras būves, kas atgādina mazas pilis, tiek pirktas mašīnas, 
par kurām pat bagātie nevēlas tērēties. Tas viss ir vajadzīgs, 
lai izceltos, skat, kas man ir! 

Pateicoties zinātnes un tehnikas progresam, mūsu 
dzīve kļūst aizvien labāka un labāka. Bez tā, par ko agrāk pat 
nezinājām, mēs tagad vairs nevaram iztikt. Ja piecpadsmit, 

100



divdesmit gadus atpakaļ datoru katram mājās nebija, tad 
tagad daudzi jauni cilvēki, neskatoties uz izdevumiem, 
cenšas sev nopirkt pašu jaunāko modeli. Dažiem nespēja 
nopirkt kāroto, pārvēršas gandrīz vai par traģēdiju. Taču 
cik bieži ir tā, ka, iegūstot kāroto, šie gribētāji drīz atskārst, 
ka tas viss ir niecība un zaudē savu interesi par to, ko tik 
ilgi kāroja. 

Lai varētu būt laimīgs un apmierināts ar dzīvi, nav jā-
dzenas pēc jaunākajiem tehnikas brīnumiem, jāpiekrauj 
skapjus ar arvien jaunu un jaunu apģērbu, nav jāceļ mājas, 
jāaizraujas ar prestižām mašīnu markām, radot sev apkārt 
komfortu un meklējot apmierinājumu un izklaides, cenšo-
ties izplēst no dzīves visu, ko tā var dot. Tas viss ir tikai 
mirāža! Lai cilvēks būtu laimīgs, viņam ir nepieciešams 
Dievs. Radībai ir vajadzīga tuvība ar Radītāju. Tikai tad, 
kad Viņš dzīvos cilvēka sirdī, mēs spēsim būt apmierināti, 
pateicībā lietojot to, kas mums ir; – neatkarīgi no tā, vai 
tas ir daudz, vai maz. 

Jāsaka, ka nauda ir grūts pārbaudījums katram, bet se-
višķi liela bīstamība tā ir jauniem cilvēkiem, kuri vēl nav 
dzīves kārdināti. Saņemot lielu algu, izveidojot savu biznesu 
vai saņemot krietnu mantojumu, viņi sāk dzīvot bezrūpīgi: 
pērk dārgas automašīnas, ienirst baudu un kaislību pasaulē, 
neko sev neliedzot. Šāda uzvedība, protams, ne pie kā laba 
nenoved. Kā pazudušais dēls, par kuru aprakstīts evaņģēlija 
līdzībā. Tāds jaunietis (vai jauniete) parasti beidz savu dzīvi 
izvirtībā un baudkārē, samaitājot savu jaunību, veselību un 
karjeru. Daudzus jaunus cilvēkus Dievs ir paglābis no kal-
pības mamonam, neļaujot piepildīties un izdoties viņu fi-
nanšu plāniem un projektiem. 

Nauda var ienest postu it visur, arī baznīcā. Nevienam 
nav noslēpums, ka visnopietnākās nesaprašanās ticīgo vidū, 
tai skaitā arī vadošo brāļu starpā, rodas tieši finanšu jautā-
jumos. Kaut tas ir nožēlojami, bet jāatzīst, ka vecais sakām-
vārds arī šeit ir pareizs: „Kad nauda ienāk mājā pa durvīm, 
tad mīlestība bēg ārā pa logu”. 

Pēdējās desmitgadēs, pateicoties ekonomiskajām iz-
maiņām austrumu bloka valstīs, kā arī lielajai emigrācijai uz 

101



rietumiem, ticīgo vidū ir pieaugusi tieksme kļūt bagātam. 
Skrējienā pēc vieglas naudas un centienos kļūt par kaut ko 
citu acīs, daudzi kristieši ir aizrāvušies ar biznesu, kurš prasa 
ne tikai laiku, rūdījumu un spēkus, bet arī piedāvā cilvēkam 
netaisnus ceļus, tā nodarot zaudējumus viņa dvēselei un 
garīgajai dzīvei. 

Trīs kristieši, dzīvojoši dažādās valstīs, atvēra savu 
biznesu. Pagāja daži gadi. Viens no viņiem, atteicās no kal-
pošanas mācītāja amatā, pārējie divi zaudēja garīgo akti-
vitāti sekošanā Tam Kungam un pat interesi par Viņu. Visas 
viņu domas tagad saistījās pie veiksmīgiem darījumiem, 
tālāko biznesa uzplaukumu. Mīlestība uz naudu kļuva par 
staidnu purvu, kas lēnām iesūca viņu dvēseles. Nobriedušu 
kristiešu pūles brīdināt viņus par draudošajām briesmām 
viņi nicinoši noraidīja, uzskatot, ka paši zina, kā rīkoties. 
Viss beidzās ar to, ka viens galīgi bankrotēja, zaudējot pil-
nīgi visu, otrs sava biznesa plaukumā traģiski gāja bojā, bet 
trešais nokļuva aiz restēm par krāpšanos un izvairīšanos no 
nodokļu maksāšanas. 

Kur ir kāre uz naudu, tur agrāk vai vēlāk taps redzami 
citi grēki, kas izriet no šī: alkatība, skopums, sīkstulība, 
uzkrāšana, nepiepildāmība, mantrausība, mantkārība un 
Dieva „apzagšana”. 

Kāre uz naudu – tā ir pārmērīga, nevaldāma cenša-
nās apmierināt savu vēlēšanos, tieksme ko iegādāties un 
iedzīvoties, nespēja kaut ko ziedot saviem tuvākajiem. Šo 
nepievilcīgo cilvēka rakstura pusi mēs ātri ievērojam un 
nosodām, ja redzam citos, bet sevī neredzam, vai viegli 
attaisnojam, saucot to par ekonomiju, taupīgumu un par 
saprātīgu tālredzību. 

Kāre uz naudu liek sevi manīt ne tikai lielās lietās, bet 
arī sīkumos, kad tas, kurš var ziedot daudz, pēkšņi pamana, 
ka nav spējīgs atdot kaut ko pavisam mazu. Darbojoties uz 
cilvēka psihi, kāre uz naudu tā var morāli viņu izmainīt, ka, 
lai iegūtu kāroto, viņš būs gatavs zagt, piemānīt, nodot, pie-
savināties cita īpašumu un izdarīt daudzus citus nopietnus 
pārkāpumus. Alkatīgas, sagrābjošas rokas ir lāsts, kas agri vai 
vēlu cilvēku pazudinās. Tādēļ, kurš šo netikumu neizsūdzēs 

102



kā grēku un to neizbeigs, var zaudēt glābšanu. Ne velti ir 
rakstīts, ka „ne zagļi, ne mantrauši, ne dzērāji, ne zaimotāji, 
ne laupītāji neiemantos Dieva valstību” (1.Kor. 6:10). 

Naudas kārības pilnīgs pretmets ir dāsnums, kas iekaro 
cilvēku sirdis. Dāsns cilvēks ievāc balvas, kuras citiem ir 
svešas, piemēram, prieku no apziņas, ka viņš dara labu Tā 
Kunga vārdā. Dāsnums, attiecībā pret citiem, dod pārpilnību 
devējam, tā apstiprinot Dieva Vārda patiesību, kas šķiet 
pretrunā ar veselo saprātu: „Viens labprāt piešķir no savas 
mantas citam, un tomēr viņam arvienu vairāk krājas; kāds 
cits ir sīksts pārlieku un tomēr kļūst arvienu nabagāks” 
(Sal.pam. 11:24). Ir viena tautas gudrība, kura vēsta: „Mēs 
dodam tādēļ ka mums ir, un mums ir tādēļ, ka dodam”. 

Lai cik dīvaini tas būtu, bet tas ir tieši tā. Jo vairāk 
dod, jo vairāk tev ir, jo vairāk krāj, jo nabadzīgāks paliec. 
Dāsnums atnes pārpilnību, bet skopums un sīkstulība baro 
nabadzību. Pazīstamais teologs Viljams Makdonalds šajā sa-
karā saka tā: „Katrs, kurš ir pār mēru ekonomisks un taupīgs, 
iespējams, var palielīties ar solīdu kontu bankā, bet viņa 
konts prieka bankā ir niecīgs, bet ieguldījums Debesu bankā 
līdzinās nullei”. 

Solīda summa, kas ir jūsu krājkontā, dod iluzoru drošī-
bas sajūtu par rītdienas nodrošinātību, bet nemaz nedod 
prieku, kas nebeidzas. Nekādi, pat visaugstākie ieguldījuma 
procenti, nevar salīdzināties ar sajūsmu, kas tevi pārņem, 
kad redzi, ka tava nauda tiek izlietota citu cilvēku labā un 
lai pagodinātu To Kungu. Pats Dievs ir dāsns un augstsirdīgs 
pret mums. Nesaudzējot Viņš mūsu glābšanas dēļ upurēja 
Savu Vienpiedzimušo Dēlu. Vai tiešām, zinot to, mēs visu 
dzīvi būsim skopuļi?! 

Naudas kāre vienmēr iet roku rokā ar skopumu, – pār-
lieku lielu taupīgumu, kad cilvēkam ir žēl kaut ko atdot, 
cenšoties izvairīties no jebkādiem, pat vismazākajiem izde-
vumiem, nonākot līdz augstākai tās izpausmei – sīkstulībai. 
Brīžiem var tikai brīnīties, kā ļaudis trīc par katru kapeiku 
un vairākkārtīgi pārskaita naudu, pirms to atdod vai samaksā 
par pakalpojumu. Tādus cilvēkus tautā sauc par sīkstuļiem, 
sakot, ka „no viņa pat sniegu ziemā neizlūgsies”. 

103



Kad domā par skopumu un sīkstulību, tad prātā nāk Go-
goļa „Mirušās dvēseles” un Pļuškins. Kādreiz tik taupīgais 
saimnieks un tūkstošu dzimtļaužu dvēseļu īpašnieks, apsēsts 
ar kaislību uz krāšanu, „visbeidzot pārtapa par tādām kā dris-
kām cilvēcīguma vietā”. Savā skopumā viņš ne tikai noga-
lināja sevī visu cilvēcisko un iznīcināja dvēselē visas labās 
jūtas, bet pazaudēja veselīgu skatu uz dzīvi. Aprakstot Pļuš-
kina dzīves rata bezjēdzīgo griešanos, Gogolis atkailina viņa 
likteņa traģiskumu, darot to līdzīgu zirneklim, kurš sapinies 
paša tīklā. Skolas gados mēs jautri smējāmies par šī sīkstuļa 
hipertrofēto skopumu, bet, gadiem ritot, paši nereti kļuvām 
viņam līdzīgi. 

Cilvēkiem, kuri ir alkatības un skopuma saistīti, ļoti 
raksturīga ir nepiepildāmība, – neapmierinātība ar to, kas 
jau pieder, un uzkrāšanas kāre, ko var redzēt bezgalīgos 
centienos iegādāties, iekrāt, kļūt bagātākam. 

Nereti šis grēks izpaužas tā, ka cilvēks ņem lietas nevis 
tādēļ, ka viņam tās ir vajadzīgas, bet tādēļ, ka var dabūt tās par 
velti vai ļoti lēti, vai tiek ņemtas ar domu, ka nākotnē noderēs. 
Tādā veidā tiek piepildīti visi pagrabi, kambarīši un bēniņi. Bet 
šim „noderēs” aizvien ir par maz. Iet laiks, un nepiesātināmā 
tieksme iegādāties pārtop par alkatību. Tā raksturojas ar ne-
valdāmu vēlēšanos, lai būtu aizvien vairāk un vairāk. 

Dieva Vārds teic: „Nesātībai ir divas meitas: „Dod 
šurp! Dod šurp!” (Sal. pam. 30:15 kr. val.). Tas patiešām tā 
ir. Cilvēki, kuri cieš no šī netikuma, nav spējīgi sev pateikt: 
„Pietiek”. Viņi drudžaini vēlas iegūt sev to, kas principā 
viņiem nav vajadzīgs. Nepiesātināmā alkatība tur savā varā 
biznesmeņus, kuri jebkādos veidos cenšas palielināt savus 
ienākumus, un visas domas ir piesaistītas tam, lai atrastu jau-
nus veidus ienākumu radīšanai. Ar kāri uzkrāt sirgst arī māj-
saimniece, kuras dzīve riņķo ap nebeidzamiem pirkumiem, 
kaut mājās visi skapji un plaukti gandrīz vai lūst no sagādā-
tajiem labumiem. 

Kur ir nepiesātināmība un uzkrāšanas kāre, tur noteikti 
ir arī mantkārība. Tā ir mīlestība uz zemes bagātību iegū-
šanu, nevaldāma vēlme iegādāties. Īpaši spilgti alkatība un 
ieraušanas kāre parādās, dalot mantojumus. Vēlmē dabūt pēc 

104



iespējas vairāk mantas un viegli iegūstamu naudu, paši tu-
vākie radinieki ir spējīgi pārvērsties par niknākajiem ienaid-
niekiem, nespējot sadalīt māju, mēbeles, vasarnīcu, mašīnu, 
jahtu, dārgu servīzi un citas lietas, ko ir atstājis nelaiķis. 

Alkatība – ir nekas cits kā elku kalpība, tādēļ, ka per-
sonīgās vēlēšanās tiek liktas augstāk par Dieva gribu. Tā ir 
melīga, jo visiem spēkiem cenšas iedvest, ka materiālo lietu 
iegūšana nes laimi. Lai tikai varētu iegūt vēlamo, cilvēki, 
kurus dzen alkatība, pieļauj melus, grēku un jebkādus darī-
jumus, kas ir pret sirdsapziņu. 

Cenšoties sevī šos grēkus attaisnot, cilvēki apgalvo, ka 
būtu vienkārši muļķīgi, nepaglabāt kaut ko „nebaltai dienai”, 
jo nevar taču zināt, kā tā dzīve iegrozīsies tālāk. Kāds Dieva 
vīrs vārdā Dāvids Egners, šajā sakarā ir izteicies tā: „Mēs 
visi turam vērtē to, kas mums ir, – un te nav par ko kaunē-
ties. Bet Kristus ir teicis, ka ne jau mantai ir jāvalda pār 
mums, bet mums jāvalda pār to, tamdēļ, ka to, ko esam ie-
krājuši šeit, uz zemes, mēs nepaņemsim līdzi mūžībā. Mūsu 
mājas ir vienkārši kārbiņas, kurās mums ir siltāk un sausāk 
nekā sniegā un lietū. Bet mašīnas ir pārvietošanās līdzekļi, 
lai nokļūtu no vienas vietas uz otru. Ja jau mēs ne vienu, ne 
otru nevarēsim paņemt līdzi viņā saulē, tad daudz saprātīgāk 
uz tām tā arī skatīties, atceroties, ka tas viss ir tikai uz laiku”. 

Zinot, cik viegli cilvēks piesaistās bagātībai, Jēzus 
teica: „Nekrājiet sev mantas virs zemes, kur kodes un rūsa 
tās maitā, un kur zagļi rok un zog. Bet krājiet sev mantas 
Debesīs, kur ne kodes, ne rūsa tās nemaitā, un kur zagļi 
nerok un nezog. Jo, kur ir tava manta, tur būs arī tava sirds” 
(Mat. 6:19-21). Tas patiesi tā ir. Mūsu sirds parasti ir tur, kur 
atrodas mūsu dārgumi – māja, dzīvoklis, vasarnīca, mašīna, 
bizness, firma vai bankas konts. 

Nākamais grēks, kas izriet no mīlestības uz naudu, ir 
raust mantu, mantrausība. Tā ir sava pašlabuma meklēšana, 
cenšoties no visa saņemt materiālus ienākumus, iedzīvoties 
un palikt bagātam uz citu rēķina. 

Ko gan nedara daži cilvēki, lai ietaupītu kādu kapeiku! 
Ekonomija un taupība, principā, nav netikums. Palaist naudu 
pa vējam ir slikti un neprātīgi. Bet ekonomēt uz citu rēķina 

105



ir pavisam kas cits. Tas Kungs nevēlas, lai sava labuma dēļ 
mēs kādam darītu pāri, pazemotu vai izmantotu. Tā mūs 
māca arī Svētie Raksti, sakot, lai mēs nemeklējam savu 
labumu, bet tuvākā (1.Kor. 10:33). 

Diemžēl mūsu grēcīgajai dabai šāda pieeja ir pilnīgi 
nepieņemama. Tai nav nekādas daļas gar citiem. Tā meklē 
tikai savu labumu. Var tikai brīnīties par to, cik daži cilvēki, 
tai skaitā arī kristieši, ir mantrausības važās. Lai iegūtu savu 
labumu, viņus itin nekas nevar apstādināt, darbojoties pēc 
principa: „pakampt svešu sviesta gabalu, lai uzliktu uz savas 
maizes”. Tad darbā tiek laists viss: meli, krāpšana, kāda ap-
zināta maldināšana, tuvākā izmantošana, dokumentu falsi-
ficēšana, dažādi pierakstījumi un daudz kas cits. Ja tā rīkojas 
pasaule, tas ir saprotams tamdēļ, ka tā ir celta uz meliem. 
Bet kad to pašu dara ticīgie, tad nesapratnē ir jādomā – kā 
gan viņi taisās izglābties, zinot, ka „Nemūžam tur nekas 
neieies, kas nesvēts, un neviens, kas dara negantību un 
melo...” (Atkl. 21:27). 

Apustulis Jūda savā vēstījumā teica tā: „Vai tiem, jo tie 
ir staigājuši Kaina ceļu, krituši peļņas dēļ Bileāma maldos 
un gājuši bojā, pretodamies kā Kora” (Jūda 11). Dievam 
neuzticīgais pravietis Bileāms savas mantrausības dēļ bija 
gatavs nolādēt Dieva izredzēto tautu, un, neapšaubāmi, to 
būtu izdarījis, ja Tas Kungs nebūtu viņu apstādinājis. 

Satriecoši, ka šādas lietas spēj darīt cilvēks, kuram ir 
redzējums no Dieva, un kurš pats par sevi saka: „tā pravie-
tojums, kas uzklausījis Dieva Vārdus, kas zina Visuaugstākā 
atziņas, kam skaidra Visuvarenā atklāsme, kas kritis ceļos 
un kam acis tikušas atvērtas” (4.Moz. 24:16). Mantas ierau-
šana, bagātības vilinājums un sava labuma meklēšana bei-
dzās ar to, ka „...Bileāmu, Beora dēlu, viņi nokāva ar 
zobenu” (4.Moz. 31:8). Tā jau kuro reizi apliecinājās Svēto 
Rakstu patiesība: „...grēka alga ir nāve...” (Rom. 6:23). 
Raust mantu, meklēt savu labumu, ļauties alkatībai, – tas tik 
ļoti aptumšo cilvēka prātu, ka, kaut viņam ir „atvērtas acis”, 
viņš var kļūt akls un iet bojā. 

Daudz no tā, kas notiek cilvēku starpā, tiek darīts 
savtīgos nolūkos – vai tas ir darbā, vai dienestā, vai mācību 

106



iestādē vai savstarpējās attiecībās. Bieži vien pazīšanās un 
draudzība tiek veidota ar tiem pašiem apsvērumiem: sava 
labuma meklēšanai. Piemēram, tāds vai citāds kontakts ar 
publiski pazīstamiem cilvēkiem, paplašina tālākās darbības 
iespējas un ceļ autoritāti citu acīs. 

Īpaši skumji ir tas, ka naudas kārība ir inficējusi ne tikai 
pasauli, bet ir iekļuvusi dažādās garīgās dzīves sfērās. Ar-
vien vairāk un vairāk tā sauktais „Dieva darbs” tiek veikts 
ar aprēķinu, ka tiks saņemts honorārs, pie kam, reizēm pat 
visai iespaidīgs. Jā, tā ir taisnība, ka: „...strādnieks ir savas 
algas cienīgs...” (Lk. 10:7) un „...evaņģēlija sludinātājiem 
pārtikt no evaņģēlija” (1.Kor. 9:14), taču tas neattaisno to, 
ka tu piekar cenu pie savas Dieva dotās dāvanas. 

Fricis Kreislers, viens no dižākajiem pasaules vijolnie-
kiem, reiz teica: „Mūzika manī bija jau no pašas manas 
dzimšanas. Vēl līdz tam, kad es iemācījos alfabētu, es jau 
instinktīvi zināju partitūras. Tā bija paredzēšanas dāvana, un 
tur nav mana nopelna. Tamdēļ man nav tiesības par savu 
mūziku pieprasīt pat pateicību...” 

Diemžēl tik augsta dvēseles cēlsirdība un pilnīga savas 
atkarības no Devēja atzīšana piemīt retajam Dieva vīna 
kalnā strādājošam. Daudz kas kalpošanā Dievam tiek darīts 
naudas dēļ. Var nešaubīties, ka, ja tā saucamais kristiešu 
darbs vairs netiktu apmaksāts, tad liela daļa no tā apstātos. 
Darbinieki, kas aizņemti Dieva druvā, nedrīkst aizmirst, ka 
kristīgās kalpošanas galvenais mērķis ir dot, nevis ņemt. 
Kalpojot Tam Kungam, bagāts ir nevis tas, kurš saņem 
ienākumus, bet kurš iegulda. Jo vairāk mēs atdodam, jo 
milzīgāka ir svētība un balva. Tad patiesi mūžībā mums 
tiks „...pilns, saspaidīts, sakratīts un pārpārim ejošs mērs... 
(Lk. 6:38). 

Personīgā labuma gars ir pretējs kristīgajam garam. Uz-
ticamība, kas parādīta kaut kā dēļ, nav patiesa. Mēs tā esam 
pieraduši uz visu skatīties no sava labuma skatupunkta, ka 
mums pat pret Dievu attīstās patērētāja attieksme. Mēs ne-
domājam tik daudz par to, kā atdot sevi kalpošanai Viņam, 
bet par to, kā vairāk no Viņa varētu dabūt. Lai par to pārlie-
cinātos, pietiek katram mums ieklausīties savās lūgšanās, 

107



kurās visbiežāk sastopamais vārds ir „dod”. Pie tam šajā 
„dod” mēs aizejam pat tik tālu, ka bez sirdsapziņas pārme-
tumiem uzskaitām Dievam visu, ko vēlamies: māju, mēbe-
les, vasarnīcu, laivu, automašīnu, un ne jau šādu tādu, bet 
noteiktā krāsā, ar konkrētu marku un motora jaudu. 

Dažās kristīgajās konfesijās tiek īpaši sludināts devējs 
Dievs. Un, ja šis Dievs ir bagāts un Viņam pieder visas pa-
saules bagātības, tad mēs kā Viņa mīļotie bērni esam tiesīgi 
prasīt no Viņa visu. No šādas pieejas ir cēlusies labklājības 
un materiālā uzplaukuma teorija, kura tā patīk mūsu naudas-
kārei. Kaislīgi tās piekritēji nebeidz atkārtot, ka ir tik jauki 
redzēt bagātu kristieti tamdēļ, ka viņa materiālā labklājība 
apliecina, ka viņam ir bagāts Tēvs. Tikai, apgalvojot šo, viņi 
nez kādēļ aizmirst, ka īstenais Dieva Dēls, kurš nāca no De-
besīm, nebūt nebija bagāts. Ja mēs atsakāmies no pasaules 
vai kaut kā cita, cerot saņemt no Dieva tā vietā vairāk, mūsu 
atteikumam nav nekā kopīga ar Svēto Garu. Ir tikai nožēlo-
jama, aprēķinā balstīta alkatība. 

Nobeidzot šo tēmu, parunāsim vēl par vienu naudas kā-
rības izpausmi. Tā top redzama kristiešu dzīvēs, un ir ļoti 
nepatīkama un kutelīga tēma – Dieva apzagšana. 

Ir kāda sena, visai gudra paruna: „Var upurēt nemīlot, 
bet nevar mīlēt neupurējot.” Tas patiesi tā ir. Svētie Raksti 
saka: „Jo tik ļoti Dievs pasauli mīlējis, ka Viņš devis Savu 
Vienpiedzimušo Dēlu, lai neviens, kas Viņam tic, nepazustu, 
bet dabūtu mūžīgo dzīvību” (Jņ. 3:16). Debesu Tēvs Savu 
mīlestību uz Paša radīto cilvēku pierādīja darbos. Viņš 
upurēja Savu Dēlu, kurš ir vislielākais upuris virs zemes, 
kas jelkad ticis pienests. Lai mums dāvātu glābšanu, Viņš 
nepažēloja Savu Vienīgo, karsti mīlēto Dēlu, kurš pēcāk 
teica: „Nevienam nav lielākas mīlestības kā šī, ja kāds 
savu dzīvību nodod par saviem draugiem” (Jņ. 15:13). 

Piekritīsiet, ja kāds mums runā par savu mīlestību, mēs 
esam tiesīgi gaidīt no viņa rīcību un darbības, kas to aplie-
cinātu. Citādi tie ir tikai tukši, nekādi neapliecināti, skaisti 
vārdi. Tieši tāpat ir ar mūsu mīlestību uz To Kungu. Karsti 
apliecinot, ka mēs Viņu mīlam, mums sava mīlestība ir jā-
pierāda un jāapstiprina ar mūsu uzvedību, darbiem un rīcību. 

108



Nav iespējams mīlēt, neko neupurējot. Bet vai mums tā 
ir? Ko mēs dodam Tam Kungam un ko esam ar mieru upurēt 
Viņa dēļ? Ir kāda satriecoša glezna, kurā attēlots cietsirdīgās 
spīdzināšanās izkropļotais un pazemotais Kristus, un tās 
apakšā ir uzraksts: „Šo Es izdarīju priekš tevis, bet ko tu esi 
darījis priekš Manis?” 

Kā mēs atbildēsim uz šo jautājumu? Ko mēs esam iz-
darījuši un ko jau varam dot mūsu Glābējam? Vai varbūt 
mēs vispār neesam spējīgi kaut ko dot, bet pieraduši tikai 
ņemt? Mīlestība tādēļ ir mīlestība, ka tā atdod nevis ņem, 
upurējot visu, kas viņai pieder, un pat sevi pašu. Stāsta, ka 
kādā nabadzīgā valstī puisītis – ubags, redzot, ka baznīcā 
cilvēki nes un noliek uz altāra savas dāvanas, rūgti raudāja 
un teica: „Kungs, man nav nekā, ko es varētu Tev iedot. Bet 
man ir galva, kura prot domāt, rokas, kuras prot strādāt un 
kājas, kuras var staigāt. To visu Tu esi man devis, un patei-
cībā par Tavu labestību es vēlos Tev atdot visu sevi!” – un, 
ar šiem vārdiem, puisēns pats nogūlās uz altāra. 

Mēs visi labi atceramies notikumu, kas aprakstīts 
Marka evaņģēlijā. Tur ir stāstīts par to, ka Jēzus sēdēja tem-
plī un, skatījās kā bagātie ziedojumu šķirstā lika savas dā-
vanas, solīdu summu apmērā. Tad pienāca atraitne un iemeta 
divas artavas, kas tajos laikos bija vismazākās naudas vie-
nības. Kristus zināja, ka tā bija visa viņas nauda un teica sa-
viem mācekļiem: „...šī nabaga atraitne vairāk ir iemetusi 
nekā visi, kas ziedojumu šķirstā ir metuši” (Mk. 12:43). Tā 
Viņš upurus nevērtēja pēc summas lieluma, bet pēc tā, kāda 
daļa tā bija no devēja mantas. Protams, Jēzus ar to nebūt 
nevēlējās teikt, ka mums ir jāatdod viss, kas mums pieder. 
Tā, runājot par atraitni, Viņš tikai pasvītroja, ka vislabākais 
upuris ir tas, kas tiek dots no sirds, kura līdz galam ir uz-
ticīga Tam Kungam un gatava Viņam uzticēties visā. 

Jēzus aicinātie mācekļi, kuri vēlāk kļuva par apustu-
ļiem, pameta savas ģimenes, mantu, bagātību un sekoja 
Viņam, dzīvojot gandrīz ubagu dzīvi. Dieva Vārds daudz-
viet vēsta, ka Jēzus un pirmapustuļu laikā daudzi kalpoja 
Tam Kungam ar savu īpašumu. Evaņģēlists Lūka īpaši uz-
sver cilvēku vārdus, kuri ir kalpojuši ar savu mantu: 

109



Joanna, Hēroda nama uzrauga sieva, Zuzanna un daudzi 
citi, kuri nežēloja Dieva darbam neko no tā, kas viņiem 
piederēja. Par gatavību upurēt savu īpašumu, lai varētu 
plaukt Dieva darbs, ir stāstīts arī Apustuļu darbos 2:45; 
4:32 un vēstulē Ebrejiem 10:34. 

Mēs pret to attiecamies pavisam savādāk. Daudziem 
kristiešiem mēdz būt tā. Kad runa ir par kaut ko miesīgu, 
piemēram: atvaļinājumu, kādu braucienu, labu lietu iegādi 
sev, skaistām drēbēm, saldumiem, dārgām mēbelēm, televi-
zoru, datoru, mašīnu un daudz ko citu, tad līdzekļi vienmēr 
atrodas un cenas nemaz nemulsina. Ja runa ir par savu dvē-
seli un finanšu palīdzību Dieva darbam, tad viņiem naudas 
nekad nepietiek. Viņi var pat kļūt neiecietīgi, ja par kristīgu 
grāmatu, avīzi, žurnālu, kaseti vai kompaktdisku ir jāmaksā. 
Viņi ir pārliecināti, ka tas viss viņiem pienākas par velti vai 
vismaz par niecīgu cenu. Dažiem ir pat īpaša frāze: „Par 
velti esat saņēmuši, par velti arī atdodiet!” 

Diemžēl, tā runājot, viņi nedomā, ka par velti mēs sa-
ņemam tikai gaisu, sauli un lietu no debesīm. Viss, ko rada 
cilvēks, vienmēr kaut ko maksā, un saņemt to par velti 
var tikai tad, kad kāds par mums jau ir samaksājis. Tā nu 
savai miesai un iegribām mums nekā nav žēl. Bet kas at-
tiecas uz Dieva darbu un paša dvēseli, tad te nu mēs ļoti 
labi mākam skaitīt, cenšoties ieekonomēt uz citu rēķina. 
Atcerieties, cik reizes jūs esat stāvējuši dilemmas priekšā: 
dot vai nedot, ziedot savus līdzekļus Dieva darbam vai 
iztērēt tos sev, tādā veidā piesavinoties to, kas pēc taisnī-
bas pieder Tam Kungam?! 

Iespējams, ka kāds sašutumā par šo ir gatavs kliegt: „Kā 
tā var runāt? Es pastāvīgi dodu! Katrā dievkalpojumā pie 
mums iznēsā traukus ziedojumu vākšanai, un tur es gandrīz 
vienmēr kaut ko ielieku! Tādēļ neviens nevar man pārmest, 
ka es neziedoju!...” 

Jā, tā ir taisnība. Daudzi vai gandrīz visi kristieši 
tagad tādā veidā dod Tam Kungam. Šādas piespiedu nau-
das vākšanas patiešām notiek baznīcās. Tās ir garlaicīga 
rutīna un ne tā patīkamākā dievkalpojuma daļa. Taču kal-
potājiem tas ir jādara, lai kaut kā varētu nosegt baznīcas 

110



izdevumus un kaut nedaudz naudas piešķirt arī misiones 
un citām kalpošanām. Diemžēl, šādas vākšanas drīzāk iz-
skatās pēc laupīšanas un izsauc zālē sēdošajos maskētu sa-
šutumu, un tas nebūt nerotā pašu dievkalpojumu. Tiesa 
gan, pār šiem traukiem ar savāktajiem ziedojumiem, lai 
piedotu labāku skatu, tiek teikti lūgšanas vārdi par to, lai 
saprātīgi, gudri un svētīgi tiktu izmantoti šie līdzekļi. Nu 
ko, it kā jau nekā slikta tajā nav. Viss ir dievbijīgi un pa-
reizi, ja vien nebūtu viens „bet”... 

Kāds mācītājs Amerikā krievu – ukraiņu draudzē teica: 
„Ziniet, ļaudis pie mums ziedo tā, ka pēc viena dolāra nau-
das zīmēm var saskaitīt cik cilvēku šodien bija dievkalpo-
jumā”... Tā sakot, komentāri lieki. Patiesi, mūsu ziedojumi 
vairāk izskatās pēc dzeramnaudas, nevis pēc dāvanas Die-
vam. Pieminētā baznīca nebūt nav izņēmums, bet drīzāk ti-
pisks gadījums, kas kļuvis jau par normu. 

Krievu cilvēkiem ir tāda paruna: „Še tev, Dievs, kas 
man neder”, bet vācu tautas ļaudis saka tā: „Še tev, Dievs, 
kas man lieks”. Abiem sakāmajiem viena būtība: Dievam 
tiek ziedots vai nu tas, kas paliek pāri, vai tas, kas tik un tā 
vairs nav vajadzīgs. 

Laikos, kad Dievs dusmojās uz Israēla tautu un tās 
priesteriem, kuri veica upurēšanas, ar sava pravieša muti 
Viņš teica: „Dēlam būs godāt savu tēvu un kalpam savu 
kungu. Ja nu Es esmu Tēvs, kur tad nu ir Man parādāmais 
gods? Ja es esmu Kungs, kur tad ir pret Mani sajūtamā 
bijība?.. kā tad mēs Tavu vārdu nicinām? Jūs to darāt, 
nesdami uz Mana altāra upurim nešķīstu maizi. Bet jūs tad 
turpināt: kā tad mēs upurējam Tev ko nešķīstu? – Ar to, 
ka jūs sakāt: Tā Kunga galds ir nicināms! Un, kad jūs upu-
rējat kādu aklu dzīvnieku, vai tad tas nav ļaunums, un, ja 
jūs nesat ziedam ko klibu vai neveselu, vai arī tas nav ļau-
nums? Ziedo to taču reiz sava apgabala pārvaldniekam. 
Vai viņam tad būs prieks par to, un vai tad viņš tevi laipni 
uzlūkos?... Un Es lai pieņemu to no jums?” – saka Tas 
Kungs Cebaots. (Mal. 1:6,7,8,13). 

Protams, tagad mēs vairs neupurējam Tam Kungam 
dzīvniekus. Tagad mēs pienesam kaut ko citu. Te nu ir 

111



jautājums – kāds tas ir? Vai Tas Kungs nav spiests arī šodien 
teikt, ka tas viss ir „klibs”, „slims” un „zagts”? 

Jāatzīst, ka pravieša Maleahijas grāmatu mēs ne visai 
mīlam lasīt, sevišķi šos pantus: „Vai ir pareizi, ka cilvēks 
krāpj Dievu, kā jūs Mani krāpjat? Jūs tad sakāt: Kā tad 
mēs Tevi krāpjam? – Ar desmito tiesu un labprātīgiem 
upuriem. Tādēļ jau jūs esat nolādēti tā, ka viss krīt jums 
no rokām un iet jūsu rokās bojā, jo jūs visi vienā kopā cits 
pār citu Mani krāpjat! Bet atnesiet katrs savu desmito tiesu 
pilnā vērtībā Manā klētī tā, lai arī Manā mājā būtu barība, 
un pārbaudiet tad Mani šai ziņā”, saka Tas Kungs Ce-
baots, vai Es arī neatvēršu Debess logus un nelikšu svētī-
bai pa tiem pārpilnībā nolīt pār jums! Un Es padzīšu, jums 
palīdzēdams, rijīgo postītāja kukaini no jūsu labības lau-
kiem, lai viņš tos neizposta un lai koks jūsu vīna dārzā 
jums nebūtu neauglīgs, saka Tas Kungs Cebaots, lai arī 
visas tautas jūs daudzinātu par svētlaimīgiem, jo jums pa-
šiem būs lielu labumu un augstas cieņas pilnai zemei būt, 
saka Tas Kungs Cebaots (Mal. 3:8-12). 

Tad, lūk, kā tas viss ir! Tagad nu ir saprotams, kādēļ 
nav svētības tajā, ko mēs iegādājamies? Siseņu mums it kā 
nav, bet nauda aizplūst kā ūdens, un mūsu „vīna koks” nes 
arvien mazāk un mazāk augļu. Tas Kungs paņem prom Savu 
svētību no tiem, kuri Viņu apzog. 

Dievs savai tautai jau no senseniem laikiem bija no-
teicis desmito tiesu, ilgi pirms Mozus. Jau vēstījumos par 
Melhisedeku un Jēkabu jau ir satopamas norādes par zie-
došanu svētiem mērķiem. (1.Moz. 14:20; 28:22). Šis zie-
dojums bija kā dāvana Dievam un tās apjoms ir desmitā 
daļa no zemes, koku augļiem, lopiem un citiem ienāku-
miem. Tas bija paredzēts levītiem, jo viņiem nebija zemes 
daļas citu cilšu vidū, un tādēļ bija nepieciešami līdzekļi 
dzīvošanai. Savukārt levītiem no tā, ko viņi saņēma, bija 
jādod desmitā tiesa priesteriem, viņu dzīves vajadzībām 
(3.Moz. 27:30; 4.Moz. 18:21,26). Atlikušās deviņas daļas 
atkal tika dalītas desmitajās tiesās, un līdzekļi no otrās des-
mitās tiesas tika izmantoti dažādu svētnīcas svētku organi-
zēšanai, kuri notika svētnīcas pagalmā vai tam blakus esošā 

112



telpā. Desmito tiesu varēja dot arī naudas veidā, pieliekot 
pie tās vienu piekto daļu no summas. 

Tad bija vēl viena desmitā tiesa, kuru katru gadu nesa 
Dieva namā un tur kopā ar ģimeni un levītiem to apēda. 
Katru trešo gadu šo desmito daļu bija jāatdod nabagiem, 
svešiniekiem, atraitnēm un bāriņiem. Dažreiz to sauca par 
trešo desmito tiesu. Bībeles Sinodālā tulkojuma nekano-
niskajās grāmatās vecais jūds Tobijs apraksta desmitās tie-
sas došanu tā: „Un atdevu visu ienākumu desmito Levija 
dēliem, kas kalpoja Jeruzālemē, citu desmito tiesu pārdevu 
un katru gadu gāju uz Jeruzālemi, un tur to tērēju; bet trešo 
devu tiem, kam tā pienācās, kā Debora, mana tēva māte, 
man to bija noteikusi, kad es pēc tēva nāves kļuvu par bā-
reni” (Tob. 1:7-8). Laiku pa laikam, Dievam caur saviem 
praviešiem un citiem uzticamiem Dieva vīriem, bija jāat-
gādina savai tautai par pienākumu pienest desmito tiesu 
(Neh. 13:10-13; Mal. 3:10). 

Saprotot, ka Dieva baušļi un likumi darbojas visos 
laikos, arī mūsdienu kristieši arī cenšas tos izpildīt. Bet, kas 
attiecas uz desmito tiesu, tad tā mūsdienās ir strīdu, nevien-
prātības un dažādu traktējumu iemesls, kaut, liekas, tam tā 
nepavisam nevajadzētu būt. Lieta tāda, ka pēdējo laiku cil-
vēki saskaņā ar Pāvila teikto, ir ļoti „mantkārīgi” un „mīl 
vairāk baudas nekā Dievu” (2.Tim. 3:2,4). Mūsu materiā-
lisma un labklājības laikos daudziem ticīgajiem desmitā 
tiesa kļuvusi par „pārmērīgi grūtu” nastu, tamdēļ, ka bagā-
tība un nauda viņiem ir dārgāka par bojā ejošām dvēselēm. 
Daudzi Dieva bērni tagad dzīvo pēc principa: „Es esmu ga-
tavs sekot Tam Kungam, tikai neaiztieciet manu maciņu”. 

Kāds dedzīgs kalpotājs, vārdā A.T. Pirsons, reiz ar 
sāpēm teica: „Kristiešu mājās ir sakrāts tik daudz labumu, 
zelta, nevajadzīgu lietu un bezvērtīgu rotaslietu, ka ar to pie-
tiktu, lai varētu uzbūvēt floti no 50 000 kuģu, kuru kravas 
telpas būtu pilnas ar Bībelēm un klāji ar misionāriem; uz-
celtu baznīcas visos, pat pašos visattālākajos ciematiņos, un 
vairākus gadus uz priekšu, nodrošināt katru dvēseli ar Evaņ-
ģēliju”. Kāds cits sludinātājs Dž. A. Stjuarts rakstīja: „Savu 
bagātību mēs notriecam, lai apmierinātu savas iegribas 

113



nevis būtiskas vajadzības. Mums ir pati izsmalcinātākā un 
izmeklētākā gaume, mēs esam pārvērtušies gardēžos, taču, 
miljoni visā pasaulē grēkā mirst, jo nav, pat jel kādas garīgās 
barības. Savu garīgo pirmdzimtību mēs pārdodam par bļo-
diņu viruma”. 

Neviļus rodas jautājums, kad beidzot mēs, kristieši, 
beigsim dzīties pēc materiālajiem labumiem un visus savus 
spēkus, līdzekļus un enerģiju veltīsim cilvēku garīgajai lab-
klājībai? Viena cilvēka dvēsele taču ir vērtīgāka par visas 
pasaules dārgumiem. Ne jau lietas ir svarīgas. Svarīgi ir 
cilvēki. Hadsonam Teiloram, kurš sevi bija pilnībā nodevis 
kalpošanai Tam Kungam, bija taisnība, kad viņš teica: 
„Mums nav jābaidās no līdzekļu trūkuma, bet no naudas pār-
pilnības, kura nav veltīta Dievam”. 

Pašaizliedzība Tam Kungam ir patīkama. Cilvēks zina, 
ka kādam ir kaut kas vajadzīgs un dod, nevis piespiests, bet 
pēc sirds aicinājuma, to, ko var iedot, lai atvieglotu kāda cie-
šanas. Dod ne tādēļ, lai par viņu runātu vai pats varētu tīk-
smināties par sevi. Dod „ne smagu sirdi vai piespiests”, bet 
„kā savā sirdī apņēmies” (2.Kor. 9:7). Ziedojot vari būt pār-
liecināts, ka rīkojies tā, kā Tam Kungam labi patīk, jo Viņš 
ir teicis: „Svētīgāk ir dot nekā ņemt” (Ap.d. 20:35). Dzīve 
pierāda, ka vislielākās svētības tiek sūtītas tam, kurš dāsni 
dod, negaidot neko pretim. 

Taču šajā jautājumā var parādīties cita galējība. Kad runa 
ir par ziedošanu, dažiem kristiešiem lētticība robežojas ar 
vieglprātību. Viņi ar vieglu roku dod naudu, lai cik neticami 
izklausītos „asaras raisošie” stāsti, kurus viņiem stāsta iebrau-
kušie dāvanu vācēji tā sauktajam „Dieva darbam”. Nevienam 
neienāk prātā noskaidrot vai viss, ko viņiem stāsta, patiesi ir 
patiesība, tā ignorējot Svēto Rakstu vārdus: „Tāpēc pielieciet 
visas pūles un parādiet savā ticībā tikumu, bet tikumā atziņu” 
(2.Pēt. 1:5). (bet tikumā apdomību. kr.v.) Mēs nedrīkstam aiz-
mirst, ka mūsdienās ir saradies ļoti daudz krāpnieku, kuri 
veikli izmanto kristiešu atvērtību un uzticēšanos. 

Gadiem ritot, dara uzmanīgu viens fakts, ka dažos kristī-
gajos novirzienos, ziedošanas jautājums ir nostādīts gandrīz 
kā pats galvenais. Un viņu kalpotāju štatos ir profesionāli 

114



ziedojumu vācēji, kuri izmanto dažādas Svēto Rakstu vie-
tas un pavērš tās sev izdevīgā rakursā, lai piepildītu savus 
savtīgos mērķus, sarīko īstas izrādes, cenšoties izspiest no 
ticīgajiem pēc iespējas vairāk naudas. Pie viņiem atklāti 
tiek sludināts par bagātību. Labklājība tiek slavināta un 
apsveikta. Bagātniekus, kuri tur ierodas, visādi appuišo, 
parāda īpašu uzmanību un visāda veida godināšanas, bet, 
kad tie ir atgriezušies pie Tā Kunga, tūliņ dod iespēju stā-
ties aiz katedras un ieņemt baznīcā amatus. Tādā veidā 
tiek piesaistīti naudas resursi. Šīm baznīcām ir lieliskas 
finanšu iespējas, lai izplatītu savu mācību. Viņi ir stingri 
pārliecināti, ka mērķis attaisno līdzekļus, lai cik apšau-
bāmi un netīri tie būtu. 

Lūk, kādēļ, ziedojot, nedrīkst aizmirst par gudrību, pie-
sardzību un spriestspēju. Jādod ir katrreiz, kad redzi patiesu 
vajadzību, bet pirms dot, vajag pārliecināties, vai tiešām uz-
ņēmums, kalpošana vai projekts patiesi ir Dieva darbs. Šajā 
jautājumā neļaujiet sevi izmantot. Savu labestību nedrīkst 
arī pārvērst par „pērku – pārdodu” vai „dots pret dotu” un, 
vēl jo vairāk, ne par kukuli, lai sasniegtu godkārīgus un sav-
tīgus mērķus. 

Sniedzot kādam palīdzīgu roku, neaizmirstiet par to, ka 
tas, kurš saņem no jums lūgto, nereti, paejot kādam laikam, 
izrāda pret jums izteiktu nepatiku, tā atmaksājot ar ļaunu par 
saņemto palīdzību. Esiet gatavi arī tādam pavērsienam. Ne-
brīnieties, nesatraucieties un nekrītiet izmisumā. Arī citiem 
Dieva bērniem visos laikos ir noticis līdzīgi. Piemēram, vīrs 
pēc Dieva sirds, ķēniņš Dāvids, sūdzoties Tam Kungam, 
teica: „...un daudz ir to, kas mani bez iemesla vajā, kas man 
labu atmaksā ar ļaunu un mani neieredz...” (Ps. 38:20-21). 
Mieriniet sevi ar Svēto Rakstu vārdiem, kuri saka: „Tad nu 
nepiekusīsim, labu darīdami, jo savā laikā mēs pļausim, ja 
nepagursim” (Gal. 6:9). 

Un vēl viens padoms. Ja jūs paši ar naudu rīkojaties pa-
reizi, tad viegli varat sākt nosodīt citus, kuru dzīves līmenis 
ir augstāks. Ja ejat ciemos pie ticības brāļa vai māsas, ne-
centieties prātā aplēst, cik varētu maksāt viņu dzīvoklis, mē-
beles, un pēc tam nerunājiet par viņu nosodoši ar citiem, jo 

115



katrs pats Tā Kunga priekšā dos atskaiti par visu. Pacentie-
ties arī šajā jautājumā izvairīties no nosodījuma un kritikas. 

Noslēgumā vēl atliek parunāt par to, ko darīt, lai tiktu 
vaļā no šī grēka, „nelietīgā zirnekļa” – naudas kāres. Jāsaka, 
ka pasaulē neatradīsies daudz cilvēku, kuri būtu ar mieru 
atzīt, ka ir gatavi „pušu plēsties kapeikas dēļ”. Visus šos ne-
tikumus mēs sevī pārsvarā cenšamies padarīt baltākus un 
attaisnot, pamatojot ar finanšu problēmām, materiālām grū-
tībām un mūžīgām naudas ķibelēm, kas visu laiku piespiež 
mūs ekonomēt. Cilvēku priekšā mēs, protams, varam noslēp-
ties aiz visām šim atrunām un slēpt savu patieso būtību, bet 
nav iespējams kaut kur paslēpties no Dieva. Viņš mūs redz 
caurcaurēm un sauc vārdā to, ko mēs vēlamies slēpt. Tad nu, 
vai nebūtu labāk, ka mēs, liekot roku uz sirds, pieņemtu un 
nožēlotu to, kas Viņam tāpat jau sen ir zināms. Jo, kā ir ar 
citiem grēkiem, tā arī ar šo; Dieva mērķis nav mūs nosodīt 
un pārmācīt, bet vest pie prāta un dot iespēju laboties. 

Apzinoties, ka „zelta teļš” ir uzcēlis sev altāri un pama-
tīgi iesakņojies mūsu sirdīs, mums ar Tā Kunga palīdzību 
ir jāpiesaka viņam nesamierināms karš. Katru reizi, kad 
velna balss jūs mudina kaut ko pietaupīt sev, sevi apzināti 
pārvarot, tieši to arī upurējiet. 

Svarīgi ir arī iemācīties pateikt stingru „nē” savām ne-
beidzamajām iegribām un vēlmēm un „jā” Dieva baušļiem. 
Protams, mūsu vienmēr gribošajam un nekad nepiesātinā-
majam „ES”, tas nebūs vienkārši. Taču tas ir vienīgais ceļš, 
lai nokļūtu pie uzvaras un nepārejoša prieka. 

Saprotot, ka, nepienesot desmito tiesu, mēs pārkāpjam 
Dieva pavēli un Viņu apzogam, izdariet tā, ka atkāpšanās 
ceļš nav iespējams un, pēc savas algas saņemšanas, regulāri 
atnesiet desmito tiesu, vai izveidojiet konkrētas summas au-
tomātisku automātisko pārskaitījumu, kas ir desmitā daļa no 
visiem jūsu ienākumiem, un lai tas nonāk jūsu draudzē, kris-
tīgajā misijā vai citā iestādē, vai jums zināmā Dieva darbā, 
kuru Dievs pats ieliks jums sirdī. Ir daudz kristiešu, kuri dvē-
seles aprūpes sarunās stāsta, ka kopš tā laika, kad viņi no-
slāpēja sevī skopumu un sāka Tam Kungam atdot desmito 
tiesu, viņu finanšu stāvoklis, viņiem pašiem par brīnumu, 

116



uzlabojās, un viņi neilgā laika periodā spēja izkļūt no saviem 
parādiem, kuros slīga daudzus gadus. Tādā veidā Dievs saviem 
bērniem, kas ir spēruši šo soli, apliecina Savu vārdu patiesumu: 
„...un pārbaudiet tad Mani šai lietā...” (Mal. 3:10). 

Atcerieties nabaga atraitni, kura paklausīja pravietim Eli-
jam, kurš viņai teica: „...lūdzu, iztaisi arī man mazu plāceni 
pašā sākumā un liec to iznest man ārā. Bet savām un sava dēla 
vajadzībām sagatavo vēlāk” (1.Ķēn. 17:13). Tā nu, ja šī sie-
viete varēja uzticēties Dieva vīra vārdiem, vai tiešām mēs ne-
spējam noticēt Paša Tā Kunga apsolījumiem, zinot, ka „Dievs 
nav cilvēks, kas melotu, nedz cilvēka bērns, ka Viņam kaut 
kas būtu jānožēlo. Vai Viņš ko teiktu un nedarītu, vai Viņš ko 
sacītu un tas nekļūtu īstenība?” (4.Moz. 23:19). 

Noslēdzot mūsu sarunu, gribētos atkal atcerēties, kā 
mēs to sākām, šoreiz izmantojot kādas dzejas rindas, kuras 
tik labi kā nekas cits atspoguļo to tieksmju nīcību un veltī-
gumu, kurām mēs, bieži vien veltām visu savu dzīvi. 

 
Cilvēks šai pasaulē ienāk, 
Ar dūrītēs savilktām rokām. 
Gribēdams tajās saņemt 
Visu, ko apsola laiks. 
 
Gadiem ejot, viņš nostājas stingri, 
Savā iekšienē kārdināts tiek, 
Dzenas pēc dzīves labumiem, 
Pēc himeras, pēc miglas. 
 
Zem dzīves nastas smaguma 
Viņš brīžiem knapi velkas, 
Bet cīņā ņem no laika 
Visu, ko izdodas gūt. 
 
Viss aiziet kopā ar viņu 
Līdz ar patvaļīgiem vējiem, 
Pamet cilvēks šo pasauli gaistošo 
Ar plaukstām, kas atvērtas ir.

117



6. nodaļa 
 

Netikumi, kas dzimuši no acu kārības 
un miesas iegribām. 

 
Mēs visi dzīvojam grūtos laikos, kurus Svētie Raksti 

sauc par pēdējiem. Divi viļņi ir pāršalkuši pasauli: okultisma 
vilnis, un, ar to cieši saistītais seksuālais vilnis, kurš rakstu-
rojas ar pilnīgu netikumību un visur izplatītu izlaidību. Cil-
vēce ir kļuvusi tāda, kāda tā ir aprakstīta Bībeles 
pravietojumos un kādai tai ir jākļūst pirms savas bojāejas. 
Ļaunums un nešķīstība ir izplētušies līdz kolosāliem apmē-
riem, noslaukot vēl pēdējās barjeras. Viss augstais, tīrais un 
svētais slīkst smacējošā ļaunuma, liekulības, izvirtības un 
garīgas pagrimšanas atmosfērā. Šī mēra piesātinātā vēja elpa 
nes sev līdzi nāvi un pagrimumu, līdzīgi kā tas bija Noa lai-
kos Sodomā un Gomorā. 

Novēršoties no Dieva Vārda, cilvēki atmet visus morā-
los standartus, noteikumus un ierobežojumus. Ētiskās nor-
mas tiek pielāgotas atsevišķu cilvēku un cilvēku grupu 
vēlmēm un rīcībai. Pats cilvēks kļūst par savas uzvedības 
augstāko tiesnesi un vadās pēc devīzes: „Dari to, kas dod 
tev baudu” un attaisno sevi ar to, ka „visi tā dara”. Tā rezul-
tātā par mīlestību sauc visu, kas ienāk prātā: iegribas, kaisli, 
dzimumizvirtību un pat neģēlīgus seksuālus noziegumus. 
Cilvēki atbrīvojas no visādiem ierobežojumiem, nododoties 
homoseksuālismam, lezbiānismam un izvirtību izvirtībai. 
Cik patiesi ir teikts: „Kur nav atklāsmes, tur tauta kļūst me-
žonīga un nevaldāma; bet labi tam, kas rīkojas pēc bauslī-
bas!” (Sal.pam. 29:18). 

Bet, ja pat visa pasaule ieslīgs trakošanā, mežonībā un 
netikumībā, patiesi ticīgie dzīvos, ievērojot Dieva baušļus. 
Uz patiesu, īstu laimi cita ceļa nav. Pirmajā vēstulē Tesalo-
niķiešiem ir teikts tā: „Jo tāda ir Dieva griba, lai jūsu dzīve 
būtu svēta. Atturieties no netiklības! Zinait, ka ikvienam jā -
glabā sava miesa svētumā un godā, bet ne kaislē un kārībā, 
kā to dara pagāni, kas nepazīst Dievu” (1.Tes. 4:3-5). Inte-
resanti, ka, runājot par svētošanos, Dieva Vārds vispirms 

118



runā par atturēšanos no netiklības. Vai gan tas nenozīmē to, 
ka, ja savā svētošanās procesā mēs neuzvarēsim šo grēku, 
tad diez vai varēsim sasniegt ko citu? 

Dzimumnetiklība bija un līdz šim ir palikusi par vis-
labāko un spēcīgāko sātana ieroci, ar kura palīdzību viņš 
ir spējis visu gadsimtu garumā svinēt visvarenākās uzva-
ras. Mežonīga kaisle kļuva par klupšanas akmeni tādiem 
Bībelē aprakstītiem lieliem Dieva vīriem, kā Samsons, 
Dāvids, Salamans. Tas bija milzu zaudējums gan viņu kal-
pošanai, gan aicinājumam. Ir pagājuši gadsimti, bet arī šo-
dien, sevi nekontrolējot un neesot modriem pār saviem 
instinktiem, daudzi Dieva kalpi iestiguši netiklībā un lau-
lības pārkāpšanā, kas kļuvusi par iemeslu viņu ticības pil-
nīgai sagrāvei. 

Visi mūsos ieliktie instinkti un vēlēšanās ir doti no 
Tā Kunga un nāk mums par labu. Viens no tiem ir dzimum -
instinkts, un tātad ir paredzēts un svētīts jau no cilvēka 
radīšanas brīža. Jebkuru Dieva dāvanu var izmantot saprā-
tīgi un var to izmantot ļaunprātīgi, līdzīgi kā tas mēdz būt 
ar uguni. Ja tā liesmo krāsnī un tiek kontrolēta, tad tā dod 
siltumu, mājīgumu un silda mūs. Uz tās var izvārīt vai sa-
sildīt ēdienu. Uguni izmanto metālu kausēšanai, zelta un 
sudraba attīrīšanai. Tā ir nepieciešama smēdē, kur tiek iz-
gatavoti vajadzīgi sadzīves priekšmeti. Uguni izmanto ra-
žošanā dažādās industrijās, kā arī citās nozarēs. Taču, ja 
šī celsmīgā uguns izsprūk no kontroles, tad kļūst par bries-
mīgu, graujošu spēku, kurš izposta un noslauka no zemes 
virsas visu, kas pagadās ceļā. 

Līdzīgi darbojas dzimuminstinkts. Vienīgais saprātī-
gais tā izpausmes veids ir intīma tuvība laulībā. Dievs to 
tādēļ arī ir devis. Tas gudri ir iepīts dzīves sistēmā cilvēka 
garīgai, fiziskai un prāta labklājībai. Dzimuminstinkts tika 
dots vīrietim un sievietei, un palika aktīvs visā viņu dzīves 
laikā. Tā Radītājs bija noteicis vēl pirms tam, kad grēks ie-
nāca šai pasaulē. Lūk, kādēļ to īpaši pasvītrojot, apustulis 
Pāvils teica: „Laulība lai ir visiem godā un laulības gulta 
neaptraipīta, jo netiklos un laulības pārkāpējus Dievs 
sodīs” (Ebr. 13:4). Kaut arī šī kalpotāja personīgā dzīve 

119



ritēja neesot precētam un pilnībā tika veltīta kalpošanai 
Dievam, viņš augstu vērtēja laulību, izmantojot to pat par 
Kristus un Baznīcas attiecību pirmtēlu un paraugu, bet tas 
jau izsaka daudz ko. (skatīt Efez. 5:22-23). Dievs Savu 
laulību ar Israēlu apraksta kā derību: „Un kad Es tev atkal 
gāju garām un tevi skatīju, tad, redzi, jau bija klāt tavs 
laiks mīlēt un par sievu kļūt. Tad Es izplētu sava mēteļa 
stūri pār tevi un apsedzu tavu kailumu; Es zvērēju tev uzti-
cību un stājos ar tevi derībā” – saka Dievs Tas Kungs – „un 
tu man piederēji” (Eceh. 16:8). 

Dievs cilvēkiem ir paredzējis viena partnera laulību. 
Daudzsievība, blakussievas un citas haotiskas laulības for-
mas, kaut arī Bībelē Vecās Derības laikos tiek pieminētas, 
nekad nav tikušas atzītas par labām. Laulību slēgšanā tiek 
veikta īpaša svētku ceremonija, kura ir atbilstoša laikmetam, 
kultūrai un tautas tradīcijām, no kuras nāk jaunlaulātie. Tas 
vairākkārt ir aprakstīts Svētajos Rakstos. (1.Moz. 24:53-58; 
Mt. 22:1-14; Lk. 12:36). 

Cik Dievam ir patīkamas un svētītas vīrieša un sievietes 
attiecības laulībā, tikpat nepieļaujami Viņam ir netīri un ne-
ganti ārlaulības sakari. Intīmā tuvība laulības ietvaros dod 
šim pārim pilnību, prieku un laimi, bet dzimumsakari divu 
svešu cilvēku starpā ir pašiznīcināšanās forma. Tādēļ arī ir 
rakstīta, ka „...Katrs cits grēks, ko cilvēks dara, paliek ārpus 
miesas, bet, kas netiklības grēku dara, grēko pie savas paša 
miesas” (1.Kor. 6:18). 

Zinot un lieliski to saprotot, ka, virzot cilvēkus uz ne-
tikumības ceļa, viņš neapšaubāmi panāks, ka Dieva dus-
mība nāks pār šiem cilvēkiem, velns šo cilvēku dzīves 
sfēru izmanto īpaši veiksmīgi. Lai novestu cilvēku neceļos, 
viņam ir neskaitāmas iespējas. Spilgtu šī ieroča izmanto-
šanas piemēru mēs varam lasīt Vecajā Derībā, kur stāsts ir 
par to, kā neuzticamais Dieva pravietis Bileāms „...kas mā-
cīja Balaku celt apgrēcību Israēla bērnu vidū, ēst elku upu-
rus un piekopt netiklību” (Atkl.gr. 2:14). Šī viltīgā padoma 
rezultāts bija tāds, par kuru var lasīt 4. Mozus grāmatā: 
„Un Israēls dzīvoja Sitimā, un ļaudis sāka piekopt netiklību 
ar moābiešu meitām. Un tās aicināja tautu pie savu dievu 

120



kaujamo upuru mielastiem, un tauta ēda un metās zemē uz 
sava vaiga to dievu priekšā. Kad nu Israēls sapinās ar 
Baalu Peoru (viņu elku), tad Tā Kunga dusmas iedegās pret 
Israēlu” (4.Moz. 25:1-3). 

Tā sātans rīkojās Vecās Derības laikos, nododot pagri-
mumam Dieva tautu, novirzot to no Tā Kunga. Tā viņš rī-
kojas arī tagad, pagrūžot ticīgos ļaudis uz dzimumnetiklības 
ceļa, un caur šo grēku dara lielus zaudējumus gan grēcinieku 
dvēselēm, gan viņu ģimenēm un draudzēm. 

Attieksme pret šo jautājumu baznīcās ir ļoti nevienno-
zīmīga: no galēji ekstrēmas rīcības – padzenot no baznīcas 
līdz Kristus atnākšanas laikam, līdz – nepiedodamai iecietī-
bai. Parasti no katedras nav pieņemts runāt par seksuālajiem 
grēkiem, jo šai tēmai ir uzlikts tabu. Taču tādai klusēšanai 
ir bēdīgas sekas, tādēļ, ka tas grauj draudzi no iekšienes, jo 
dažu locekļu nespēja būt tikumīgiem ļoti negatīvi ietekmē 
draudzes vispārējo garīgo stāvokli. Ja mums būtu gudrība 
un vīrišķība par to runāt tieši, tas varētu kļūt daudziem drau-
dzes locekļiem par brīdinājumu un garīgu palīdzību, pasar-
gājot viņus no liktenīgām kļūdām. 

Ir nepareizi domāt, ka jautājums par netikumību, ja tam 
nepievērsīs uzmanību, pats par sevi pazaudēs aktualitāti. 
Labāk ir, ja apzinās šīs problēmas reālos draudus un ķeras 
pie tās nopietni, cenšoties būt tuvās attiecībās ar To Kungu, 
darīt visu iespējamo un no mums atkarīgo, lai aizstāvētu sevi 
no visāda veida amoralitātes. 

Šo grūto, bet vienlaicīgi uztraucošo tēmu, vislabāk būtu 
sākt, aplūkojot grēku, kas sākas no netīrām domām un ļoti 
plaši izplatīto pašapmierināšanos. 

Netīras domas ir saistītas ar netikumību, kas tiek pie-
kopta cilvēka iztēlē. Tā ir viena no jomām milzīgajā neti-
kumu un grēcīgu nodomu klāstā, kas apgrēcina mūsu 
sirdsapziņu un atdala no Dieva. Šāda veida domas sauc par 
laulības pārkāpšanas domām, un dod īsteno priekšstatu par 
cilvēka patieso garīgo un sirds stāvokli, tā apliecinot Dieva 
Vārdā rakstīto: „Jo no sirds iziet ļaunas domas, slepkavība, 
laulības pārkāpšana, nešķīstība, zādzība, nepatiesa liecība, 
zaimi. Viss tas sagāna cilvēku...” (Mat. 15:19-20). 

121



Netīras, laulību pārkāpjošas domas – ir tiešs mūsu vē-
lēšanos un centienu atspoguļojums, kuru mēs nevaram īste-
not dzīvē savu kristīgo uzskatu dēļ, bet savas sirds dziļumos 
kaislīgi vēlamies tās īstenot. Šāds stāvoklis ir ļoti bīstams, 
tādēļ ka dzemdina jaunas, līdz šim nezināmas un nepazīsta-
mas jūtas un vēlēšanās, iededzinot miesā kaisli, kuru pēc 
tam ir ļoti grūti apdzēst. Iegriba, kas piedzimusi domās, ve-
dina uz darbībām. Tad cilvēks sāk ar acīm meklēt vēlamo, 
bet vēlāk arī ar savu iekārē kaistošo miesu. Tā, soli pa solim, 
sātans mūs vedina īstenot seksuālas darbības, kas visbiežāk 
sākas ar pašapmierināšanos. 

Pašapmierināšanās jeb masturbācija – viena no miesas 
iegribu izpausmēm un tāpat kā dzimumakts ir apzināts, uz 
sevi vērsts veids, kā sasniegt dzimumapmierinājumu. Šis 
grēks ir nekas cits kā savas miesas un domu apgānīšana, 
kā arī nevērība pret Dieva brīdinājumiem. Tautā pašapmie-
rināšanos sauc arī par onānismu, – pēc vārda Onans, par 
kuru Bībelē ir stāstīts, ka viņam bija jāprec sava mirušā brāļa 
atraitne, bet zinot, ka bērni, kurus viņa dzemdēs nebūs viņa, 
nevēlējās atjaunot brāļa vārdu un izlēja savu sēklu zemē. 
Dievs viņu iznīcināja par nepaklausību tā laika likumam, 
nevis tādēļ, ka viņš būtu nodarbojies ar masturbāciju. 

Kaut arī Svētajos Rakstos, liekas, nav tieši izteikumi 
par pašapmierināšanos, tur tomēr ir vietas, kas var mums 
kļūt par brīdinājumu un norādi šajā jautājumā. Piemēram: 
„Tāpēc lai grēks nevalda jūsu mirstīgajā miesā! Neklausiet 
vairs viņas iekārēm! Nenododiet arī savus locekļus par ne-
taisnības ieročiem grēkam, bet nododiet sevi pašus Dievam 
kā tādi, kas no mirušiem kļuvuši dzīvi, un savus locekļus 
par taisnības ieročiem Dievam. Tad grēks vairs nebūs jūsu 
kungs; jo jūs neesat padoti bauslībai, bet žēlastībai” 
(Rom. 6:12-14). 

No šiem vārdiem var saprast, ka mēs nedrīkstam iz-
mantot savus ķermeņa locekļus, tajā skaitā arī rokas un 
dzimumorgānus, lai pašapgānītos, tādā veidā laupot godu 
Tam, kurš mūs ir radījis. Citā Svēto Rakstu vietā ir teikts: 
„Vai jūs nezināt, ka jūs esat Dieva nams, un ka Dieva Gars 
jūsos mājo? Ja kas Dieva namu samaitā, to Dievs samaitās; 

122



jo Dieva nams ir svēts, tas jūs esat” (1.Kor. 3:16-17) un 
„Jeb vai jūs nezināt, ka jūsu miesa ir Svētā Gara mājoklis, 
kas ir jūsos un ko jūs esat saņēmuši no Dieva, un ka jūs 
nepiederat sev pašiem? Jo jūs esat dārgi atpirkti. Tad nu 
pagodiniet Dievu ar savu miesu!” (1.Kor. 6:19-20). Ap-
zinoties, ka Svētais Gars mājo mūsu miesā, mēs neva-
rēsim nodoties tādām nepiedienīgām darbībām, kā 
pašapmierināšanās un sevis apgānīšana, tādā veidā vēršot 
uz sevi Dieva dusmību. 

Tajā pašā 1. vēstulē Korintiešiem, 7. nodaļā, 4. pantā 
ir dots stingrs brīdinājums: „Sievai nav noteikšana par 
savu miesu, bet vīram; un tāpat vīram nav noteikšana par 
savu miesu, bet sievai”, bet tas nozīmē, ka dzimumapmie-
rinājums attiecas tikai uz laulības dzīves sfēru. Ne jaunie-
tim, ne meitenei, ne vīrietim, ne sievietei Dievs nav devis 
seksuālo varu pār savu personīgo ķermeni, kas faktiski no-
tiek pašapmierinoties. 

Bez tam Bībele Dieva bērnus sauc par traukiem, kas 
domāti godam un kurus Dievs izmanto cēlos un svētos no-
lūkos. Jēdziens „trauks” ietver sevī arī cilvēka miesu, kurai 
arī ir jābūt svētai tāpat kā dvēselei, jo ir rakstīts: „Jo tāda ir 
Dieva griba, – lai jūsu dzīve būtu svēta. Atturieties no ne-
tiklības! Ziniet, ka ikvienam jāglabā sava miesa svētumā un 
godā, bet ne kaislē un kārībā, kā to dara pagāni, kas nepazīst 
Dievu... Jo Dievs mūs nav aicinājis nešķīstībai, bet svēttap-
šanai” (1.Tes. 4:3-5,7). 

Ir plaši izplatīts viedoklis, ka savas miesas apgānīšana 
ir raksturīga jaunatnei, bet dzīve rāda, ka šo grēku praktizē 
arī precēti, veci un pat ļoti veci opīši. Ne velti savā vēstulē 
Titam, Pāvils aicina pamācīt kā jaunus, tā arī vecus – būt 
prātīgiem un cienījamiem: „Bet tu sludini to, kas saskan ar 
veselīgo mācību: lai vecākie vīri turas skaidrā prātā, cienī-
jami, prātīgi, veselīgi ticībā, mīlestībā, izturībā... Jaunākos 
vīrus tāpat paskubini būt prātīgiem” (Tit. 2:1-2,6). 

Daudzi sevi mierina ar domu, ka apprecoties viņi 
beigs pašapmierināšanos. Tie patiesībā ir vēl vieni, kār-
tējie sātana meli. Regulāra laulāto kopdzīve negarantē at-
brīvošanos no šī grēka. Katru reizi, kad vīrs vai sieva 

123



nesasniedz dzimumapmierinājumu intīmajā tuvībā, viņi 
atkal un atkal atgriezīsies pie tā, kā to varēja sasniegt 
agrāk. Lūk, kādēļ cīņu ar šo grēku nevar atlikt uz vēlāku 
laiku. Ja mēs neuzvaram savu miesu, mēs paliekam par 
tās vergiem līdz sirmam vecumam. Tieši par to apustulis 
Pāvils domāja, kad rakstīja pamācības vārdus ne tikai jau-
najiem, bet arī vecajiem. Pašapmierināšanās, atstājot cil-
vēkā riebumu pret sevi, novēlotu nožēlu un nepārtrauktus 
sirdsapziņas pārmetumus, iztukšo un izārda cilvēka dvē-
seli, un ir šķērslis garīgai pieaugšanai. 

Nākamie seksuālie grēki ir : nekaunība, demonstrējot 
atkailinātas sava ķermeņa daļas, sākot no attiecīga seksuāla 
apģērba līdz pat šaušalīgai pornogrāfijai, vaļīga uzvedība ar 
mērķi savaldzināt, seksuāla nesavaldība caur pieskārieniem, 
apskāvieniem, skūpstiem un izģērbšanos, seksuāla izlaidība, 
kas izpaužas netiklībā, laulības pārkāpšanā, dzimumizvirtī-
bās vai seksuālās perversijās. Tas nozīmē – pretdabiskiem, 
slimīgiem dzimumorientācijas traucējumiem vai apmierinā-
šanās veidiem, tādiem kā: vīriešu homoseksuālisms, sieviešu 
homoseksuālisms jeb lezbiānisms, pedofilija (seksuāla ap-
mierinājuma meklēšana kopojoties ar bērniem), mazohisms, 
seksuālais sadisms, nimfomānija, nekrofīlija, zoofilija (ko-
pošanās ar dzīvniekiem) un daudzas citas. 

Kad Ieva un Ādams pēc čūskas pavedinājuma ēda augli 
no ļauna un laba atzīšanas koka, pirmais, ko viņi izjuta, bija 
kauns. No vīģu lapām sameistarotās gurnu jostas, kuras 
Dievs Pats nomainīja uz ādas apģērbu, tika dotas, lai pie-
segtu kailumu. No tā laika apģērbs vienmēr ir kalpojis šiem 
mērķiem, no svešām acīm piesedzot to, ko normālam, ar ve-
selo saprātu domājošam un sevi cienošam cilvēkam, izrādīt 
vienkārši ir kauns. 

Ja kauns plašākā sapratnē ietver sevī domu par stipru 
mulsumu, apzinoties savu vainu un savu nosodāmo rīcību, 
tad kautrīgums ir šaurāks formulējums kauna jūtām un bik-
lumam situācijās, kad ir runa par dzīves seksuālo pusi. Pie 
tam, cēlsirdīgam cilvēkam parādās „vēlme aizsargāties”, kas 
izpaužas tieksmē dažus savas dzīves stūrīšus noslēpt no ci-
tiem cilvēkiem. Pazīstamais vācu filozofs Emanuels Kants 

124



ir rakstījis: „Kauna jūtas ir dabas noslēpums, lai ierobežotu 
nevaldāmas tieksmes, un kalpo tam, lai pat pāri pašām 
dabiskākajām un nepieciešamākajām cilvēka funkcijām 
pārmestu noslēpumainības plīvuru, lai pārāk raupja to ie-
pazīšana neizsauktu riebumu”. 

Kaunīgums intīmajā sfērā – tā ir tieksme neizlikt visu 
apskatei attiecības, kas pastāv starp vīrieti un sievieti, ne-
pieļaujot intīmu jūtu izpausmes cilvēku priekšā, baidoties 
aizvainot un aptraipīt savas garīgās un miesīgās tuvības cē-
lumu. Šī lieliskā cilvēka īpašība ir redzama viņa svabadībā 
sarunās par kādu cilvēku personīgajām attiecībām, izvairo-
ties pieminēt intimitāti un seksu. Kautrīgums vienmēr ir bijis 
raksturīgs sievietēm. Pat antīkajā laikmetā ar tā kailuma 
kultu sieviešu kautrīgums ir pastāvējis vienmēr. 

Diemžēl tas, kas atšķīra un paaugstināja sievieti dau-
dzus gadsimtus atpakaļ, ir kļuvis par lielu retumu mūsu 
civilizētajā laikmetā. Kautrīgumu ir nomainījusi bezkau-
nība – nepiedienīga uzvedība, kurā nav ne kripatas kauna. 
Tā ir pretrunā ar ētiku un kristīgo morāli. 

Šodien šis grēks virza pasauli. Tas ir redzams cilvēku 
ārējā izskatā, manierēs, viņu apģērbā, sarunās un savstarpē-
jās attiecībās. Nav vairs rāmju, kas spēj savaldīt, nav nekādu 
noteikumu, visi aizliegumi ir noraidīti. Praktiski visās cil-
vēka un sabiedrības dzīves sfērās valda visatļautība. Tas, 
kas vienmēr tika uzskatīts par bezkaunību, tagad tiek izlikts 
visu apskatei uz žurnālu vākiem, reklāmās, televīzijā un 
kino. Par netiklību tagad joko. Tai cenšas atrast attaisnojumu 
un izskaidrojumu. Pasaule cenšas visus pārliecināt, ka tagad 
vairs nav tāda jēdziena kā grēks. Ja tas tev dod baudu un ap-
mierinājumu, tad viss ir pieļaujams un visu drīkst. Par vis-
pārēju devīzi ir kļuvuši vārdi: „Ņem no dzīves visu, ko vari”, 
„Ko vēlies paņemt, to dabū sev”. Un šādai pozīcijai piekrī-
tot, pasaule arī cenšas ņemt sev visu. 

Bēdīgi, bet šiem principiem seko ne tikai cilvēki, kuri 
nepazīst Dievu, bet, diemžēl, arī daži kristieši, kuri cenšas 
ar grēkos grimstošo pasauli sadzīvot tik cieši, cik vien tas ir 
iespējams. Šādas dzīves augļi ir labi redzami. Tas ir redzams 
viņu ārējā izskatā, caurspīdīgos, pieguļošos un plīvojošos, 

125



apģērbos ar milzīgiem šķēlumiem, kuri atkailina un pasvītro 
visas sieviešu un vīriešu auguma īpatnības. Runas manierē, 
uzvedības atraisītībā un vaļībā, kas daiļrunīgi parāda, ko 
meklē un pēc kā alkst tā saucamie „Dieva bērni”. It kā jau 
nevar teikt, ka viņi ir pasaulē, bet, diktējot savus noteikumus 
un kārtību, pasaule dzīvo viņos. 

Kaut ir bēdīgi un kauns par to runāt, bet kur tu pa-
slēpsies no rūgtās patiesības, kura jau sen ir kļuvusi par 
neapstrīdamu faktu. Nevis Bībele, bet pasaule nosaka 
mūsu kristīgās dzīves standartus, tā apliecinot Svēto Rak-
stu vārdus par pēdējo laiku garīgo bezspēcību baznīcā. 
Nevienam nav noslēpums, ka pasaulei raksturīgā seksuālā 
nesavaldība, kas izpaužas nepārprotamos skatienos, pie-
skārienos, apskāvienos un tam līdzīgi, arvien biežāk un 
biežāk ir sastopama arī ticīgo vidū, sevišķi jauniešu ap-
rindās. Seksuālo attiecību tēmu pārvēršot pat savdabīgu 
„tabu”, draudžu un baznīcu vadītāji ir devuši visas iespē-
jas pasaulei, lai tā viņu draudžu locekļiem pasniegtu savas 
mācību stundas šajā jautājumā. To, par ko mēs savā viltus 
kautrīgumā baidāmies runāt, velns ir izveidojis par stipru 
ieroci, tā apgānot Dieva bērnu domas un sirdis, un graujot 
baznīcu no iekšienes. 

Tur, kur ticīgo vidū iedzīvojas bezkaunība, vaļīga uz-
vedība un seksuāla nesavaldība, tur viegli iepotējas un ar 
gadiem attīstās un sevi pilnībā parāda dzimumizlaidība. 
Reizēm mēs ar šausmām uzzinām, ka kāds brālis vai kāda 
pazīstama māsa ir iekrituši netiklības valgos un laulības 
pārkāpšanā, un nesapratnē domājam, kā tas tā varēja no-
tikt. Bet tur nav, par ko brīnīties, jo notikušais ir kļūdainas 
garīgās audzināšanas dabisks rezultāts. Nenoteiktība, no-
laidība un visatļautība atradina kristiešus dzīvot ar Dieva 
bijāšanu sirdī, bet, bijība, kā zināms, ir visas gudrības sā-
kums. Tā rezultātā dvēseles, kā prātu zaudējušas, dara to, 
kas ticīgajam ir ne tikai nepieļaujams, bet arī pretdabīgs. 
Patiesi, par kādu gan Dieva bijāšanu var būt runa, ja cil-
vēks, kas tur rokās Bībeli, kurā ir teikts ka „netikļi un lau-
lības pārkāpēji neiemantos Dieva Valstību”, tieši tādā 
veidā grēko? 

126



Saskaņā ar Bībeli laulības pārkāpšana vai laulāto uz-
ticības laušana ir Dieva iestādīto laulības attiecību mīdīšana 
kājām. (skat. 1.Moz. 2:24, 2.Moz. 20:14, Mt. 19:4-6), bet 
netiklība vai dzimumizlaidība, ko piekopj cilvēki, kas nav 
laulībā – ir negantība un grēks pret savu paša miesu (skat. 
1.Kor. 6:13,16,18; Ef. 5:3,5; Kol. 3:5; 1.Tes. 4:3-5; Hoz. 4:1; 
Sal.pam. 23:27; 1.Tim. 1:10; 4.Moz. 15:39). Dievs neieredz 
gan šo, gan to. Bet pasaule, kurā viss ir apgriezts kājām 
gaisā, jūsmo par netiklību, un laulāto uzticību uzskata par 
pagātnes paliekām. 

Netiklība sākas no domām. Jo vairāk mēs domājam par 
seksu un izgaršojam to līdzīgi kā saldumus jo ātrāk būsim 
spējīgi šo grēku izdarīt. Kārdinājums piepildīt miesas iegri-
bas un netiklība īpaši vajā tos, kas daudz par to domā. Lūk, 
kādēļ Dieva Vārds tieši un skaidri saka: „Neviens, kas tiek 
kārdināts, lai nesaka: Dievs mani kārdina, jo ļaunām kārdi-
nāšanām Dievs nav pieejams, un Pats Viņš nevienu nekār-
dina. Bet katru kārdina viņa paša kārība, to vilinādama un 
valdzinādama. Pēc tam kārība, kad tā ieņēmusies, dzemdē 
grēku, bet grēks padarīts dzemdē nāvi” (Jēk. 1:13-15). 

Miesas kārība – tā ir rupja, jutekliska dzimumtieksme. 
Tā vienmēr liek sevi manīt, ja mēs ļaujam vaļu nešķīstām 
domām un ar prātu nekontrolējamiem instinktiem. Cilvēks, 
kuru ir pārņēmusi iekāre, kļūst līdzīgs dzīvniekam, kuram 
nav pārdzīvojumu, kas sastopami cilvēku mīlestībā, un pā-
rošanās brīdī vadās tikai pēc tiem dzimuminstinktiem, kas 
viņā ielikti no pirmsākumiem un to mērķis ir vairošanās. Te 
ir cēlušies šie teicieni „dzīvnieciska iegriba”, „gribošs kā ēr-
zelis”, „marta kaķis”, „griboša mātīte”. 

Cilvēks atšķiras no dzīvnieka ar to, ka viņam ir prāts 
un veselais saprāts, kas spēj kontrolēt un vadīt mūsu darbī-
bas, bet vajadzības gadījumā – ierobežot miesas iegribas. 
Lūk, kādēļ nevajag visu vainu novelt uz sātanu, kurš it kā 
neliek mieru un kārdina ar izvirtības garu. Tādēļ, ja nebūsi 
nomodā un nedisciplinēsi sevi, tavas acis un domas kļūs dur-
vis, pa kurām ieies šis grēks. 

Izvirtība ir spējīga cilvēku padarīt par vergu, savažojot 
dvēseli ar nebeidzamām iegribām, nedabiskām tieksmēm, 

127



mežonīgām kaislībām un nesavaldīgu iekāri. Izvirtībā 
prieks par gaidāmo ir vilinošs, bet tās augļu garša ir pre-
tīga. Vara pār cilvēku šim netikumam ir tik liela, ka pat 
paši stiprākie nav spējīgi tam stāties pretim. Piemēru, kas 
apliecina šo patiesību, ir vairāk nekā pietiekami gan Bī-
belē, gan mūsu dzīvē. Salamana pamācību grāmatā ir 
dots spilgts neprātīgā jaunekļa apraksts, kurš sapinās 
netikles valgos un nebija spējīgs šim valdzinājumam 
stāties pretim un „...viņš seko viņai tūliņ pa pēdām kā 
vērsis, ko ved uz kaušanu, vai arī kā trakais, kas ļaujas 
uzmest sev valgu, ar kuru to saista un savalda, kamēr 
kāda bulta pāršķeļ viņa sirdi; līdzīgi putnam viņš steidzas 
uz ķeramo sprostu un nezina, ka tas maksā viņam dzī-
vību” (Sal.pam. 7:22-23). 

Ak, cik cilvēkus šodien var satikt, kuri saka, ka ir kris-
tieši, bet drīz vien izrādās, ka viņi ir ievilkti pašā pretīgākajā 
izvirtībā! Prakse rāda, ka cilvēku vidū galvenais atkāpšanās 
iemesls no Dieva un pēc tam arī Dieva zaimošana ir tieši 
amoralitāte. Ja no ticības atkritušajiem bez aplinkiem pa-
jautā, kādā grēkā viņi iekrita, tad kā atbildi dzirdēsi traģisku 
viņu dzīves stāstu par netiklību un izvirtību. Ne velti apus-
tulis Jānis reiz rakstīja: „Jo ikviens, kas dara ļaunu, ienīst 
gaismu un nenāk pie gaismas, lai viņa darbi netiktu at-
klāti”(Jņ. 3:20). 

Netiklības grēkam ir raksturīga saldkaisle (tieksme pēc 
jutekliskām baudām) un pārmērīgi spēcīga, neiegrožota dzi-
mumtieksme, kuru sauc par kaislību, – neprātīga vēlēšanās 
iegūt kaut ko tagad un tūlīt. Ja tu kaut vienu reizi piekāpsies 
šī grēka priekšā, tad pat ja pēc tam sevi par to neieredzēsi, 
tu būsi tā vergs. Cilvēkā nav tāda spēka, kas varētu viņu at-
brīvot no šīs verdzības. Tas ir tikai Jēzum. 

Mūsu netīrajā un izvirtušajā pasaulē kaislei dzied slavas 
dziesmas un ceļ to godā. Par to sajūsmināti raksta mīlas ro-
mānos. Dzejnieki tai velta savus dzejoļus. Par kaisli top 
dziesmas. To atklāti demonstrē kino un televīzijas ekrānos. 
Piedzīvot kaislīgu mīlestību – daudzu karstākā vēlēšanās, 
un sevišķi tā pievelk jaunatni. Mūsdienās iekāre un kaisle ir 
liktas par galvenajām mīlestības raksturotājām. Kāds neprāts! 

128



Kaisle un mīlestība ir tik tālu viena no otras kā aus -
t rumi no rietumiem. Īstena cilvēciska mīlestība ir līdzīga 
Kristus „Agapei”, tamdēļ ka dod, nevis ņem. Tā ir pacie-
tīga, maiga, nesavtīga, gatava uzupurēties un atdot sevi. 
Viņā nav ne miņas no egoisma. Viņa domā par otru, nevis 
par sevi. To var salīdzināt ar spožu, mierīgu un klusu 
zvaigznes degšanu, kurai ir raksturīga pastāvība. Kaisle 
turpretim ir kā sērkociņš, uzliesmo un ātri izdeg, aiz sevis 
atstājot tikai pelnus un sodrējus. Tā tikai imitē mīlestību, 
un zināmu laiku visai veiksmīgi atdarina. Taču, pretēji mī-
lestībai, kaisle ņem nevis dod. Tai ir egoistisks, patmīlīgs, 
ciets un prasīgs raksturs. Vēlmē panākt savu, viņa ir spē-
jīga pielietot melus, viltību un blēdību. No tā izriet, ka 
kaisle nav spējīga izveidot svētītu, laimīgu ģimeni, kaut ir 
brīdis, kad tā liekas visai pievilcīga. 

Mīlestība ir mierīga, uzticama un iecietīga. Viņa līdzi-
nās cietai klintij, uz kuras atšķirībā no grimstoša purva ci-
nīša – kaisles, grūtos dzīves brīžos var droši atbalstīties. 
Kaisle cenšas novērsties no tā, kurš vēlas uz tās atbalstīties, 
kā rezultātā kāds grimst bēdās un izmisumā. 

Spilgts piemērs kaisles graujošajai darbībai ir Dāvida 
dēls Amnons, kurš burtiski dega savā iekārē pēc savas 
māsas Tamāras. Viņa bija skaista, un viņš stingri nolēma 
viņu iegūt. Kaut Amnons labi zināja, ka Dieva likums ka-
tegoriski aizliedz to, ko viņš gribēja, tomēr, nevēloties pre-
toties savai miesas kārībai, viņš nolēma panākt savu, lai ko 
tas viņam maksātu. Izliekoties par slimu, viņš ievilināja Ta-
māru savā istabā un izvaroja viņu. Šī kaisles brīža dēļ viņš 
bija gatavs upurēt visu. Protams, viņu neinteresēja viņas 
tālākais liktenis, jo viņš domāja tikai par savas miesas ie-
gribu apmierināšanu. Visi Tamāras lūgumi tā nedarīt bija 
neveiksmīgi. Apgānījis nabaga meiteni, viņš to neieredzēja 
un nožēloja, ka vispār bija ar viņu saticies. Pavēlot Tamāru 
izdzīt no istabas, viņš aizcirta durvis aiz viņas, tādēļ, ka 
„...nepatika, ko viņš sajuta pret to, bija spēcīgāka par 
neseno mīlestību” (2.Sam. 13:1-18). 

Lūk, tipisks tā saucamās kaislīgās mīlestības pie-
mērs, uz kuru kā muļķa taureņi uz gaismu steidzas cilvēki, 

129



īpaši jaunie. Tiem, kas to kaut reizi dzīvē izbaudīs, sirdī 
paliks rūgta vilšanās, izpostīti sapņi, skumjas un dvēseles 
sāpes. Tādēļ, dārgās meitenes un sievietes, ja puisis vai 
vīrietis, zvērot pie savu jūtu īstenuma pieprasa pirmslau-
lību dzimumtuvību, lai tādā veidā jūs pierādītu savu mī-
lestību pret viņu, tad ziniet, ka šajā gadījumā jums ir 
darīšana ar miesas kārību un kaisli, bet ne ar mīlestību, 
kura spēj gaidīt. 

Dvēseļu aprūpē visu laiku ir sastopami stāsti, kas līdzīgi 
Amnona un Tamāras stāstam. Kāda ticīga meitene tā aizrā-
vās ar pasaulīgu puisi, kurš viņu aplidoja, ka iedegās pret 
viņu nevaldāmā kaislē un viegli piekrita sākt dzimumdzīvi 
pirms laulībām. Kad viņu mīlas sakari tapa zināmi, vecāku 
piespiesti, viņi apprecējās, bet cik nelaimīga un rūgta bija 
viņu laulība! Neskatoties uz to, ka viņu ģimenē bija daudz 
bērnu, vīrs nekad neticēja, ka viņa ir uzticīga viņam, pa-
skaidrojot to tā, ka viņa varot viegli piekrist uz kādiem sa-
kariem ar citu kā reiz ar viņu. Viņu bērni, nevarēja vien 
sagaidīt to brīdi, kad varēs aiziet no vecāku mājām, tādēļ ka 
tēvs ar māti dzīvoja kā suns ar kaķi. Tie, kuri kādreiz mek-
lēja katru iespēju palikt divatā, tagad burtiski neieredzēja 
viens otru un uzskatīja, ka otrs ir izpostījis viņa dzīvi. 

Kādā citā gadījumā jaunais cilvēks tā iemīlējās mei-
tenē, ka kaisles dēļ un no vēlēšanās ātrāk viņu iegūt, burtiski 
pazaudēja galvu. Kāds no malas, redzot, ka no šīs savienī-
bas nekas labs nesanāks, cenšoties viņu atturēt no pārstei-
dzīga soļa, ieteica šajā jautājumā meklēt Dieva prātu. Bet 
jaunais kristietis nepieņēma nekādus argumentus, pārlieci-
nāts, ka tik lielu mīlestību Dievs vienkārši nevar nesvētīt. 
Tā kā abi bija ticīgi, paliekot vienatnē, šie jaunieši no sā-
kuma centās runāt par Bībeli un uzvesties ieturēti, bet viņu 
sirdīs plosījās karstas jūtas, un nepagāja daudz laika, ka 
viņi krita grēkā. Pieļāvuši izvirtības grēku, viņi aptvēra, ka 
ir pārāk tālu aizgājuši, bet kaut ko izlabot vairs nevarēja. 
Viss taču sākās tik tīri un nevainīgi. Bet maigai roku spie-
šanai sekoja skūpsti un apskāvieni, tad izģērbšanās, pie-
skārieni noteiktām partnera ķermeņa daļām... Un tā soli pa 
solim nonāca līdz neizbēgamajam. 

130



O, kā viņi mocījās, aptverot, ko ir izdarījuši. Nespējot 
atklāt savu grēku, viņi ietērpās laulību drānās un gāja pie 
Dieva altāra un zem mācītāja svētījošām rokām, kaut miesā 
jau bija nešķīsti. Taču Bībele ne velti saka: „Nepievilieties, 
Dievs neļaujas apsmieties! Jo, ko cilvēks sēj, to viņš arī 
pļaus” (Galat. 6:7). Dievs nevarēja svētīt tos, kuri savu 
miesu bija apgānījuši ar netiklību. Tas ļoti drīz tapa re-
dzams viņu ģimenes dzīvē. Tie, kuri vēroja viņu savstar-
pējās attiecības, bija nesaprašanā, kur palikusi viņu skaistā 
mīlestība, kuru savā laikā daudzi apskauda. Slepenībā 
savās sirdīs viens otru apvainojot notikušajā, viņi ļoti drīz 
pazaudēja cieņu viens pret otru. Tā nodzīvojot ilgus kop-
dzīves gadus, kuros nebija prieka, un izaudzinot daudz 
bērnu, viņi ar šausmām varēja vērot, kā slēptais grēks tapa 
redzams viņu bērnu likteņos. Vecākais dēls jau jaunībā 
krita izvirtībā. Vidējais, esot kristietis, pārkāpa laulību un 
izšķīrās ar sievu, bet viena no meitām aizgāja pasaulē un 
kļuva par prostitūtu. Šo nelaimīgo laulāto bēdām un asa-
rām, kas tika lietas par saviem bērniem, nebija gala, bet tā 
visa iemesls bija viņu nesavaldība. Žēl, bet ar to sirgst ne 
tikai jaunatne, bet arī gados vecāki cilvēki. 

Viens tāds kristietis, kuram bija jau pāri piecdesmit, 
kaut bija vietējās baznīcas kalpotājs un vairāku bērnu tēvs, 
apzinoties savu acu kārības grēku, bet nepieliekot pūles, 
lai ar to cīnītos, krita laulības pārkāpšanā ar tās pašas drau-
dzes gados jaunu māsu, kura vecuma ziņā varēja būt viņam 
meita. Pametis savu jau sirmo sievu un pieaugušos bēr-
nus, šis cilvēks pārvācās dzīvot pie savas jaunās mīļotās, 
apgalvojot, ka Tas Kungs ir viņam parādījis, ka tā esot Viņa 
griba. Lūk, tā mēs savos netīrajos grēkos „ievelkam” pat 
pašu svēto Dievu. 

Kas attiecas uz dzimumperversijām, tad šī tēma ir 
tik derdzīga, ka kristīgas grāmatas lappusēs vienkārši ne-
gribas par to runāt. Ja nu kādu tas interesē, tad viņš var 
izmantot specializēto medicīnisko literatūru seksopatalo-
ģijas jautājumos. Vispār ir vērts kaut nedaudz pieskarties 
dažām perversijām, kuras visbiežāk ir dzirdamas no 
kristiešu mutes dvēseļu aprūpes grēksūdzēs. Tas ir vīriešu 

131



homoseksuālisms, kura visbiežāk ir kā vīriešu apgānī-
šana, lesbisms – sieviešu homoseksuālisms, dzīvnieku 
apgānīšana jeb zoofilija – dzimumsakari ar lopiem un 
pedofilija – seksuālas attiecības ar bērniem, kas nereti 
noved pie to izvarošanas. 

Iespējams, daudzu ticīgo ausīm viss šis izklausās kā 
kristietim kaut kas neiedomājams. Diemžēl dvēseļu aprūpē 
ar to nākas saskarties nebūt ne tik reti. Sieviešu un vīriešu 
homoseksuālisma izpausmes bērniem – visai izplatīta pa-
rādība, kaut viņiem tas nenotiek apzināti. Bērnu rotaļā 
„dakteri”, kas saistīta ar izģērbšanos, aplūkošanu un dzi-
mumorgānu aptaustīšanu, nereti bērnos rodas vēlēšanās 
spert soli tālāk. Te nu tiek veikti pirmie mēģinājumi dzi-
mumu tuvībai. Un tad puisēni cenšas šajās spēlēs izmantot 
ne tikai meitenes (bieži rotaļu biedrenes un jaunākās 
māsas), bet arī puisīšus, – vai nu vienaudžus, vai pat pavi-
sam mazus bērnus. Kaut kas līdzīgs var notikt arī ar mei-
tenēm, kuras var būt gan māsas, gan māsīcas, draudzenes 
un klasesbiedrenes. Viņām tas izpaužas intīmos glāstos un 
dažādos abpusējos dzimumapmierinājumu mēģinājumos. 
Tā veidojas zināma nosliece uz perversijām, kas ne vienmēr 
pazūd, cilvēkam pieaugot, bet pārvēršas noturīgā vīriešu 
homoseksuālisma formā vai lesbismā. 

To pašu var teikt arī par dzīvnieku apgānīšanu, kad 
bērni un pusaudži, vienkārši ziņkārības vai pirmo iegribu 
dzīti, pie dzimumnobriešanas tuvojas dzīvniekiem ar 
mērķi gūt seksuālu apmierinājumu. Tad tiek izmantotas 
vistas, pīles, truši, kaķi, suņi, kazas, aitas, govis un citi 
dzīvnieki, līdz pat šokējošiem gadījumiem. Šeit nebūtu 
īstā vieta tos aprakstīt. 

Bēdīgi, bet viss augšminētais nekur nepazūd pat tad, 
kad stājas laulībā, tas kļūst tikai izsmalcinātāks. Protams, 
tas nenozīmē, ka katrs bērns, kurš ir nodarbojies ar seksuālo 
netīrību, noteikti kļūs par homoseksuāli, lesbieti vai dzīv-
nieku apgānītāju, bet iespējamība tam ir daudz lielāka nekā 
tiem, kuri to nav darījuši. 

Jāsaka, ka liela nozīme seksuālo grēku izpausmēs ir 
iedzimtībai, kas nāk no vectētiņiem, vecmāmiņām, tēviem 

132



un mātēm. Pie tam, kā zināms, pļauja vienmēr ir lielāka 
nekā sēja. Ja kāds no vecākiem ir mocījies ar pašapmieri-
nāšanos, bērniem nosliece uz seksuālo nešķīstību ir vēl 
lielāka, izpaužoties ne tikai dzimumizlaidībā, bet arī kādās 
perversijās. Piemēram, kādai ticīgai sievietei, kura jaunībā 
nodarbojās ar pašapmierināšanos, viņas divas meitas 
kļuva par lesbietēm dzīvoja viena ar otru un nevēlējās iziet 
pie vīra. 

Kas attiecas uz pedofiliju, – tā ir dzimumtieksme uz 
maziem bērniem, tad šī problēma ar gadiem ir kļuvusi par 
īstu traģēdiju. Tēvi un patēvi izvaro savas meitas un pamei-
tas, onkuļi savas radinieces, vecākie brāļi savas jaunākās 
māsas. Retāk, bet ir vardarbības gadījumi pret puisīšiem. 
Kaut ko tādu kaut reizi piedzīvojot, bērni uz visu mūžu kļūst 
par garīgiem kropļiem ar izkropļotām dvēselēm. Daži 
dzimuma perversiju upuri vēlāk dzīvo amorālu dzīvi. 
Ļoti bēdīgs ir tas fakts, ka visas šīs perversijas laiku pa 
laikam ir sastopamas ticīgo vidū. 

Šajā sakarā nāk prātā Svēto Rakstu vārdi, kurus reiz 
apustulis Pāvils teica nevienam citam kā tiem, kuri pa-
zina Dievu: „Jau Dieva dusmība no Debesīm parādās pār 
visu cilvēku bezdievību un netaisnību, kas savā netais-
nībā apslāpē patiesību. Jo, ko par Dievu var zināt, tas vi-
ņiem ir atklāts: Dievs Pats viņiem to atklājis... Jo, 
zinādami Dievu, viņi to nav turējuši godā kā Dievu un 
Viņam nav pateikušies, bet savos spriedumos krituši nī-
cības gūstā un savā siržu neprātā iegrimuši tumsā. 
...Tāpēc Dievs viņus viņu sirds kārībās nodevis izvirtī-
bai, kurā viņi paši sākuši sagandēt savas miesas, tāpēc 
ka viņi dievišķo patiesību apmainījuši pret meliem un sā-
kuši dievināt un pielūgt radību, atstājot novārtā Radītāju, 
kas ir augsti teicams mūžīgi, āmen. Tāpēc Dievs viņus 
nodevis apkaunojošās kaislībās; sievietes apmainījušas 
dabisko dzimumu kopdzīvi ar pretdabisko. Tāpat arī vī-
rieši, atmezdami dabisko kopdzīvi ar sievieti, cits pret 
citu iekaisuši savā iekārē, piekopdami netiklību, vīrietis 
ar vīrieti, paši saņemdami sodu par savu maldīšanos. 
Tad nu tāpat, kā viņi nav turējuši cieņā viņiem doto 

133



Dieva atziņu, Dievs sagandējis viņu prātu, ka viņi dara 
to, kas neklājas... Pazīdami Dieva taisnību, ka tie, kas 
tādas lietas dara, ir pelnījuši nāvi, viņi tomēr ne vien 
paši tā dara, bet vēl priecājas par tiem, kas tā dzīvo” 
(Rom. 1:18, 19, 21, 24-28, 32). 

Kad lasi šos šokējošos vārdus, tad ir grūti noticēt, ka 
tie nav domāti bezdievjiem, bet cilvēkiem, kuri ir iepazinuši 
Dievu. Tieši tāpat ir mūsdienās, kad dzirdi par to, kas notiek 
kristiešu vidū, tad nespēj vien beigt brīnīties un prātā ienāk 
doma: „Vai tiešām tas tā var būt?!” Protams, ierindas drau-
dzes locekļi diezin vai zina par pretīgākajām nekrietnībām, 
kas notiek viņu vidū. Iespējams, ka notikušie netiklības un 
laulības pārkāpšanas gadījumi arī viņiem ir zināmi, jo tie no-
tiek arvien biežāk un biežāk. Kas attiecas uz homoseksuā-
lismu, lesbismu, dzīvnieku apgānīšanu un citiem pretīgām 
perversijām, tad tādus grēkus pārsvarā zina tikai dvēseļu ap-
rūpētāji un dažu draudžu mācītāji. Mēdz būt, ka pēc dau-
dziem gadiem tādas lietas tomēr nāk gaismā un pamatīgi 
šokē kristiešus. Tā nu apustulis Pāvils lieliski zināja, par ko 
rakstīja ticīgajiem Romā. Un ja jau Dievs ir uzskatījis par 
vajadzīgu to atstāt Svēto Rakstu lappusēs, tad mums, nepār-
protami, vajadzētu par to padomāt, jau tādēļ vien, ka šī pre-
tīgā grēka spitālība arvien iet plašumā. 

Dvēseļu aprūpes kalpošana izgaismo daudzas derdzīgas 
lietas, kas notiek draudzēs un baznīcās, ceļot prom priekš-
karu, kas pārklāts īstenībai, kuru, visiem spēkiem, cenšas 
paturēt noslēpumā. Un ir jāsaka, ka tas, patiesi šokē. 

Seksuālās negantības sagrauj kristiešus, lai kādā garīgās 
hierarhijas pakāpē tie atrastos. Diemžēl, neviens pret to nav 
apdrošināts. Tieši šī iemesla dēļ kristiešu aprindas laiku pa 
laikam satricina pēkšņa ziņas, ka tas vai kāds cits kalpotājs, 
sludinātājs, vai pat pasaulslavens evaņģēlists ir kritis netik-
lībā vai laulības pārkāpšanā. Lūk, kādēļ atkal un atkal, at-
skan šis satraucošais jautājums: „Dieva tauta, kas ar mums 
notiek?! Kurp mēs ejam, un kur taisāmies nonākt, ja tas tā 
turpināsies?” Par seksuālajiem grēkiem nevar vairs klusēt! 
Ir jārunā, jāskaidro, jāved pie prāta, jāmāca, jābrīdina un va-
jadzības gadījumā stingri jāsoda. 

134



Noslēgumā daži padomi, kuri varētu palīdzēt uzvarēt 
miesas kārdinājumus un tādā veidā izvairīties no garīgās 
pakrišanas: 

1. Vadiet savu dzīvi Dieva bijāšanā, baidoties Viņu ap-
bēdināt ar kādu grēku, arī netikumības izpausmēm. Tas 
nemaz nav grūti, ja patiesi mīli To Kungu. Dzīvot, esot ciešā 
kontaktā ar Viņu, ar prieku pildīt Viņa dotos baušļus, – tā ir 
kā ķīla, lai pasargātu sevi no grēka. Šo patiesību mums ap-
stiprina vārdi: „Mēs zinām, ka ikviens, kas no Dieva dzimis, 
negrēko, bet tas, kas no Dieva dzimis, pasargā sevi, un ļau-
nais neaizskar viņu” (1.Jņ. 5:18). 

2. Tiem, kurus nomoka pašapmierināšanās grēks, gribās 
teikt, lai viņi nekad nenolaiž rokas, cīnoties ar savas miesas 
iegribām. Apmēram 90 – 95% šis grēks ir mantots no vecā-
kiem un vecvecākiem, bet ar iedzimtiem netikumiem ir īpaši 
grūti cīnīties. Taču kaut uzvara nenāk viegli, tomēr tā ir ie-
spējama. Apliecinājums tam ir daudzu jauniešu, vīriešu un 
sieviešu, kuri nemitīgi cīnoties, sasniedza pilnīgu atbrīvoša-
nos, pat ja šī cīņa ilga vairākus gadus. 

3. Nepadodoties kārdinājumiem un neejot savu instin-
ktu, jūtu, emociju un iegribu pavadā, mēs sevi aizsargājam 
un atbrīvojam no daudzām nepatikšanām un kritieniem. Bet 
Dievs, redzot mūsu pūliņus, panāk mums pretī, atsūtot 
„izeju” no jebkura kārdinājuma. 

4. Lūdziet Dievu, lai Viņš jūs pasarga no visiem grē-
kiem, kas saistīti ar netiklību, līdzīgi kā to darīja ķēniņš 
Dāvids, kurš reiz izjuta krišanas rūgtumu. Viņš lūdzās: 
„Pasargi mani, Dievs, jo es paļaujos uz Tevi!” (Ps. 16:1). 
Jo Dievs ir mūsu galvenais sargātājs. Mēs vienmēr varam 
nākt pie žēlastības troņa, lai savlaicīgi saņemtu Viņa palī-
dzību. Dieva labā roka ir saudzētāja roka. Esot zem tās ne-
kādi velna kārdinājumi nav bīstami. Dieva žēlastība mūs 
paglābj no iespējamības krist grēkā, un mūsu uzdevums – 
dzīvot tā un būt tādās attiecībās ar To Kungu, lai šī žēlas-
tība mūs vienmēr pavadītu. 

5. Gavējot un lūdzoties, lūdziet Dievu, lai Viņš dāvātu 
jums riebumu pret to grēku, kas jūs nomoka, tādēļ, ka nav 
iespējams atmest to, ko mīl. 

135



6. Tā kā netiklības grēks tāpat kā visi citi grēki sākas 
no domām, mācieties tās pastāvīgi kontrolēt. Māka pārval-
dīt savu iztēli, ietver sevī spēju to iegrožojot. Nepieļaujiet 
nekontrolētu domu darbību. Tas, kurš aizraujas ar seksuā-
lām fantāzijām, neizbēgami pāriet pie darbībām. Ja jūtat 
ka domas kļūst nešķīstas, seksuāli orientētas, piepūlot 
gribu, novirziet jūsu domas uz kaut ko citu. Ja cilvēks 
nekad nedomā par laulības pārkāpšanu, tad viņš to arī ne-
izdarīs. Lūdziet, lai Dievs jūs apvalda, runājot uz jums caur 
jūsu sirdsapziņu. Tad iztēlei nebūs brīva vaļa, tā būs pa-
kļauta Dievam. 

7. Kad jūs piemeklē kārdinājumi, pasargiet sevi ar 
Dieva Vārdu, atkārtojot Bībeles pantus, kuros ir spēks, pie-
mēram: „Svētīgi tie, ...kas staigā pēc Tā Kunga baušļiem! 
...kas nedara netaisnību, bet staigā Viņa ceļos! ...Es Tevi 
meklēju no visas sirds. Neļauj man aizmaldīties projām no 
Taviem baušļiem. Es turu Tavus vārdus savā sirdī, lai ne-
grēkotu pret Tevi... Tavs es esmu, palīdzi man, jo es turos 
pie Taviem noteikumiem! Bezdievji man uzglūn, lai mani 
iznīcinātu, bet es raugos uz Tavām liecībām ...Tava roka 
lai man palīdz, jo Tavas pavēles es esmu sev izraudzījis par 
savas dzīves vadītājām” (Ps. 119:1, 3, 10-11, 94-95, 173). 
Tā, lūgšanu domās vēršoties pie Dieva, mēs izmantojam 
Svēto Rakstu padomus, kuri tieši par to runā: „Kā jauneklis 
uzturēs savu ceļu šķīstu? Kad turēsies pie Taviem vārdiem” 
(Ps. 119:9). 

8. Sekojiet savām acīm, tādēļ, ka tieši caur tām vis-
biežāk notiek pirmais kārdinājuma impulss. Mateja evaņ-
ģēlijā 5:28 Jēzus brīdina mūs par acīm, kas iekāro 
„...ikviens, kas uzskata sievu, to iekārodams, tas ar viņu 
laulību jau ir pārkāpis savā sirdī”. Īpaši sargieties no por-
nogrāfijas, lai kādā veidā tā tiktu piedāvāta: fotogrāfijas 
ar atkailinātiem ķermeņiem, pornogrāfiski žurnāli, ero-
tiskas filmas, mīlestības romāni un tamlīdzīgi. Iespiežo-
ties atmiņā, šīs bildes atkal un atkal uzpeldēs iztēlē un 
rosinās uz netīrām domām un iegribām. Ir grūti iedomā-
ties lielo cilvēku daudzumu, kuri ir šī grēka verdzībā. 
Tie paslepus pērk un slēpj savās mājās šo negantību, tad 

136



baro savas dvēseles. Paņemiet savā bruņojumā vērtīgus 
Svēto Rakstu vārdus, padarot tos par savu solījumu: 
„Es neraudzīšos uz ļaunām un kauna pilnām lietām...” 
(Ps. 101:3). 

9. Izvairieties no biedrošanās ar netiklības grēku pār-
ņemtiem cilvēkiem, atceroties Bībeles brīdinājumu par to, 
ka „Nepievilieties, ļauna sabiedrība samaitā labus tikumus” 
(1.Kor. 15:33). Par labu piemēru, kam līdzināties, var kalpot 
stāsts par kārdināšanu, ko piedzīvoja Jāzeps, kad dzīvoja Po-
tifara namā. Šis jaunais cilvēks, kurš bija tuvās attiecībās ar 
To Kungu, stāvēja bezdibeņa malā. Atlika viņam tikai ne-
daudz šaubīties, un būtu noticis nelabojamais. Par laimi viņš 
pastāvēja un bēgot paglābās no kritiena tikumībā. 

Jāteic, ka sieviete, kura bīstas To Kungu, ir Dieva at-
tīrīta un svētota, – ir lieliska Viņa radība un svētīgs Tā 
Kunga trauks. Bet ...sieva, kura ir pazaudējusi kaunu un 
ieslīgusi visādos netikumos, – tas ir elles izdzimums, spē-
cīgs ierocis, ko sātans izmanto daudzu dvēseļu pazudinā-
šanai. Raksturojot šādas laulības pārkāpējas ceļu, Dieva 
Vārds to apraksta šādi: „Tāds pats ir arī laulības pārkāpē-
jas sievas ceļš; viņa bauda tai priekšā likto cienastu, no-
slauka muti un saka: „Es nekā ļauna neesmu darījusi!” 
(Sal.pam. 30:20). Bīstieties no tuvākas iepazīšanās ar tai 
līdzīgu. To pašu var teikt arī par vīriešiem – netikļiem un 
laulības pārkāpējiem, kuri ir bīstami, lai ar viņiem iepazī-
tos sieviete – kristiete. 

10. Esiet nomodā, un ar prātu kontrolējiet savu tem-
peramentu un jutekliskumu un neļaujiet miesas instink -
tiem ņemt virsroku pār jūsu sirdsapziņu. Lai to sasniegtu, 
ir jāvairās no saskares ar visu, kas var apgānīt domas un 
pamodināt jūsu miesu. 

11. Par jautājumiem, kas ir saistīti ar seksu un tikumību, 
neticiet tam, ko jums stāsta draugi skolā vai darbabiedri, kas 
ir rakstīts avīzēs, ar ko ir pārpildīti žurnāli. Tie visi ir tikai 
viltīgi āķi, ar kuriem sātans jau daudzus ir noķēris. Atcerie-
ties, ka pats brīnišķīgākais, ko uz šīs zemes var piedzīvot, ir 
laimīga laulība, ko ir svētījis Tas Kungs. Bet Dieva svētība 
ir tikai pār tiem, kas sevi pasargā, ir tīri un nevainīgi. 

137



12. Mākiet nolikt sev robežas attiecībās ar pretējo 
dzimumu. Atturieties no tā sauktajiem „draudzīgajiem”, 
bet pārāk maigajiem pieskārieniem, apskāvieniem un 
glaudīšanām, kas nereti ir par aizsākumu turpmākiem grē-
cīgiem sakariem. 

13. Nekur nepalieciet vienatnē ar pretējā dzimuma 
personām, sevišķi ja jums ir kāda interese vienam par 
otru. Tas, kas iesākumā izskatās pilnīgi nevainīgi, vēlāk 
pārvērtīsies par veselu ugunsgrēku. Jebkura dvēseliska 
tuvība un savstarpēja sapratne ārpus laulības var kļūt par 
to bīstamību, par ko Dieva Vārds saka: „Vai kāds var sa-
glabāt savā azotē uguni, lai nesāktu degt viņa drēbes?” 
(Sal.pam. 6:27). 

14. Nekurniet un nepretojieties Dieva gribai, kad Tas 
Kungs pārsvītro jūsu plānus un nodomus attiecībā uz lau-
lību. Viņš zina vairāk nekā jūs, tādēļ var iejaukties jūsu 
dzīvē un izjaukt saderināšanos vai gaidāmās kāzas. Tāds 
likteņa pavērsiens jums var likties līdzvērtīgs traģēdijai. 
Bet Dievs tādā veidā pasarga mūs no nelabojamas kļūdas, 
gribot dot kaut ko labāku. Tādā brīdī ir ļoti svarīgi nesa -
strādāt muļķības, bet paļauties uz Viņa providenci, paze-
moties un pieņemt Viņa gribu, stipri ticot, ka Viņš nemēdz 
kļūdīties. Paies gadi, varbūt gadu desmiti, un mēs sapra-
tīsim, ka ar šo Dieva iejaukšanos, mums tika parādīta 
īpaša Viņa žēlastība. 

15. Centieties nepieļaut ilglaicīgu atturību laulāto at-
tiecībās, tādēļ ka tieši tas ir iemesls, caur kuru sātans pa-
stiprināti uzbrūk un kārdina. Un tas var novest pie 
laulības pārkāpšanas. Jo ne velti Dieva Vārds saka: „Ne-
atraujieties viens otram, kā vien uz kādu laiku pēc pašu 
vienošanās, lai atrastu laiku Dieva lūgšanai, un tad turie-
ties atkal kopā, lai sātans jūs nekārdinātu jūsu nesavaldī-
bas dēļ” (1.Kor. 7:5). 

16. Izvairieties no visādām situācijām, kas varētu jūs 
sakompromitēt. Nedodiet cilvēkiem iemeslus, ka viņi var 
domāt par jums ko sliktu. Tā jūs izvairīsieties no konfliktiem 
ģimenē, kas varētu rasties greizsirdības dēļ. Tā jūs pasargā-
siet arī sievu vai vīru no domām par krāpšanu. 

138



17. Bīstieties no bezdarbības un dīkdienības, kas vedina 
uz piedzīvojumu meklēšanu. Neaizmirstiet bēdīgo piemēru 
no ķēniņa Dāvida dzīves, kurš pieļāva laulības pārkāpšanas 
grēku tieši tad, kad bija bezdarbībā. Centieties aizpildīt savu 
laiku ar nodarbēm, kas attālina un aizsargā jūsu domas no 
miesas kārdinājumiem. 

18. Atcerieties, ka harmoniskas turpmākās attiecības 
nevar izveidot, ja to pamati ir sapuvuši iekāres dēļ. Esot ne-
vērīgam pret Dieva likumu, kas nosaka šķīstību, cilvēks pats 
sevi apzog un nostājas uz bojāejas ceļa. 

Cīņa ar nešķīstām domām un iegribām, jebkādu netik-
lības izpausmju, seksuālu noslieču nogalēšana sevī ir tā 
vērta, lai nenolaistu rokas, un cīnītos līdz pilnīgai uzvarai, 
jo ne velti ir rakstīts: „Pasaule iznīkst un viņas kārība, bet, 
kas dara Dieva prātu, paliek mūžīgi” (1.Jņ. 2:17). 

139



7. nodaļa 
 

Lepnība – krišanas priekšvēstnesis. 
 

Ir vesela virkne netikumu, kurus ieraugot citos cilvēkos, 
mēs kļūstam neapmierināti, aizvainoti, un tie mūs atstumj. 
Bet, kad mēs tos pamanām sevī, tad vai nu uzsvērti tos ne-
ievērojam, vai viegli attaisnojam, piemeklējot tiem labska-
nīgus apzīmējumus. Pie šādiem grēkiem pieder: lepnums, 
dižošanās, augstprātība, godkāre, būt ambiciozam, pašpār-
liecinātam, pašapzinīgam, pašapmierinātam, iedomīgam, 
lepnam, paaugstināties, pazemot citus, būt varaskāram. Tās 
visas ir cieši saistītas un nereti viena otru dzemdina, jo ir no 
vienas saknes un pirmavota – mūsu nenomirušā „ES”, 
kuram mēs joprojām cītīgi kalpojam. 

Šis „ES” pirmo reizi savu galvu pacēla vēl pirms pa-
saules radīšanas, kad lieliskais eņģelis, Dieva godības 
troņa sargs bija kļuvis lepns par savu stāvokli un nodomā-
jis kļūt līdzīgs Dievam. Par to viņš tika izdzīts no debesīm 
un no svaidīta ķeruba kļuva par melno nāves eņģeli. Mēs 
labi pazīstam Bībelē ierakstītos augstprātīgā Bābeles ķē-
niņa vārdus, kuri iemieso velna tēlu: „...es kāpšu debesīs 
un uzcelšu savu troni augstu pār Dieva zvaigznēm, es no-
metīšos uz saiešanas kalna pašos ziemeļos! Es uzkāpšu 
augstumos, es būšu kā pats Visuaugstākais!” (Jes. 14:13-14). 
Kādreiz varenākās pasaules valsts dižā valdnieka krišanas 
iemesls bija tieši tāds pats kā velna gadījumā – lepnība un 
augstprātība. 

Kopš tā laika ir pagājuši gadsimti, bet šis ļaunums ar 
gadiem ne tikai nav mazinājies, bet ir pieaudzis, ar katru 
paaudzi pieņemoties spēkā un novedot savus neskaitāmos 
upurus neizbēgamā nāvē. 

Lai cik bēdīgi tas būtu, bet nav cilvēka, kurš būtu pil-
nībā brīvs no lepnības. Jau no agras bērnības tā parādās 
mūsos un pieaug reizē ar mums. Pajautājiet mazulim, par 
ko viņš vēlas kļūt, kad izaugs liels, tad izdzirdēsiet at-
bildi: „Par kosmonautu, mākslinieku, lidotāju.” Vienu 
vārdu sakot, slavenību, vai kādu varoni. Tā jau no mazām 

140



dienām bērns ir augstās domās par sevi ir iedomājas, ka 
viņš kaut kas ir. Ar šo viedokli cilvēks iet cauri visai 
savai dzīvei un gadu no gada pastāvīgi pašapliecinās. 
Viņam tā patīk cilvēku atzinība un izrādītais gods, ka tā 
dēļ gatavs uz visu. 

Jebkura uzslava glaimo cilvēka patmīlībai. Pasakiet 
jaunajai saimniecei: „Cik tu gan esi tīrīga! Cik lieliski tu 
cep tortes un pīrāgus!” – un tu redzi, cik viņai patīkami to 
dzirdēt un kā paceļas uz augšu viņas deguntiņš, tā atklājot 
slepenās domas: „O! Tātad es izceļos! Es kaut ko spēju!” 
Pat sirmgalvis, kurš nodzīvojis ilgus gadus un ir daudz pie-
redzējis, uzreiz atdzīvojas, kad kāds pamanīs viņa pieredzi 
un gudrību. Reti kura dvēsele var stāvēt pretī uzslavām un 
atzinībai. 

Protams, šajā jautājumā ir jābūt spriest spējīgam un ne-
mesties galējībās, pavisam atsakoties no uzslavām, baidoties 
cilvēkā ierosināt lepnību. Uzslava no uzslavas atšķiras. Nav 
nekas peļams, ja mēs to izmantojam, lai uzmundrinātu un 
atbalstītu kādu kādā labā darbā. Apustulis Pāvils nebaidījās 
uzslavēt kolosiešus, zinot, ka tas viņos vairos možumu un 
vīrišķību (Kol. 1:3-4). Arī bērna paslavēšanā nav nekas no-
sodāms, ja viņš ir centīgs un uzcītīgs vai paslavēt sievu par 
garšīgām pusdienām vai vecākus par lieliskiem Dieva 
bijāšanā izaudzinātiem bērniem vai draugu, kurš vienmēr 
gatavs palīdzēt. Tāds uzmundrinājums drīzāk ir kā svētība 
tuvākajam, kas piedod spēkus arī turpināt darīt labu. Šeit 
svarīgi ir nepārcensties un no vienkāršas uzslavas nepāriet 
uz nāvi nesošu liekuļošanu. Bez tam, novērtējot citus, mēs 
nedodam iespēju izpausties savai lepnībai. Jo lepnais, kurš 
ir aizņemts tikai ar sevi, diez vai ir spējīgs ieraudzīt un no-
vērtēt kāda cita priekšrocības. 

Saskaņā ar Ožegova skaidrojošo vārdnīcu lepnums – 
tās ir jūtas, apzinoties savu vērtību: tā ir savas vērtības 
apzināšanās, pašapziņa, pašcieņa vai apmierinājums par kaut 
ko. Šādā skaidrojumā ir kaut kas cēls un labs. Ja mēs šo 
vārdu skatām no negatīvās puses, tad ar lepnību saprotam 
atrašanos pārāk augstās domās par sevi, kas izpaužas caur 
dažādām negatīvām īpašībām. 

141



Augstprātis – tas ir pār mēru pašpārliecināts, uzpūtīgs, 
augstprātīgs un patmīlīgs cilvēks. Ja noteiktos gadījumos 
lepnība var būt pozitīva īpašība, tad lepnība vai pārmērīgs 
lepnums – vienmēr ir negatīva. Tās klātbūtne liecina par jūsu 
samaitātību. Tieši par šo lepnību runā Bībele, ar to domājot 
sava „ES” dievišķošanu. 

Daudzi uzskata, ka šis netikums piemīt tikai pazīsta-
miem, izciliem, apdāvinātiem un talantīgiem cilvēkiem, 
tādēļ ka viņiem taču ir pamats būt lepniem. Bet dzīve pie-
rāda, ka šim grēkam ir pakļauti pilnīgi visi cilvēki bez izņē-
muma. Var tikai pabrīnīties, cik lepni var būt tie cilvēki, 
kuriem patiesi nebūtu itin nekādu iemeslu sevi cildināt. Šis 
netikums ir īpaši raksturīgs mūsu laika cilvēkiem, par ku-
riem apustulis Pāvils rakstīja Timotejam: „Bet zini to, ka 
pēdējās dienās iestāsies grūti laiki, ...cilvēki būs....lielīgi, 
augstprātīgi... uzpūtīgi...” (2.Tim. 3:1-4). 

Tiem, kuri ir lepnības pievarēti, ir tieksme būt uzmanī-
bas centrā. Viņi ļoti vēlas, lai par viņiem sajūsminātos un 
novērtētu augstāk par citiem. Viņi nevar ciest, ja viņus ne-
atzīst, neslavē, negodā, neprasa padomu. Būt nepamanītam, 
pazemotam, neieredzētam, izsmietam, pamestam vai aizmir-
stam – viņiem ir līdzvērtīgi nāvei. 

Lepnība ne vienmēr ir redzama. Cilvēks pats sevī pa-
rasti to nepamana. Citi redz, bet viņš nē, un visus uz sevi 
vērstos aizrādījumus uzskata par apvainojumiem. 

Visos zemes pastāvēšanas gadsimtos lepnība ir pazudi-
nājusi miljoniem cilvēku, kļūstos par galveno iemeslu ciet-
sirdīgiem un asinis izlejošiem kariem. Arī tagad tā ir 
nesaudzīga dvēseļu nīdētāja. Kaut visi to saprot, bet tikai ne-
daudzi vēlas no tās atbrīvoties. Lepnība cilvēkus iespaido. 
Spēja par sevi pastāvēt un nolikt pie vietas otru pasaulē 
izsauc sajūsmu. Tādēļ to atbalsta un ceļ godā, uzskatot par 
cilvēka cienīgu īpašību. Tai pat laikā Dieva Vārds saka: 
„Augstprātīgas acis un lepna sirds – bezdievja spīdeklis – ir 
grēks” (Sal.pam. 21:4). 

Svēto Rakstu lappusēs var atrast daudz piemēru par lep-
nības uzveiktiem cilvēkiem un viņu bēdīgo galu, kas ir kā 
sekas viņu augstprātībai. 

142



Pēc velna krišanas par spilgtu cilvēciskās lepnības pie-
mēru kļuva Bābeles torņa celtniecība. Skarbā Dieva mā-
cība caur ūdens plūdiem, kur aizgāja bojā visi cilvēki, 
izņemot Noa un viņa ģimeni, drīz tika aizmirsta, un grēks 
atkal pacēla savu galvu pārmērīgā lepnībā. Lūk, kā par to 
stāsta Svētie Raksti: „Un, kad nu tie savas teltis pārcēla 
austrumu virzienā, tad tie atrada līdzenumu Sineāras zemē 
un tur apmetās, un teica cits citam: „Iesim un taisīsim 
ķieģeļus un dedzināt tos dedzināsim,” – jo ķieģeļi tiem 
noderēja akmeņu vietā un zemes piķis kaļķu vietā. Un tie 
teica: „Celsim sev pilsētu ar torni, kura virsotne sniedzas 
debesīs! Ar to mēs sev sagādāsim vārdu un netiksim izkaisīti 
pa visu zemi.” (1.Moz. 11:2-4). 

Tātad Bābeles torņa celtniecības galvenais mērķis bija 
sagādāt sev vārdu. Citiem vārdiem sakot, viņi sagribēja 
kļūt slaveni, iemantot slavu visu pēcteču acīs. Taču Dievs 
sagrāva šos augstprātīgos plānus, sajaucot viņu valodu. 
Tagad viņi vairs nesaprata viens otru un bija jāatsakās no 
saviem nodomiem. 

Parasti cilvēks ilgi neapjauš savu lepnību. Velns, to 
zinot, lēnām un pamatīgi virza dvēseli tuvāk pazudināšanai. 
Lai to sasniegtu, viņš izmanto dažādus faktorus, kas veicina 
lepnības attīstīšanos, piemēram, patīkama āriene, apdāvinā-
tība, talants un citas labās īpašības un spējas, kas piesaista 
sev vispārēju uzmanību. Citu uzslavas, pagodinājumi noved 
pie tā, ka cilvēks sāk uzskatīt sevi par kaut ko īpašu, nepa-
rastu, sasniegušu kaut ko tādu, ko citi nevar sasniegt, kļūstot 
sevī pārliecinātam, ka viņš nav spējīgs krist grēkā. Tāds 
stāvoklis ir ļoti bīstams, tādēļ ka padara dvēseli garīgi aklu, 
tā atņemot tai spēju būt piesardzīgai un modrai. Svētības 
mācībās, darbā vai garīgajā kalpošanā arī var izsaukt cilvēkam 
„zvaigžņu slimību”. Tādā pašā veidā darbojas arī popula-
ritāte, cilvēku atzinība, atpazīstamība un slava. Tas viss 
glaimo patmīlībai un tamdēļ mums tā patīk. 

Ir dažas īpašības, kuras soļo roku rokā ar lepnību. Tās 
ir, pirmkārt, skaudība un greizsirdība. 

Lepnais nevar pārdzīvot to, ka kādu slavē vai pagodina 
vairāk nekā viņu. Tādas skaudības spilgts piemērs ir ķēniņš 

143



Sauls, kurš slimīgi reaģēja uz dziesmām, kurās Dāvids tika 
vairāk pagodināts nekā viņš: „Tad Sauls ļoti sadusmojās, 
jo viņam šis teiciens nepatika, un viņš sacīja: „Viņi Dāvi-
dam piedēvējuši desmitiem tūkstošu, bet man tie devuši 
tikai tūkstošus; nu vēl tikai tam trūkst ķēniņa varas!” Un, 
sākot ar šo dienu, Sauls apskauda Dāvidu – un tā arī jopro-
jām” (1.Sam. 18:8-9). Kurp Saulu noveda šī greizsirdīgā 
lepnība, mēs zinām; pēc nerealizētās Dāvida nogalināšanas 
viņš vērsās pie endoriešu burves, tad traģiskā nāve gāja 
bojā no paša zobena asmeņa. 

Pilnīgs pretstats Saula uzvedībai ir Jāņa Kristītāja pa-
zemība, kurā nav ne miņas no greizsirdības un sevis paaug-
stināšanas, kurš vēlāk par Kristu spēja teikt šos vārdus: 
„Viņam vajag augt, bet man iet mazumā” (Jņ. 3:30). 

Mūsdienās lepnība bieži izpaužas skaudībā, pie tam tur, 
kur vispār tai nevajadzētu būt. Piemēram, kādā draudzē 
jauns brālis, aicināts no paša Dieva, uzsāk savu darbu. Viņa 
kalpošanā var just īpašu svētību, caur ko draudzē sākas at-
moda. Liekas, par to vajadzētu tikai priecāties, bet – nē. Ve-
cākie brāļi, kuri bija „pie stūres” pirms viņa, prieka vietā sāk 
piepildīties ar skaudību un sāk visādos veidos viņam traucēt. 
Tā rezultātā gaisotne draudzē saasinās. Kāds atbalsta jaunā 
kalpotāja darba metodes, kāds labāk izvēlas pieturēties pie 
konservatīviem uzskatiem. Tas, protams, nenoved ne pie 
kā laba, un viss beidzas ar strīdu un šķelšanos. Kas bija visa 
tā iesākums? Aizskarta patmīlība un greizsirdīga lepnība, 
kura nav spējīga priecāties par cita Dieva kalpa svētīgo 
kalpošanu. Apustulis Pēteris, atzīts baznīcas balsts, spēja 
priecāties, kad Pāvils kļuva par svētīgu misionāru un savā 
kalpošanā pat šur tur viņu pārspēja. Tātad, kur nav lepnība, 
tur nav vieta arī skaudībai. 

Bez šīm uzskaitītajām īpašībām lepnuļiem ir rakstu-
rīga arī tieksme būt pirmajā vietā. Šajā sakarā atmiņā 
nāk apustuļa Jāņa vārdi, kurš sāpošu sirdi vēstīja saviem 
draugiem: „Es draudzei esmu rakstījis, bet Diotrefs, kas 
labprāt grib būt pirmais viņu vidū, neuzņem mūs” 
(3.Jņ. 1:9). Diotrefs bija lepns un augstprātīgs cilvēks, kurš 
vēsi un pat naidīgi attiecās pret uz baznīcu atbraukušajiem 

144



labās vēsts nesējiem. Tas bija tādēļ, ka viņš baidījās no 
konkurences. Nu ko, laiki mainās, bet tādus diotrefus ar-
vien vēl var satikt. 

Lepnība nevēlas piekrist citu viedoklim, atzīstot 
viņu taisnību tādēļ, ka par vienīgo pareizo uzskata savu 
viedokli. Lepnais nav spējīgs atzīt savas kļūdas. Pat ja 
viņš sirds dziļumos jūt, ka viņam nav taisnība, vienalga 
nevar pateikt to atklāti, tādēļ ka viņa „ES” ir pārāk augst -
prātīgs, lai pieļautu tādu pazemojumu. Tāds cilvēks nevar 
būt godīgs pat pats pret sevi, nerunājot jau par citiem. 
Lepnais nezina vārdu „piedod”, tādēļ ka vienmēr un 
visur uzskata par pareizo tikai sevi. Par šāda veida cil-
vēkiem labi izsakās gudrais Agurs: „Ir tādi, kas savas 
acis augstu ceļ un pašapzinīgi cilā savus acu plakstiņus” 
(Sal.pam. 30:13). 

Lepnība tiecas pēc ievērības, kura, būdama dvēse-
les lamatas, ne pie kā laba nenoved. Viss sākas ar to, ka 
cilvēka sirdī iedzimst doma un vēlēšanās kļūt slavenam. 
Tam seko piepūle un rīcība, lai to sasniegtu. Iegūtā popu-
laritāte apvij viņu ar slavas oreolu, kurš kādu laiku dod 
viņam prieku un apmierinājumu, bet ne uz ilgu laiku, jo 
izaugušais „ES” pieprasa vairāk. Kļūstot par sava veida 
zvaigzni, tāda persona sāk atļauties to, kas citos gadīju-
mos būtu neiedomājams. Pilnīga brīvība un ierobežojošu 
faktoru neesamība noved pie visatļautības, kas vairs ne-
zina ne kaunu, ne robežas. Šī dvēseles iekšējā sairšana 
turpinās tik ilgi, līdz pienāk fināls, kurš parasti ir apkau-
nojošs vai traģisks. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī ar tiem, kuri cenšas dzīvot 
spilgtu un skaistu dzīvi. Viņi cenšas pievērst sev uzmanību, 
apžilbināt ar skaistumu un talantu. Kādu laiku cilvēki viņus 
ievēro un sajūsminās par viņiem. Bet tad lepnības smagums 
liek viņiem salūzt un sasisties. Bet ja tas nenotiek, popula-
ritāte un slava tik un tā ātri pāriet, atstājot aiz sevis garīgu 
tukšumu, sāpes un vilšanos. 

Lepnībai raksturīgas arī šīs īpašības: dižošanās un citu 
noniecināšana. Dižošanās ir pārmērīgi augsts pašnovērtē-
jums, kas robežojas ar lielīšanos, – cilvēks īpaši pasvītro 

145



savu ārējo izskatu, panākumus, spējas, zināšanas, talantus 
un citas priekšrocības, demonstratīvi tās izliekot visu ap-
skatei. Kur ir dižošanās, tur noteikti būs noniecināšana, 
kas izpaužas nievājošā un nevērīgā attieksmē pret kādu, 
ar izteiktu vēlēšanos pazemot un mazināt kāda autoritāti. 
Apustulis Pāvils, vēršoties pie korintiešiem, runāja par ne-
pieciešamību cīnīties ar dižošanos: „Mēs apgāžam prāto-
jumus un visas augstprātīgās iedomas, kas paceļas pret 
Dieva atziņu...”; „...neuzpūšaties cits pret citu”, atgādinot, 
ka „...mīlestība nelielās, tā nav uzpūtīga” (2.Kor. 10:5; 
1.Kor. 4:6; 13:4-5). 

Šīs pretīgās cilvēku rakstura īpašības bija sastopa-
mas visos laikos, bet īpaši izpaužas šodien, tā apliecinot 
Svēto Rakstu vārdus, kas raksturo pēdējo laiku cilvēkus 
kā patmīlīgus, lepnus, augstprātīgus, uzpūtīgus... (skat. 
2.Tim. 3:1-4). 

Kur ir lepnība, tur noteikti sevi pieteiks augstprātība, 
iedomība, uzpūtība, godkāre, pašapmierinātība, pašpaļāvība, 
pašcildināšana, pašpārliecinātība. 

Ar augstprātību mēs saprotam pašpaļāvību un plā-
tīgumu, kas izpaužas uzvedībā, balss tonī un attieksmē 
pret citiem cilvēkiem. Iedomība ir lepna un augstprātīga 
uzvedība vai attieksme pret kādu ar spēcīgu uzsvaru uz 
savu pārākumu. Iedomības un augstprātības apvienojums 
dod lepnības augstāko pakāpi – uzpūtību. Ļoti tuvi šiem 
grēkiem ir godkārība un tukša godkāre. Tās arī izriet no 
lepnības saknes un norāda uz pārmērīgu tiekšanos sa-
sniegt kaut ko lielāku. Godkārība – tās ir alkas pēc ie-
vērības un vispārējas atzīšanas, tiekšanās pēc augsta un 
godājama stāvokļa. Šī negatīvā cilvēka rakstura īpašība, 
kurai nav nekā kopēja ar tādiem jēdzieniem kā gods, ar 
ko ir jāsaprot cieņas vērtas cilvēka morālās īpašības vai 
viņa principi. Kas attiecas uz tukšu godkāri, tad ar to mēs 
saprotam nevaldāmu un augstprātīgu tiekšanos pēc slavas 
un pagodinājumiem. 

Lepnība, augstprātība un iedomība iedveš cilvēkam 
domu, ka viņš ir kaut kas neparasts, galvas tiesu augstāks 
par visiem citiem. No šīs sevis apzināšanās kā par kaut ko 

146



īpašu ceļas vesela virkne grēku, kuru pamatā ir mūsu „pa-
šība” – pašapmierinātība, pašiedomība, pašpārliecinātība, 
pašpaļāvība un pašcildināšana. Šo garīgo slimību nosau-
kumi runā paši par sevi. Pašapmierinātība – apmierinā-
tība un tīksmināšanā par sevi. Iedomība – pārmērīgi 
augstas domas par sevi. Pēc nozīmes ļoti tuvi jēdzieni ir 
pašpaļāvība un pašpārliecinātība – tas liecina par pār-
lieku lielu pārliecību par sevi un saviem spēkiem, taisnību 
un bezgrēcīgumu. Pašcildināšana ir dižošanās un lielīša-
nās, uzsvērta sevis paaugstināšana un uzlielīšana, savas 
ārienes, dotību un talantu izcelšana. 

Visas lepnības, augstprātības, iedomības, pašapmie-
rinātības un pašslavināšanas izpausmes Dievam ir pretī-
gas. Ja pret citiem cilvēku netikumiem viņš izrāda 
neticamu iecietību, gadiem vedot dvēseles pie to atpazī-
šanas un nožēlošanas, pret šīs kategorijas grēkiem Viņš 
attiecas īpaši stingri un skarbi. Piemēram, Jēkaba vēstulē 
4:6 lasām šokējošus vārdus, kas runā par to, ka „Dievs 
stājas pretim lepnajiem”. Diemžēl cilvēki, zinot šo rakstu 
vietu no galvas, nepievērš tai uzmanību un atceras tikai 
tad, kad ir spiesti baudīt savas lepnības vērmeļu rūgtus 
augļus. Pretoties – nozīmē konfrontēt, tas ir – iet karā pret 
kādu vai kaut ko. Briesmīgi pat padomāt, ka Tas, Kurš ir 
mūsu galvenā cerība, balsts un vienīgais sargs, pēkšņi 
kļūst par mūsu ienaidnieku. Sliktāka un bezcerīgāka si-
tuācija nevar būt, jo Tas Kungs ir neuzvarams. Iegūt sev 
ienaidnieku Dieva Personā – nozīmē pakļaut sevi neno-
vēršamai sakāvei. Ja tas ir tā, tad kādēļ vajag tik tālu no-
nākt?! Kādēļ ar savu lepnību pakļaut sevi Dieva dusmībai 
un lāstam? 

Pārlapojot Bībeli un saasinot uzmanību tieši uz lepnību, 
augstprātību un citām augstāk minēto īpašību izpausmēm, 
ar izbrīnu nākas secināt, ka tās visas noved vai nu pie 
apkaunojoša pazemojuma vai krišanas un bojāejas, pie-
mēram: „Kur nāk lepnība, tur nāk arī negods, bet gudrība 
mīt pazemīgajos” (Sal.pam. 11:2); „Jo Tas Kungs Cebaots 
turēs tiesas dienu pār visiem, kas lieli un lepni, pār visiem 
varenajiem, lai tos pazemotu” (Jes. 2:12); „Jo katrs, kas 

147



pats paaugstinās, taps pazemots, bet, kas pats pazemojas, 
taps paaugstināts” (Lk. 14:11); „Tad lepnā un pārgalvīgā pa-
klups un kritīs, un neviens viņu nepacels...” (Jer. 50:32); 
„Kam jākļūst pazudinātam, tas papriekš kļūst lepns, un 
augstprātība nāk priekš bojā ejas” (Sal.pam. 16:18). 

Dažādu gadījumu, kas apstiprinātu šo vārdu patiesumu, 
Svētajos Rakstos ir vairāk nekā pietiekoši. Apkaunojoša 
pazemojuma lielisks piemērs ir ķēniņš Nebukadnēcars, 
par kuru ir stāstīts Daniela grāmatas ceturtajā nodaļā: 
„Divpadsmit mēnešus vēlāk, staigādams ķēniņa pilī Bā-
belē, viņš teica lielīgi: „Vai šī nav tā lielā Bābele, ko es 
uzcēlu ar savu spēku ķēniņam par mājokli un par godu 
savai varenībai?” Šis vārds nebija vēl izskanējis, ka nāca 
balss no debesīm: „Tā tev, ak, ķēniņ Nebukadnēcar, ir 
likts sacīt: tava ķēniņa valstība un cienība tev ir atņemta! 
Tevi izstums no cilvēku sabiedrības, tu dzīvosi pie lo-
piem laukā, tev dos zāli ēst kā lopiem. Un tā paies septiņi 
gadi, iekāms tu atzīsi, ka Visuaugstākajam ir vara pār cil-
vēku ķēniņa valstīm un ka Viņš var ķēniņa valsti piešķirt, 
kam vien Viņš grib.” Tūlīt piepildījās šis vārds Nebukad-
nēcara dzīvē: viņu izstūma no cilvēku sabiedrības, viņš 
ēda zāli kā lopi laukā, debess rasa slacināja viņa miesu, 
viņam izauga mati tik gari kā ērgļa spalvas, un viņa nagi 
bija kā putnu nagi. „Kad pagāja noteiktais laiks, es, Ne-
bukadnēcars, pacēlu savas acis uz debesīm, mans saprāts 
atkal atgriezās manī, un es teicu To Visuaugstāko, es sla-
vēju un pagodināju To, Kas dzīvo mūžīgi, Kura vara un 
valdonība ir mūžīga un Kura ķēniņa valstība paliek uz 
radu radiem. Viņa priekšā pazūd nebūtībā visi zemes ie-
dzīvotāji, Viņš dara pēc sava Prāta ar debesu pulkiem un 
ar zemes iedzīvotājiem. Nav neviena, kas varētu aizkavēt 
Viņa roku un Viņam sacīt: ko Tu tur dari? Tanī pašā laikā 
manī atgriezās atpakaļ mans prāts, un par slavu un uz-
plaukumu manai valstij atgriezās atpakaļ manā rokā arī 
mana varenība, mana godība un mans spožums. Mani 
padomnieki un dižciltīgie uzmeklēja mani, iecēla mani 
atkal ķēnišķā godībā, mana vara kļuva vēl lielāka. Es, 
Nebukadnēcars, tagad slavēju, godinu un augsti teicu 

148



debesu Ķēniņu, jo visi Viņa darbi ir patiesība un visi Viņa 
ceļi ir taisnība: Viņš var pazemot tos, kas lepnībā staigā” 
(Dan. 4:26-34). 

Vai nav brīnumains stāsts? Iesīkstējušu pagānu, dedzīgu 
elku kalpu viņa vīzdegunībā un augstprātībā Dievs spēja 
padarīt rāmu, sitot ar īpaša veida neprātu, kuru medicīnā 
sauc par likantropiju, – slimais iztēlojas sevi par dzīvnieku 
un tā arī uzvedas. Visuma Radītājs visu ļaužu priekšā dziļi 
pazemoja Nebukadnēcaru, padarot viņu par brīdinājumu vi-
siem uzpūtīgajiem un tiem, kas paaugstinās. Tādēļ, ja kāds 
pamana, ka viņa raksturu, uzvedību, izturēšanās manieri 
veido lepnība un augstprātība, lai atceras šī ķēniņa rūgto pie-
redzi, kurš, izdzīvojot dziļu pazemojumu, bija spiests pateikt, 
ka Dievs „var pazemot tos, kas lepnībā staigā”. Jā, patiesi, 
Tas Kungs patiesi zina, kā pazemināt augstprātību un lepnos 
nolikt uz ceļiem. Grēks nevar palikt nesodīts. Tāds ir Radī-
tāja likums. Un pat ja šī atmaksa nenāk uzreiz, vienalga agri 
vai vēlu tā īstenosies. 

Taču, pat sodot, Dievs paliek Tas, Kuram žēlastība ir 
augstāka par tiesu. Viņš taisnīgi sodīja ķēniņu Nebukad-
nēcaru, bet ne tādēļ, lai pazudinātu, bet tādēļ, lai vestu pie 
prāta. Viņa galvenais mērķis ir nevis lepno pazudināt, bet 
vadīt viņu līdz grēku nožēlai, pazemībai un atziņai. Ne 
velti taču ir rakstīts: „Žēlīgs un lēnīgs ir Tas Kungs, pa-
cietīgs un bagāts žēlastībā. Viņš nesaskaņas nepaturēs 
mūžam un nedusmosies mūžīgi. Viņš nedara mums pēc 
mūsu grēkiem un neatmaksā mums pēc mūsu noziegu-
miem. ... Kā tēvs apžēlojas par bērniem, tā Tas Kungs ap-
žēlojas par tiem, kas Viņu bīstas. Jo Viņš zina, kādi 
radījumi mēs esam, Viņš piemin to, ka mēs esam pīšļi” 
(Ps. 103:8-10;13-14). Lūk, kādēļ, pat visdziļākais paze-
mojums un apkaunojums nenozīmē beigas, bet ir ceļš, kas 
ved pie izmaiņām un atjaunošanās. 

Būdams žēlsirdīgs Dievs, Glābējs gaida gadiem, un 
dažreiz pat gadsimtiem, lai cilvēki apdomātos un nonāktu 
līdz grēksūdzei. Taču nedrīkstam sevi vieglprātīgi ar to 
mierināt, ja mēs apzināti grēkojam un turpinām dzīvot 
ārpus likuma. Dievs ir taisns Dievs un necieš grēku, citādi 

149



tas būtu pretrunā ar Viņa svēto, dievišķo dabu. Labākais 
apstiprinājums tam ir pamācoši piemēri no dažādos laikos 
dzīvojošu cilvēku dzīvēm. 

Vecajā Derībā 2. Laiku grāmatā tiek aprakstīti noti-
kumi, kas saistās ar jūdu ķēniņu Hiskiju, kuru Tas Kungs 
dziedināja no nāvīgas slimības un daudzkārt svētīja. Atbildot 
uz Hiskija lūgšanu, Dievs brīnumainā veidā atbrīvoja jūdu 
tautu no Asīrijas ķēniņa. Bet pēc tam ir teikts: „Bet Hiskija 
nemācēja pateikties par to, kas viņam bija labi darīts, jo viņa 
sirdsprāts kļuva augstprātīgs; tādēļ arī nāca bargas dusmas 
gan pār viņu, gan pār Jūdas un Jeruzālemes iedzīvotājiem” 
(2.Laik. 32:25). Kaut arī vēlāk ķēniņš, apzinoties savas sirds 
lepnību, pazemojās Dieva priekšā, tomēr paaugstināšanās 
sekas izpaudās viņa pēcteču valdīšanas laikā. 

Ir labi, kad Dievs soda, lai vestu pie prāta, bet ļoti tra-
ģiski, ja vaininiekiem par savu lepnību ir jāsamaksā ar kri-
šanu un nāvi. Mēs nevaram uzzināt, kādēļ Tas Kungs rīkojas 
ar vieniem tā, bet ar citiem savādāk. Skaidrs ir tikai viens, 
Viņš ir taisnīgs un nemēdz kļūdīties. 

Tāds piemērs, kur lepnība beidzas ar krišanu un nāvi, 
ir pirmais Israēla ķēniņš Sauls. Viņa valdīšanas sākums bija 
svētīgs, diemžēl tas neturpinājās ilgi. Atļaujot lepnībai pār-
ņemt savu sirdi, viņš mitējās paklausīt Dievam. Par to viņš 
samaksāja ar savu dzīvību un izredzētību. Atmaskojot ķē-
niņu viņa nepakļāvībā Dieva pavēlēm, pravietis Samuēls 
teica tā: „...Kad tu pats izlikies niecīgs savās acīs, tad tu 
kļuvi par Israēla cilšu galvu un tad Tas Kungs svaidīja tevi 
par ķēniņu pār Israēlu... Kāpēc tu neesi klausījis Tā Kunga 
pavēlei... un esi darījis to, kas ir ļauns Tā Kunga acīs?” 
(1.Sam. 15:17-19). Te Dieva svētīta cilvēka lepnība kļuva 
par iemeslu nepaklausībai un patvaļai, kas beidzās ar atrai-
dīšanu un traģisku nāvi. 

Otrs tam līdzīgs piemērs ir aprakstīts 1. Ķēniņu 
grāmatā, kur stāstīts par vienu no Dāvida dēliem: 
„Bet Hagitas dēls Adonja lielīdamies sacīja: „Es kļūšu 
par ķēniņu.” Un viņš sev sagādāja ratus un jātniekus, 
un piecdesmit vīrus, kas skrēja viņam pa priekšu.” 
(1.Ķēn. 1:5). Viss beidzās ar to, ka par ķēniņu kļuva 

150



cits Dāvida dēls – Salamans, un pēc viņa pavēles Adon -
ja, kurš iekāroja sava tēva kalponi, tika nogalināts. 

Dieva bērnu lepnība un tās šokējošās sekas arī mūsdie-
nās nav retums. Ak, cik daudz Dieva kalpu un kalpoņu sā-
tanam ir izdevies caur lepnību novērst no kalpošanas un 
„padarīt par apsmieklu” cilvēku mutēs, un vien nedaudziem 
no viņiem ir izdevies piecelties. Par savu lepnību viņi vis-
biežāk ir maksājuši ar netiklību un laulības pārkāpšanu, kas 
atnesa daudz kauna un negoda. Mūsdienās tas notiek arvien 
biežāk un mums, kristiešiem, godu nedara. 

Pagājušā gadsimta beigās bijušās Padomju Savienī-
bas teritorijā trīs sludinātāji no dažādām konfesijām, kuri 
bija lieliski evaņģēlisti un svētīgi kalpoja Dieva druvā, 
kļuva lepni. Garīgās augstprātības sekas bija bēdīgas. Kad 
tās kļuva zināmas, – satricināja daudzus simtus ticīgo cil-
vēku, nodarot lielu ļaunumu Dieva darbam. Viens no vi-
ņiem pats sevi nosauca par bīskapu, pieprasot vispārēju 
atzīšanu un goda došanu. Viss beidzās ar to, ka viņš pa-
zaudēja prātu un sāka darīt dīvainas un neizskaidrojamas 
lietas, kas šokēja daudzus cilvēkus. Pārējie divi kalpotāji, 
paaugstinoties pār citiem, uzsāka seksuāli vajāt savas 
draudzes māsas, bet kad tika atraidīti, ķērās pie draudiem. 
Vēlāk vienu no viņiem atrada mirušu savā dzīvoklī – ar 
pārsistu galvaskausu, bet otrs, gados jauns, nomira lielās 
mokās ar smadzeņu audzēju. 

Tā kā lepnība viegli atrod ceļu uz mūsu sirdīm, Tas 
Kungs, cenšoties mums palīdzēt no tā izvairīties, laiku pa 
laikam pieļauj mūsu dzīvēs kaut ko tādu, kas spēj mūs at-
griezt uz zemes. Nereti Viņš izmanto kādu cilvēku, kurš, 
apzināti vai neapzināti rīkojoties atbilstoši Svētiem Rak-
stiem, atgādina mums, lai nepaaugstināmies: „Tad nu es 
ieteicu ikvienam starp jums tās žēlastības vārdā, kas man 
dota: netiekties pāri noliktam, bet censties sevi apvaldīt 
saskaņā ar to ticības mēru, ko Dievs katram piešķīris” 
(Rom. 12:3). 

Kad ar jums tā notiek, tad nevajag apvainoties un pie-
teikt karu tādai dvēselei, bet pazemībā pateikties Dievam 
par vešanu pie prāta, apjaust savu lepnību, nožēlot to un 

151



Tā Kunga priekšā izsūdzēt šo grēku, lūdzot Viņam piedo-
šanu. Jo, ja nebūs pazemības, pilnīgi noteikti piedzīvosiet 
krišanu. 

Ir kāds īpašs lepnības paveids. To var sastapt tikai re-
liģiozu cilvēku vidū, tā ir garīga lepnība. Visbiežāk ar to 
„slimo” Dieva bērni, kuriem ir solīda garīgā pieredze vai 
atbildīga kalpošana baznīcā, vai savā ceļā ar To Kungu viņi 
ir piedzīvojuši ko īpašu. Šis pārdzīvojums – vai tā ir kādas 
Svētā Gara dāvanas saņemšana, vai brīnumaina izdziedi-
nāšanās, vai atklāsme, vai neparasta parādība, vai vienalga 
kāda cita svētība, dara cilvēku viņa paša acīs par ko īpašu, 
no citiem atšķirīgu, kurš saņēmis ko tādu, kas daudziem 
nav. Tādēļ viņš mīl visur par to runāt un bieži pat nepa-
mana, ka tādās liecībās sāk cildināt nevis Dieva Vārdu, bet 
savējo. Šos cilvēkus nemulsina arī tas, ka notikušais ir pa-
licis senā vai ne tik senā pagātnē, bet tagadējais laiks 
nemaz tik spožs vairs neizskatās. 

Tā nu, ja mēs neesam modri, tad sātanam izdodas iz-
mantot savā labā to labo, ko mēs piedzīvojām kopā ar To 
Kungu, un pārvērst to par iemeslu garīgai augstprātībai. 
Dvēseles pārliecība par savu īpašo izredzētību, ja trūkst pa-
zemības, ved uz paaugstināšanās ceļa, kurš, kā mēs jau lasī-
jām, noved pie pazemošanas, apkaunošanas vai krišanas. 

Pašiem nemanot, pie tāda iznākuma var nokļūt arī ga-
rīgi meklējošas dvēseles. Neapšaubāmi Dieva patiesības 
dziļumu meklēšana ir apsveicama. Bet tas var pārvērsties 
par nelaimi, ja, sasniedzot ko vairāk, mēs paaugstināmies pār 
tiem, kuri vēl tik tālu „nav izauguši”, aizmirstot, ka jebkāda 
lepnība, arī garīgā, nāk pirms krišanas. Tikai nedaudziem 
ir iespējams izzināt Dieva dziļumus un to, kas ir atklāts. 
Nevajag aizmirst par atbildību, kas no tā izriet: „...Jo no 
katra, kam daudz dots, daudz prasīs un, kam daudz uzticēts, 
no tā jo vairāk atprasīs” (Lk. 12:48). 

To labi saprata apustulis Pāvils. Neskatoties uz visām 
svētībām, kas piedzīvotas viņa Dieva meklējumos un cieša-
jās attiecībās ar To Kungu, ne viņa vārdos, ne uzvedībā ne-
bija ne miņas no paaugstināšanās, ne arī norādes uz sevi kā 
uz kaut ko īpašu un super svētu. Viņš zināja, ka, esot ciešā 

152



saiknē ar To Kungu, saņemto atklāsmju dēļ var kļūt lepns 
un nonākt uz pazušanas ceļa. Tādēļ uzskatīja par nepiecie-
šamu visiem kristiešiem atstāt šos vārdus, kas vedina uz dzi-
ļām pārdomām: „Lai netaptu iedomīgs, man ir dots dzelonis 
miesā...” (2.Kor. 12:7). Tātad, lai pasargātu Savu uzticamo 
kalpu no garīgas lepnības, Tas Kungs pieļāva slimību, kas 
viņu turēja pazemībā. 

Savulaik korintieši ļoti lepojās ar savām dāvanām, at-
klāsmēm un runāšanu mēlēs, bet nevienam citam kā tieši 
viņiem apustulis Pāvils bija spiests ar skumjām pateikt: 
„Stāsta par netiklību jūsu starpā un vēl par tādu, kāda nav 
sastopama pat pagānu starpā...” (1.Kor. 5:1). 

Nu ko, kā saka, visšokējošākie grēki, tajā skaitā arī da-
žāda veida netiklība, visbiežāk mēdz būt to kristiešu vidū, 
kuri sevi uzskata par garīgiem un īpaši apdāvinātiem. Dieva 
bērni spēj lepoties ar jebko, pat ar savu uzticību Tam Kun-
gam un reiz piedzīvotām ciešanām, aizmirstot, ka gan viens, 
gan otrs ir kristieša dzīves neatņemama daļa. 

Tipiska lepnības un garīgās augstprātības izpausme 
ir plaši izplatītais uzskats, kas eksistē gandrīz visās kris-
tīgajās konfesijās, ka tikai viņu ticība ir pareizā, un tikai 
viņiem vieniem ir atklāts patiesais ceļš uz glābšanu, kaut 
viņu dzīve, vārdi un darbi absolūti to neapliecina. Kādēļ? 
Kaut vai tādēļ vien, ka viņu vidū nav ne vienotības, ne 
mīlestības, ne piedošanas, ne otra cienīšanas, ne lēnprā-
tības, ne pazemības. Tikai savu nopelnu un garīgo labumu 
cildināšana. 

Karaļa Džeimsa Bībeles tulkojumā angliski tulkotāji 
priekšvārdā raksta par: „augstprātīgiem brāļiem, kuriem 
ir sava personīgā vērtību skala, kuri noraida visu, ko nav 
paši izdomājuši vai izkaluši savā smēdē”. Patiesi, trāpīgi 
teikts! Piekritīsiet, ka tas ir precīzs raksturojums par tiem, 
kuri pārlieku lielās ar savu garīgumu un ticības īstenumu. 
Citus noniecinot un aiz muguras apsaukājot par „pilnību 
nesasniegušiem”, „kas no patiesības novērsušies”, un „at-
kritējiem”. 

Kā garīgās lepnības izpausme tās lielās izplatības dēļ 
noteikti ir jāpiemin vēl kāds grēks – varaskāre. 

153



Ožegova krievu valodas skaidrojošajā vārdnīcā kā šī 
vārda sinonīmi ir: varas mīlestība, vēlēšanās pavēlēt, tiek-
sme valdīt pār cilvēkiem. Jēdziens varaskāre veidojas no 
vārda vara, kas nozīmē – tiesības vai iespējas rīkoties ar 
kaut ko vai kādu, pakļaujot to savai varai. Nav šaubu, ka ne 
jau pazemīgs un lēnprātīgs, bet pašpārliecināts un pašapmie-
rināts cilvēks tiecas pēc varas. 

Neņemot vērā vārda „vara” citas nozīmes (vecāku 
vara, aizspriedumu vara, politiskā vara, utt.), mēģināsim 
vara, varaskāre un valdīšana pār cilvēkiem izpaužas garī-
gajā sfērā. Grāmatā Salamans mācītājs 8:9 ir tādi vārdi: 
„...kamēr viens cilvēks valda pār citiem sev par nelaimi”. 
Valdīt pār citiem var tikai tāds, kurš ir vadošā postenī un 
kuram ir piešķirtas īpašas pilnvaras. Kurš ir tāds kristiešu 
draudzē? Protams, pirmkārt atbildīgie par baznīcas vadību: 
bīskapi, draudžu gani, diakoni, brāļu padomes locekļi un 
kaut kādā mērā – dvēseļu aprūpētāji, tātad, tie ļaudis, kuri 
tā vai citādi veic ganu lomu. 

Jaunās Derības lappusēs viens no tādiem pirmapustu-
liskās baznīcas ganiem, visiem mums labi zināmais Kristus 
māceklis, apustulis Pēteris, kurš, vēršoties pie Dieva tautas 
visu laiku mācītājiem ar lūgumu, pamācību un brīdinājumu, 
saka tā: „Vecākos jūsu starpā tad nu pamācu es, arī būdams 
vecākais un Kristus ciešanu liecinieks un nākamās godības 
dalībnieks: ganiet Dieva ganāmo pulku, kas ir jūsu vadībā, 
ne piespiesti, bet labprātīgi, kā Dievs to grib, nedz arī nego-
dīgas peļņas dēļ, bet no sirds, ne kā tādi, kas grib valdīt pār 
viņiem piešķirto daļu, bet būdami par priekšzīmi ganāmam 
pulkam” (1.Pēt. 5:1-3). 

Tātad šie divi brīdinājumi no Vecās un Jaunās Derī-
bas izgaismo šo varaskāres problēmu, kura, liekas, ir bi-
jusi visos gadsimtos, cik vien pastāv Dieva tauta. Savā 
brīnišķīgajā grāmatā norvēģis Edins Lovas, kurš ir četr -
desmit gadus Dieva kalps un dvēseļu aprūpētājs, raksta 
par cilvēkiem, kuri ir „slimi” ar varaskāri: „Varas cilvēka 
uzvedība, metodes un portrets, pirmkārt, raksturojas ar 
viņa dzīšanos pēc varas. Viņam nav nekā patīkamāka kā 
valdīt pār dvēselēm. Varas cilvēkiem ir nevaldāma tieksme 

154



vadīt citu sirdis un nodomus. Baznīcas, kuras pārdzīvo zi-
nāmu krīzi, nereti izrādās par to sfēru, kur viņi pārpārēm 
var apmierināt šo savu nepieciešamību. 

Varas cilvēki parasti ir intelektuāli un rezultatīvi; savā 
cīņā par varu viņi izmanto visu savu enerģiju un ietekmi, 
lai atrastu jaunas metodes un argumentus, kas nepieciešami 
savu pozīciju nostiprināšanai ...Visai meistarīgi viņi izlie-
kas tik „garīgi” un tā pielīdzina sevi dižajiem praviešiem 
un ticības varoņiem, ka šī iemesla dēļ viņi kļūst par tēmu 
visām sarunām... 

Manipulēšana ar citu vainas apziņu ir varas cilvēku 
iemīļotais ierocis. Būdami smalki novērotāji, viņi savus 
upurus tur pastāvīgā kontrolē, lai viņu kļūdas uzvedībā va-
rētu izmantot par iemeslu saviem uzbrukumiem... Varas 
cilvēka upuris var nonākt līdz tādam stāvoklim, ka savas 
lūgšanas izteiks ne tik daudz Dievam, cik savam plosītā-
jam – varas cilvēkam... 

Visur un it visā varas cilvēks cenšas sasniegt to pašu, 
ko diktators dara ar veselu tautu. Savā paša ģimenē viņš 
atver Bībeli – vēlams lielu un masīvu, un lasa tos frag-
mentus, kur ir runa par pilnīgu pakļaušanos viņam kā no 
sievas tā arī bērnu puses. Dieva Vārds tiek citēts burtiski, 
stingri un nesaudzīgi. Tieši tāpat varas cilvēks uzvedas arī 
baznīcā, tikai piesardzīgāk. Tur viņš aktīvi paudīs neap-
mierinātību un cīnīsies pret to, kas viņa mutes vārdiem tiek 
definēts kā „cietsirdība”, „remdenība”, „garīga miegai-
nība”, „mirusi kristietība” utt... 

Tādā veidā varas cilvēks tieksmē uz savu mērķi panāk, 
ka: pirmkārt, tieši viņš ir uzmanības un godināšanas centrā, 
otrkārt, nostumjot malā savus sāncenšus, iegūst vēl lielāku 
ietekmi un varu... Panākot vēlamo, viņš atdala uzticamu pie-
lūdzēju grupu un līdz bezgribas stāvoklim novestos ģimenes 
locekļus no citiem un sūta viņus cīņā. Vieni „savus” uzska-
tus argumentē ar tiem pašiem secinājumiem kā viņu vadonis, 
bet otri kļūst vienkārši par viņa klusējošajiem piekritējiem, 
kuri sapulcēs balso par „pareizajiem cilvēkiem..”. 

Diemžēl ticīgo vidū ir ne mazums cilvēku, kuri uzskata 
par labāku dzīvot pastāvīgā pakļautības stāvoklī. Jo tas 

155



noņem no viņiem personīgās atbildības slogu! Vadonis 
domā, vadonis vada, vadonis runā, mēs izpildām! Pakļauta-
jiem atliek vien akli sekot savam vadonim...” 

Jā, precīzāku un labāku raksturojumu šim šausmīgajam 
un graujošajam varaskāres netikumam neatrast. Edina Lo-
vasa vārdos ir smalki parādīts viss galvenais un svarīgākais, 
kas jāzina patiesam kristietim, lai „nevilktu svešu jūgu kopā 
ar neticīgajiem” (2.Kor. 6:14). 

Apkopojot šo tēmu, atliek aplūkot cīņas metodes, lai 
uzvarētu aplūkotās garīgās slimības. Visu pirms – ja mēs 
apzināmies savus grēkus un gatavojamies pieteikt tiem 
karu, tad ir jāatceras, ka lepnība šai cīņa būs pati pēdējā, 
ko uzvarēsim un kura mūs pametīs. Tas nav nekas pārstei-
dzošs, jo šis grēks un visi no tā izrietošie netikumi ir radu-
šies no mūsu „ES”, kurš nemaz tik viegli nepadodas un kur 
nu vēl mirst. To vajag atcerēties, lai necerētu uz vieglu uz-
varu un nenolaistu rokas šajā cīņā, nolemjot, ka šo „Go-
liātu” tik un tā nav iespējams uzvarēt. Paļauties tikai uz 
savu cenšanos un gribas spēku, protams, nevajag, jo, ne-
apšaubāmi, zaudēsim šo cīņu, bet, paļaujoties uz Dieva pa-
līdzību un atbalstu, varam nešaubīties, ka mērķis tiks 
sasniegts. Protams, tas nav viegli, jo cilvēciskā miesīgā 
daba ar visiem saviem spēkiem pretosies. Lūk, kādēļ ir 
tikai viens ceļš, lai to uzvarētu – sava „ES” krustā sišana 
un apzināta viņa nonāvēšana. Tieši caur mūsu „ES” nāvi 
mēs atbrīvojamies no sava vecā cilvēka un piedzimstam 
no augšienes, kļūstot par jaunu radījumu Jēzū Kristū. 

Lai mūs glābtu un dāvātu mums mūžīgo dzīvību, 
Jēzus gāja nāvē. Tā arī mums, lai varētu kļūt par Viņa pa-
tiesiem sekotājiem, ir jābūt gataviem iet nāvē, tas nozīmē – 
nomirt savam „ES”. Fantastisks piemērs mums ir apustulis 
Pāvils. Viņš ne tikai sludināja citiem par šāda soļa nepie-
ciešamību, bet arī pats to īstenoja. Sākot šo cīņu, viņš gan-
drīz izmisumā teica: „Es, nožēlojamais cilvēks! Kas mani 
izraus no šīs nāvei lemtās miesas!” (Rom. 7:24). Bet laiks 
gāja, un tā pati mute liecināja jau pavisam ko citu: „Es 
mirstu ik dienas... es cīnos ne kā gaisu sizdams. Bet es no-
rūdu un kalpinu savu miesu...” (1.Kor. 15:31; 9:26-27). 

156



Aiz šī Dieva vīra muguras palika gadi un varbūt gadu 
desmiti, kad cīņa ar grēku un savu grēcīgo miesu – sava 
„ES” nonāvēšana un nepārvaramā vēlēšanās dzīvot Tam 
Kungam, atveda pie vēlamā mērķa: „Jo es bauslībā baus-
lībai esmu nomiris, lai dzīvotu Dievam. Līdz ar Kristu 
esmu krustā sists, bet nu nedzīvoju es, bet manī dzīvo 
Kristus...” (Gal. 2:19-20). 

Līdz ar Kristu būt krustā sistam – tas nozīmē garīgi 
piesist krustā visu veco, netikumīgo, neatdzimušo, apgla-
bāt savu „ES” augšāmcelties jaunai, atjaunotai dzīvei. Ik-
dienas praksē tas izpaužas neparastā, līdz šim nepazīstamā 
reakcijā uz jebkuru musināšanu, kūdīšanu grēkot saistībā 
ar paaugstināšanos, vai tie būtu glaimi, uzslavas, nopelnu 
atzīšana, slava vai popularitāte. Tā kā mironis neizrāda ne-
kādas dzīvības pazīmes uz ārējiem kairinātājiem, tāpat 
nereaģē arī līdz ar Kristu mirušais uz visu, kas var izsaukt 
viņā lepnības jūtas. 

Uzsākot cīņu ar savu „ES”, visu laiku ir jālūdz Tam 
Kungam palīdzība un spēks, lai pareizi reaģētu provokatīvās 
situācijās. Ja kārdinājums ir tik liels, ka jūties bezspēcīgs, 
tad labākais veids ir piesaukt Tā Kunga Vārdu un rīkoties, 
kā rakstīts: „Tā Kunga Vārds ir stipra pils; taisnais dodas turp 
un top pasargāts” (Sal.pam. 18:10). Toreiz, saprotot, ka viņš 
viļņos slīkst, Pēteris izsaucās: „Kungs, palīdzi man!” – un 
tūdaļ tika sadzirdēts (Mat. 14:30). Neaizmirsīsim, ka mums 
ir tas pats Dievs arī šodien, Kurš neatstāj bez atbildes mūsu 
palīgā saucienus. 

Cīņa ar lepnību ir pati grūtākā no cīņām ar grēku, jo tā 
pamet mūs pēdējā. Bet, izejot cauri šai cīņai, cilvēks kļūst 
ļoti jūtīgs pret šo grēku, jo saasinātā sirdsapziņa uz to reaģē 
ļoti ātri. Garīgajā dzīvē ir tādas lietas, kuras var saprast tikai 
tad, kad pats tās piedzīvo. Tā tas ir arī ar lepnību. Ko maksā 
cīņa ar lepnību, sapratīsi tikai tad, kad pats caur to iziesi. Bet 
tas, kurš izšķirsies to izdarīt, tiks simtkārtīgi atalgots, jo būt 
brīvam no šī netikuma ir liela priekšrocība. 

Visiem, kuri vēlas savu dzīvi veltīt Tam Kungam, ir jā -
iziet caur šo cīņu, nepārtraucot to līdz brīdim, iekams netiks 
gūta pilnīga uzvara, tieši tāpat, kā reiz cīnījās Jēkabs, sakot: 

157



„…Es Tevi neatlaidīšu, iekams Tu mani nesvētīsi” 
(1.Moz. 32:27). Ja netiks uzvarēta lepnība, diez vai dvē-
sele būs spējīga kalpot. 

Zerenai Kirkegardei pieder tādi vārdi: „Dievs visu rada 
no nekā, un visu, ko Dievs vēlas likt lietā, Viņš no sākuma 
pārvērš par neko”. Tieši šis cilvēka pārvēršanas process par 
neko, ir faktors, kas iet pa priekšu kalpošanai. Apstākļu, grū-
tību, nonievāšanas, bēdu, nesaprašanas, nicināšanas un ne-
ieredzēšanas pazemotus Tas Kungs ņem un izmanto savā 
vīna dārzā. Tāds kalpotājs nepaaugstināsies tik ātri, jo zina, 
kas viņš bija, kur kļūdījās un kā krita. 

Pazemība ir lepnības pretpols un mērķis, uz ko mums 
vajadzētu tiekties. Pazemība – tā ir gatavība pieņemt to, ko 
tu nevēlējies, lēnprātībā pakļaujoties cita gribai. To nav 
viegli sasniegt, jo mūsu miesīgā, cilvēciskā daba no visa 
spēka tam pretojas. Bet, ja paturam prātā, ka tā ir atslēga uz 
Dieva žēlastību un svētībām, tad ir vērts papūlēties, lai to 
sasniegtu. Pazemība nav cilvēka vājuma un bikluma pazīme, 
bet pierādījums tam, ka mūsos ir pārdabisks spēks, kas dod 
spēju bez kurnēšanas pieņemt visu, ko pieļauj un sūta mums 
Dievs. Spēja pazemoties ir pati neapšaubāmākā pazīme, ka 
mans „Es” ir atdots nāvei. 

Spilgtākais pazemības piemērs ir Jēzus Kristus, Kurā 
atspīdēja Tā Kunga Godība, un Kurš Sev izvēlējās pazemo-
šanās ceļu: „un, cilvēka kārtā būdams, Viņš pazemojās, 
kļūdams paklausīgs līdz nāvei, līdz pat krusta nāvei!” 
(Filip. 2:8). Noejot šo ceļu, Viņš vada uz tā arī mūs, jo labi 
zina, ka pazemojums ved uz reālu pazemības ieleju, pie ie-
šanas mazumā un nenozīmībā savās un apkārtējo cilvēku 
acīs. Ejot pazemošanās ceļu, Tas Kungs mūsos iepotē spēju 
domāt un dzīvot pazemīgi, tādā veidā darot mūs par svētīgas 
dzīves mantiniekiem. 

Pazemība ir nobrieduša kristieša iezīme, kurš vienmēr 
ir gatavs atzīt savu vainu un palūgt piedošanu. Viņš necenšas 
aizstāvēties, kad viņam tiek izvirzītas melīgas apsūdzības, 
pacietīgi panes nepatiesus apvainojumus, pazemojumus un 
aizskārumus, nepieļaujot pat domu par atriebību. Tieši pre-
tēji, viņš pieņem tās kā vērtīgu līdzekli, ko Dievs lieto, lai 

158



viņu sodītu, vestu pie prāta un attīrītu. Pazemīgais pakļaujas 
Dieva gribai bez kādām žēlabām un neapmierinātības, atce-
roties, ka Dievs nekad nekļūdās. Tāds cilvēks zina, ka viņa 
dzīvē nekas nenotiek nejauši un tic, ka viss, ko Dievs dod 
un pieļauj, ir viņam par svētību. Tieši ar pazemību ir sasnie-
dzama uzvara pār visiem grēkiem, kas dzimuši no mūsu 
lepnā, augstprātīgā un uzpūtīgā „Es”. 

Neapšaubāmi, tas viss nav viegli. Bet, ja mēs vēlamies 
dzīvot tā, kā pieklājas īsteniem Kristus mācekļiem, tad ne-
drīkstam aizmirst, ka viss cēlais nenāk viegli. Kristieša dzīve 
ir visai grūta, bet tā mūs nepiespiež kļūt vājiem un novirzī-
ties, tieši pretēji – iedvesmo uzvarai. Lai it visā varētu parā-
dīt Kristus mācekļa raksturu, ir nepieciešama pati skarbākā 
disciplīna. Dzīves cēlums netiek dots par velti, un visiem, 
kuri vēlas tādi būt, ir jāpieliek pūles. 

159



8. nodaļa 
 

Mūsdienu farizejisms. 
 

Lūkasa evaņģēlijā ir aprakstīta Jēzus ieiešana Jeruzā-
lemē. Toreiz Viņš šajā pilsētā iegāja svinīgi un kā uzvarētājs. 
Taču, neskatoties uz to, ka tur atradās templis, kur pielūdza 
dzīvo Dievu, tajā mita cits dievs – svešādais lepnā farizejis-
kuma dievs, kurš izskatījās reliģiozs un kārtīgs, bet bija kā 
„nobaltēti kapi”. Šis dievs apžilbināja tautu un slēpa no 
viņas skata to, kas būtu vajadzīgs viņas mieram. Lūk, kādēļ, 
uzlūkojot Jeruzālemes varenību, Jēzus, rūgti raudot par 
viņu, teica: „...Kaut arī tu šodien zinātu, kas tev pie miera 
vajadzīgs! Bet vēl tas ir apslēpts tavām acīm” (Lk. 19:42). 

Kopš tā laika ir pagājuši gandrīz divi tūkstoši gadu, 
tomēr šodienas garīgā situācija neizskatās labāk. It visur 
viens pēc otra tiek celti lieliski lūgšanu nami, kuros nāk 
kristieši, kuri pielūdz dzīvo Dievu. No katedrām skan 
Svēto Rakstu vārdi, skanīgi dzied kori, tiek noturēti dažādi 
evaņģelizācijas pasākumi un notiek daudz kas cits, kas 
tiek uzskatīts par Dieva darbu, bet aiz ārējās reliģiozitātes, 
godīguma un tikumības joprojām spraucas laukā lepnais 
farizejiskums. 

Apzīmējums „farizejs” no laiku laikiem tiek uzskatīts 
par nievājumu, raksturojot cilvēku, kurš ir liekulis un svē-
tulis. Ja šodien kādu tā nosauksi, viņš apvainosies un pat ju-
tīsies aizskarts. Pasaulē netrūkst cilvēku, kuri, ja būtu 
iespējams, neaizdomājoties nosauktu tā jebkuru no saviem 
tuvākajiem, ar to demonstrējot savu necieņu. 

Arī gadsimtiem ilgā kristīgā tradīcija vārdu „fari-
zejs” lieto kā vārda „liekulis” sinonīmu. Tas ir pareizi, jo 
Jēzus atzīmēja tieši šo, viņus raksturojošo īpašību. Tikai, 
pirms nosodīsim Kristus laika farizejus un izmantosim šo 
vārdu attiecībā uz citiem, labāk noliksim uz svaru kau-
siem paši sevi. 

Vārds „farizejs” ceļas no ivrita vārda „perušim” un no-
zīmē „nošķirts no zemes tautu nešķīstības kalpošanai Is-
raēla Dievam”. Farizeji bija jūdaisma sabiedriski – reliģisks 

160



novirziens, kura saknes sniedzas līdz pat Makabejiem. Bū-
dami sava veida partija, viņi tāpat kā saduķeji cīnījās par 
ietekmi tautā, cenšoties pēc varas valstī. Farizeju lielākā au-
toritāte bija Israēla senās tradīcijas. Jau ar mātes pienu sa-
ņemot „sentēvu tradīcijas”, viņi no tām veidoja reliģiskus 
nolikumus, likumus un lēmumus, kuri tika nodoti no paau-
dzes paaudzei un gandrīz tika pielīdzināti Dieva baušļiem. 
Ar laiku šī mācība kļuva par „mutisko likumu”, kas papil-
dināja Toru, un izveidojās par Talmudu. 

Farizejiem bija raksturīga skrupuloza sekošana likuma 
burtam, kas aprobežojās tikai ar viņu mācības vārdiem un 
teoriju, bet neapstiprinājās praktiskajā dzīvē. Apzinoties 
savu nespēju nevainojami pildīt Dieva likumu, viņi cītīgi 
meklēja un atrada ceļus un iespējas, kā sevi attaisnot, inter-
pretējot Svētos Rakstus tā, kā tas viņiem bija izdevīgi. Bieži 
viņu skaidrojumos nebija vienotības, kā rezultātā farizeju 
partijās laiku pa laikam izcēlās strīdi un šķelšanās. Tā kā viņi 
pārstāvēja tautas vidējos un zemākos slāņus, tad bija visai 
populāri tautā. Hēroda valdīšanas laikā viņiem bija stipra ie-
tekme savas tautas reliģiskajā dzīvē. Farizeju partija pastā-
vēja līdz Jeruzālemes sagraušanai, atstājot jūdaismā tā 
mūsdienu formu – farizejiskumu. 

Farizejus Kristus nekritizēja viņu mācības dēļ, bet 
tādēļ, ka viņu dzīves prakse nesaskanēja ar mācību. Daudz 
no tā, ko viņi mācīja tautai, bija pareizs un atbilstošs 
Mozus likumiem, bet viņi paši nerīkojās saskaņā ar to, bet 
pieprasīja lai citi tā rīkotos. Lūk, kādēļ, vēršoties pie 
Dieva tautas, Jēzus teica: „Visu, ko tie jums saka, to dariet 
un turiet; bet pēc viņu darbiem nedariet. Jo tie gan māca, 
bet paši to nedara. Jo tie sasien smagas nastas un liek tās 
cilvēkiem uz pleciem, bet paši negrib ne ar pirkstu tās kus-
tināt. Bet tie dara visus savus darbus tik tādēļ, lai ļaudis 
tos redzētu. Tie darina sev platas lūgšanu siksnas un drē-
bēm garus pušķus. Tie mīl mielastos sēdēt goda vietās un 
sinagogās pirmajos krēslos un ka ļaudis tirgus laukumos 
tos sveicina un sauc par rabi” (Mat. 23:3-7). 

Pareizāku un precīzāku farizejisma raksturojumu 
mēs neatradīsim. Šajos Kristus vārdos skaidri redzamas 

161



tās negatīvās iezīmes, kuras, diemžēl, Dieva tautas vidū 
varam sastapt arī šodien. Pirmkārt, tā ir liekulība un svē-
tulība, kas ir cieši saistītas ar vārdu un darbu neatbilstību 
personīgajā dzīvē. Pie tā pieder arī garīgā lepnība un augst -
prātība, patmīlība, aplama sirdsapziņas nomierināšana, 
pašpaļāvība, ārēja svētulība, ārēja dievbijība, pārspīlēts 
svinīgums, atzinības, pagodinājumu un slavas meklēšana, 
pašcildināšanās, demonstratīvi uzsvērta labdarība, paštais-
nums, formālisms, ārēja reliģiozitāte, garīgs aklums. 

Atsedzot farizejiskuma paštīksmināšanos, svētulību un 
garīgo aklumu, Jēzus Lūkasa evaņģēlija 18. nodaļā stāsta lī-
dzību par farizeju un muitnieku. To lasot, mēs tā aizrauja-
mies ar pirmā nosodīšanu, ka mums pat prātā neienāk, ka 
šeit runa ir par mums. Jo mūsu – mūsdienu kristiešu, līdzība 
ar viņiem ir vienkārši satriecoša. Neticiet? Tad pamēģināsim 
novilkt paralēles starp mums un farizeju no līdzības. Atce-
rieties viņa vārdus: „...es Tev pateicos, Dievs, ka es neesmu 
tāds kā citi cilvēki – laupītāji, ļaundari, laulības pārkāpēji 
vai arī kā šis muitnieks” (Lk. 18:11). 

Vai nav pazīstams? Cik bieži mēs savās sirdīs citus no-
sodām un pazemojam, redzot viņu trūkumus, netikumus un 
grēkus, pilnībā aizmirstot par to, ka arī paši esam nepilnīgi? 
Jo mēs taču otrā redzam tieši to, no kā paši ciešam. Tādēļ 
jau mūs kaitina otrā skopums, alkatība un sīkstulība, ka 
pašiem tīri labi patiktu kaut ko pieturēt sev un uz kāda cita 
rēķina iedzīvoties. Paštīksmināšanās un lepnība, ko ie-
raugam tuvākajā, mūs atbaida, jo tieši tas pats nomoka mūs. 
Cilvēku necienīga uzvedība un slikta rīcība ir spogulis, kurā 
mēs redzam paši savu atspulgu. 

Spriežot pēc visa, farizejs bija patiesi pārliecināts, ka 
nav vainīgs tādos grēkos, kurus nožēloja muitnieks. Viņam 
likās, ka demonstratīvā atturēšanās no kādiem konkrētiem 
grēkiem, tas ir viss, ko no viņa prasa Dievs. Bet viņš pilnīgi 
aizmirsa par to, ka „cilvēks redz, kas parādās viņa acīm, bet 
Tas Kungs uzlūko sirdi”, ka uzlūkošanu iekārē identificē ar 
laulības pārkāpšanu, neieredzēšanu ar nogalināšanu, skau-
dību ar zādzību, bet sīku mājas tirāniju ar despotismu 
(1.Sam. 16:7; Mat. 5:27-28; 1.Jņ. 3:15). 

162



Vai tāpat nav mums? Dzirdot kāda atzīšanos un nožēlu, 
savā sirdī mēs, iespējams, nosodām, nedomājot, ka pareizāk 
būtu sekot viņa piemēram un izdarīt to pašu. Bet nē! Mēs 
uzskatām, ka grēki ir kādiem citiem, bet ne mums. Tā no-
domājot, pat neapjaušam, ka esam sagrēkojuši pret to Kungu, 
apsūdzot Viņu par meli jo, „Ja sakām, ka neesam grēkojuši, 
tad darām Viņu par meli...” (1.Jņ. 1:10). Ja mums liekas, ka 
esam nevainīgi un mums nav nekas, ko sevī mainīt, tas ne-
nozīmē, ka mums nav grēku, mēs tos vienkārši neredzam. 
Jo ne velti Dieva Vārds saka: „...nav neviena taisna, it ne-
viena” (Rom. 3:10). 

Galvenā iezīme, kas raksturoja farizejus, bija lieku-
lība, tātad, uzvedība, kas piesedza nepatiesumu un ļaun-
prātību ar tiešu un liekulīgu labdarību, vai, vienkārši sakot, 
tieksme parādīt sevi tādu, kāds tu nemaz neesi. Jaunajā De-
rībā liekulis un svētulis – tas ir divkosīgs cilvēks, kurš, uz-
skatot sevi par dievbijīgu un taisnu, pats, to nemaz nezinot, 
slēpj savu neganto būtību zem pazemības maskas un āriš-
ķīgas svētulības. 

Dievs necieš liekulību. Savas zemes dzīves laikā, Kris-
tus nerimtīgi apsūdzēja farizejus šajā grēkā, saucot viņus par 
akliem ceļa rādītājiem, nobaltētiem kapiem un odžu dzi-
mumu (Mat. 23:24, 27, 33). Liekuļus mūsdienās var sastapt 
it visur: ģimenēs, draugu un radu lokā, skolā, darbā, biznesā, 
politikā un, diemžēl, baznīcā. 

Tāpat kā citu grēku gadījumos, šo netikumu mēs ātri 
ieraugām citos, bet nepamanām sevī. Ja būsim godīgi pret 
sevi, tad ir jāatzīstas, ka, komunicējot ar citiem cilvēkiem, 
mēs sevi pasniedzam no labākās puses, un bieži sev lie-
kamies tādi, kādi patiesībā nemaz neesam. Tas tā ir ne 
tikai mūsu miesas dzīvē, bet arī garīgajā dzīvē. Piekritīsiet 
taču, ka, atnākot uz dievkalpojumu, mēs apzināti vai ne-
apzināti spēlējam paraugkristieša lomu, cenšoties sevi 
rādīt kā apmierinātus, priecīgus, atsaucīgus, komunikab-
lus, kaut patiesībā dvēselē viss izskatās pavisam savādāk. 
Mēs liekuļojam ne tikai uzvedībā, bet arī svētrunās, liecī-
bās un kopīgajā dziedāšanā, izsakot vārdus, kuri absolūti 
neatbilst īstenībai. 

163



Citos cilvēkos pamanot liekulību, mēs apvainojamies 
un kļūstam neiecietīgi, nemaz nepadomājot, ka paši neesam 
ne par kapeiku labāki. Runājot par kādu, ka viņš ir liekulis 
un dara visu tikai, lai parādītos labāks nekā ir, vai nebūtu 
labāk pašam nostāties Dieva Vārda spoguļa priekšā un godīgi 
izanalizēt savus darbības un rīcības motīvus? Būtu tikai tais-
nīgi un augstsirdīgi nesteigties norādīt uz citiem, bet pagriezt 
savu rādītājpirkstu pret sevi. 

Farizeji daudz ko darīja, tā sakot, „lai izrādītos”, bet vai 
tieši to pašu nevar novērot pie mums? Ar ko mēs esam la-
bāki par viņiem, ja mūsu ārējais izskats, veids kā uzveda-
mies, apģērbs un viss izskats ir vērsts uz to, lai atstātu 
vajadzīgo iespaidu uz citiem. Tā nu nākas atzīt, ka katrā no 
mums sēž liekulis, tikai vienā lielāks, bet citā mazāks. 

Bez liekulības, farizejiem piemita garīga lepnība un 
augstprātība. Viņi paaugstinājās pār citiem, salīdzinot sevi 
ar viņiem. Viņiem likās, ka uz parasto cilvēku fona viņi ir 
tie taisnie. Tādēļ farizejs templī teica tos vārdus: „...es Tev 
pateicos, Dievs, ka es neesmu tāds kā citi cilvēki – laupītāji, 
ļaundari, laulības pārkāpēji vai arī kā šis muitnieks” 
(Lk. 18:11). Kaut gan, spriežot pēc ārējām pazīmēm, varbūt 
tā arī bija, bet cik šī „patiesība” ir atbaidoša. Cik pārākuma 
apziņas, pašpaļāvības un pašcildināšanas skan šajos, liekas 
„patiesajos”, bet tajā pat laikā melīgos vārdos! Melīgi tādēļ, 
ka paša raksturojums bija tikai ārēji redzamā uzskaitījums, 
bet iekšējais, kas atklāts tikai Dievam, viscaur bija satrūdē-
jis. Par ko Jēzus ir teicis tā: „Vai jums, rakstu mācītāji un fa-
rizeji, jūs liekuļi! Jo jūs esat līdzīgi nobaltētiem kapiem, kas 
no ārpuses izskatās jauki, bet no iekšpuses ir pilni ar miroņu 
kauliem un visādu netīrību. Tā arī jūs, no ārpuses gan izrā-
dāties ļaužu priekšā kā taisni, bet iekšpusē esat pilni lieku-
lības un netaisnības” (Mat. 23:27-28). Tā nu, salīdzinot sevi 
ar citiem, ņemsim kā atskaites punktu tos, kuri ir labāki par 
mums nevis sliktāki. Tad nebūs iespējas pašam tīksminā-
ties un būt apmierinātam ar sevi. 

Vēl farizejiem bija raksturīgs aplama sirdsapziņas 
nomierināšana, kas pamatojās garīgajā izcelsmē, izejošā 
no Ābrahama un dodot viņiem tiesības saukties par viņa 

164



bērniem. Norādot uz to, Jānis Kristītājs teica, ka Dievs no 
akmeņiem var radīt Ābrahamam bērnus(skat. Mat. 3:9). 
Tieši tāpat tas notiek arī šodien. Vieni mierina sevi ar domu, 
ka kādreiz ir nožēlojuši grēkus, tātad – tiks Debesīs, neska-
toties uz to, kā izskatās un ir nodzīvota vēlākā dzīve. Citi ir 
pārliecināti par savu glābšanu tādēļ, ka ir stājušies derībā ar 
To Kungu, iestājoties kādā kristīgā draudzē. Trešie ir mie-
rīgi, jo viņi ir kristīti garā un runā citās mēlēs; ceturtie – ka 
ievēro sabatu; piektie tādēļ, ka ir piedzīvojuši īpašas svētī-
bas, atklāsmes, pravietojumus vai redzējumus. 

Tā domājot, mēs aizmirstam, ka Dievs neuzlūko cil-
vēka vaigu. Viņš mīl katru, kurš rīkojas taisnīgi un kuram 
piemīt dvēseles cēlsirdība, kāds bija, piemēram, pagāns Kor-
nēlijs, un kādi mēdz būt, jāatzīst, cilvēki no pasaules. Tā nu 
nelielīsimies ar to, ka esam Dieva bērni, atceroties Svēto 
Rakstu vārdus: „Mīļie, tagad mēs esam Dieva bērni, un vēl 
nav atklājies, kas mēs būsim. Mēs zinām, ka, kad tas atklā-
sies, mēs būsim Viņam līdzīgi, jo mēs redzēsim Viņu, kāds 
Viņš ir” (1.Jņ. 3:2). 

Vēl viena farizeju īpašība bija pašpietiekamība – pa-
ļaušanās uz saviem dabiskiem tikumiem; spēju mīlēt, piedot, 
paciest, saglabāt sevi tikumīgā šķīstībā, ziedot Dieva darbam 
un palīdzēt citiem. Tas viss ir pilnīgi pareizi un ļoti labi. Tas 
Kungs nav pret tādām lietām, Viņš ir pret paļaušanos uz tām, 
vēloties, lai mēs ceram tikai uz Viņu. 

Farizejiskums izpaužas arī ārējā dievbijībā un āriš-
ķīgā svētulībā, kuras atklājas ne tikai caur atbilstošu ap-
ģērbu un uzsvērti pazemīgu uzvedību, bet arī caur garām, 
pompozām, ārišķīgām lūgšanām, aprēķinātām tā, lai pievērst 
klātesošo uzmanību. Atcerieties, ko šajā sakarā teica Jēzus 
un kā Viņš viņus novērtēja? „Un, kad jūs lūdzat Dievu, ne-
dariet tā kā liekuļi, jo tie mēdz sinagogās un ielu stūros stā-
vēdami Dievu lūgt, lai ļaudīm rādītos. Patiesi Es jums saku, 
tiem jau ir sava alga... Bet, Dievu lūdzot, nepļāpājiet kā pa-
gāni; jo tie domā, ka tie savas pļāpāšanas dēļ taps paklau-
sīti... Vai jums, rakstu mācītāji un farizeji, jūs liekuļi! 
...liekuļojat ar garām lūgšanām; tāpēc jūs saņemsit ļoti 
smagu sodu” (Mat. 6:5,7 un 23:14). 

165



Lūgšanas ir svarīgākais veids, kā cilvēks komunicē ar 
Dievu. Šī brīnumainā saruna turpinās visu mūsu mūžu. Lūg-
šanās ir jābūt slavai un pielūgsmei, pazemīgai grēku nožēlai 
ar lūgumu piedot, un pateicībai par saņemto apžēlošanu, kā 
arī lūgumi un aizlūgumi par sevi un citiem cilvēkiem. Bet ir 
svarīgs lūgšanas motīvs. Viena lieta ir, ja lūdzējs dara zinā-
mas savas vajadzības, apzinoties pilnīgu atkarību no Dieva, 
pazemībā atzīstot savas kļūdas un kritienus, paužot savu ti-
cību Viņa žēlastībai, mīlestībai un piedošanai. Bet pavisam 
cita, ja ar savu lūgšanu visiem demonstrējam savu svētulību, 
Dieva īpašo attieksmi pret mums un sasniegto svētumu un 
taisnumu. Protams, mums ir jālūdz Dievam tas, kas ir sa-
skaņā ar Viņa gribu, bet nevajag domāt, ka uz Viņu iedar-
bojas mūsu garīgā pompozitāte un svinīgums. 

Dievs necieš liekvārdību un neieredz daudzvārdību. 
Kādēļ? Mateja evaņģēlijā 15:8 par to ir teikts tā: „...šī 
tauta godā mani ar savām lūpām, bet viņu sirds ir tālu nost 
no Manis”. Mana reliģija, tradīcijas, jēdzieni, nolikumi un 
pat lūgšanas neiepriecina Dievu un neapmierina Viņu līdz 
tam brīdim, kamēr ar Viņu nesāk runāt mūsu gars. Ārēja 
dievbijība Dievam nav vajadzīga. Viņam ir dārga intīmi 
tuvā komunikācija ar mums. Lūgšana – tie nav tikai vārdi, 
bet īpašs mūsu gara stāvoklis, kad Dievs caur Savu Svēto 
Garu komunicē ar dvēseli. Lūk, kādēļ lūgšanās vajag iz-
vairīties no daudzvārdības, liekvārdības un izrādīšanās, ko 
tik ļoti neieredz Tas Kungs. Ne velti taču ir rakstīts: „Bet, 
Dievu lūdzot, nepļāpājiet kā pagāni; jo tie domā, ka tie 
savas pļāpāšanas dēļ taps paklausīti! Tad nu netopiet tiem 
līdzīgi...” (Mt. 6:7-8). 

To pašu var teikt arī par gavēni, ko īpaši uzsvēra fa-
rizeji. Pievērsiet uzmanību, ka, uzskaitot savus nopelnus 
un vērtību, tas no viņiem, par kuru runā evaņģēlists Lūka, 
pirmkārt, nosauc tieši šo, sakot: „Es gavēju divreiz ne-
dēļā...” (Lk. 18:12). Te mēs redzam, cik lielu nozīmi viņš 
gavēšanai piešķīra. 

Nav nekādu šaubu, ka gavēnim noteiktos mūsu garīgās 
cīņas brīžos un iekšējā dzīvē ir svarīga loma un tas var būt 
kā liela palīdzība. Tas attiecas, piemēram, uz lūgšanu par 

166



okulti saistītām dvēselēm, par slimajiem, no ticības atkritu-
šiem utt., taču pārvērst to par obligātu un pat rituālu daļu 
mūsu kalpošanā Dievam arī nav pareizi. Jo farizeji daudz 
gavēja, bet tomēr piesita krustā Kristu. Ir ticīgie, kas šo jau-
tājumu liek gandrīz par stūra akmeni, dažreiz nonākot līdz 
pat fiziskam spēku izsīkumam, ko velns var ļoti prasmīgi iz-
mantot. Gavēnis, kas tiek turēts vairāk tādēļ, lai izrādītos ci-
tiem īpaši garīgs, ir nekas cits, kā liekulība, par ko lieliski ir 
teikts Mateja evaņģēlijā 6:16-18. 

Svarīgi ir atcerēties, kā reaģēja Jēzus, kad Jāņa mācekļi 
vērsās pie Viņa ar jautājumu: „...Kāpēc mēs un farizeji gavē-
jam, bet Tavi mācekļi negavē?” Uz to Viņš tiem atbildēja ar 
vārdiem, kas vedina uz pārdomām: „Vai kāzu ļaudis var bē-
dāties, kamēr līgavainis pie viņiem? Bet nāks dienas, kad vi-
ņiem atņems līgavaini, tad tie gavēs” (Mat. 9:14-15). Rodas 
jautājums: „Vai tik mana dvēsele nav pazaudējusi Līgavaini, 
ka tai visu laiku vajag gavēt?” Te nu jāsaka, ka dvēseļu ap-
rūpes prakse rāda, ka tie, kas pa labi un kreisi visiem iesaka 
gavēt, paši nemaz tā nesteidzas to darīt. Svarīgāk ir nedot 
barību grēkam, nevis savam kuņģim. 

Cilvēku ārēja dievbijība Dievu neapmierina un neko 
Viņam nenozīmē. To varam redzēt sekojošos Viņa vārdos: 
„Ko lai Es tev daru, Efraim, un tev, Jūda? Jo jūsu mīlestība 
ir kā rīta mākonis un kā rasa, kas ātri nozūd” (Hoz. 6:4). 
Kaut ko līdzīgu lasām arī Jaunajā Derībā: „Ja kāds šķietas 
Dievam kalpojam un nesavalda savu mēli, bet maldina 
savu sirdi, tā kalpošana ir velta. Tīra un neapgānīta kal-
pošana Dieva Tēva priekšā ir šī: pieskatīt bāriņus un at-
raitnes viņu bēdās, sevi no pasaules pasargāt neapgānītu” 
(Jēk. 1:26-27). Dievs no saviem bērniem gaida patiesu, 
nevis izrādīšanās svētumu, tas spēj atstāt iespaidu uz cil-
vēkiem, bet tikai ne uz Dievu. 

Tā kā farizeji bija Dieva tautas līderi, viņiem bija ļoti 
raksturīga uzpūtība, mākslots svinīgums un slavas, atzinības, 
goda meklēšana. To neieredzot, Kristus viņus raksturoja tā: 
„Tie mīl mielastos sēdēt goda vietās un sinagogās pirmajos 
krēslos, un ka ļaudis tirgus laukumos tos sveicina un sauc 
par rabi” (Mat. 23:6-7). 

167



Vai pazīstam to? Dažreiz pietiek paskatīties uz tagadē-
jās Dieva tautas vadoņu sejas izteiksmi un lepno gaitu, lai 
saprastu, kas ir viņos un no kā viņi dzīvo. Salīdzinoši nesen 
viens no tādiem vadītājiem nekautrējoties pats sevi paslu-
dināja par vecāko bīskapu, pieprasot šim titulam atbilstošu 
goda došanu. Kas attiecas uz jautājumu par „cīņu par port-
feļiem”, tad šī kristīgo baznīcu problēma ir pazīstama dau-
dziem. Tikai ir dīvaini, ka šādi Svēto Rakstu zinātāji nez 
kāpēc aizmirst visiem zināmos Svēto Rakstu vārdus: „...un 
kas pats paaugstināsies, tas tiks pazemots; un, kas pats paze-
mosies, tas tiks paaugstināts” (Mat. 23:12). 

Nākamās farizejisma izpausmes mūsos ir lielīšanās un 
savas tikumības uzsvērta demonstrēšana, un patvaļīga 
sevis uzskatīšana par pazemīgu un gudru. Ir kristieši, kuri, 
patiesi, dara cilvēkiem daudz laba un nodod sevi kalpošanai 
Tam Kungam, taču viņi tik bieži un daudz par to runā, ka 
viņu lielīšanās un savas tikumības uzsvērta demonstrē-
šana rada pretestību un atbaida. Ne velti Kristus atgādināja: 
„Sargieties, ka jūsu taisnība nav tāda, kas grib spīdēt ļaužu 
priekšā; citādi jums nav nekādas algas pie jūsu Tēva Debe-
sīs. Kad tu dod mīlestības dāvanas, tad neliec to izbazūnēt 
savā priekšā, kā liekuļi to dara sinagogās un ielās, lai ļaudis 
tos godinātu. Patiesi es jums saku: tiem jau ir sava alga. Bet, 
kad tu dod mīlestības dāvanas, tad tava kreisā roka lai ne-
zina, ko labā dara, tā ka tava dāvana paliek apslēpta; un tavs 
Tēvs, kas redz slepenībā, tev to atmaksās” (Mat. 6:1-4). 

Šos Pestītāja vārdus mēs, kristieši, protams, labi zinām, 
taču, kad lieta nonāk līdz mums pašiem, tad nez kādēļ abso-
lūti aizmirstam. Mūsu „ES” pieprasa atlīdzību un godinā-
šanu. Mēs tiešā veidā to apstiprinām, kad citiem dzirdot 
uzskaitām savus ziedojumus un labos darbus. 

To pašu var teikt tad, kad patvaļīgi sevi uzskatām par 
pazemīgu un gudru, – demonstrējot savu liekulīgo paze-
mību ar mērķi pievērst sev uzmanību kā uz patiesu Dieva 
bērnu. Mūsu laikos var satikt ne mazums ticīgo, īpaši sie-
vietes – kristietes, kuras ļoti mīl uzsvērt savu niecīgumu un 
pazemību. Parakstoties viņas pat vēstulēs neaizmirst uzrak-
stīt: „tava vismazākā māsa Tai Kungā...”. Bet pamēģini tādu 

168



„vismazāko” aizķert kādā sāpīgā vietā, tad uzreiz kļūsi par 
šīs „pazemības” un „mazuma” liecinieku. Viņa uzreiz parā-
dīs savu īsteno seju un nepavisam ne mazo „ES”. 

Patiesi pazemīga gudrība ir lieliska īpašība. Tā mums 
vajadzētu staigāt sava Dieva priekšā. Bet, ja tas ir mākslīgs 
un uzsvērts – tas atbaida. 

Tāpat viens no otra atšķiras patiess un viltus taisnī-
gums, pēdējais ietver sevī arī paštaisnumu. Patiess taisnī-
gums ir pilnība it visā un absolūts bezgrēcīgums. Pilnā 
mērā to var attiecināt tikai uz Kristu. Kas attiecas uz 
mums, cilvēkiem, tad vienīgais Dievam pieņemamais tais-
nīgums, ir pilnība, kura no Dieva tiek piedēvēta tiem, kuri 
ir pieņēmuši Viņa Dēlu par savu Glābēju un Pestītāju un 
dzīvo saskaņā ar Svētiem Rakstiem. Tikai tur, kur būs īs-
tena ticība, būs arī praktiskais taisnums, kas ir aprakstīts 
Jēzus kalna sprediķī. 

Melīgs taisnums un arī paštaisnums ir uzpūsts taisnī-
gums, kas nesaskan ar patiesās dzīves saturu. Pasaules cil-
vēku vidū ir teiciens, kas tiek izmantots, lai pasmietos par 
kādu: „Gan dzer, gan maukojas, bet tēlo nevainīgo”. Lī-
dzīgi var notikt arī ar ticīgiem cilvēkiem, kuri ikdienas 
dzīvē visu laiku pārkāpj Dieva likumu un nedzīvo tā, kā 
māca Bībele. Bet dievkalpojumos un kristiešu vidū visādi 
demonstrē savu „taisnumu”. 

Tieši tā rīkojās farizeji. Viņu taisnīgums bija tikai kā 
mantija. Ar ārēju svētulību viņi slēpa savu iekšējo netīrību. 
Neskatoties uz visiem dievbijīgajiem noteikumiem, kurus 
viņi cītīgi pildīja, viņi bija līdzīgi skaisti nokrāsotiem ka-
piem, kuru iekšienē atrodas mirušas miesas. Lūk, tādēļ, 
vēršoties pie Saviem sekotājiem visos laikos, Kristus teica: 
„Jo Es jums saku: ja jūsu taisnība nav labāka par rakstu 
mācītāju un farizeju taisnību, tad jūs nenāksit Debesu vals -
tībā” (Mat. 5:20). 

Ļoti stingrs brīdinājums! Bet mūs tas nez kāpēc nemaz 
nebiedē, un mēs turpinām mierīgi dzīvot tālāk, esot apmie-
rināti ar savu reliģiozitāti un svētulību. 

Svētulība – tā ir cītīga reliģiozu priekšrakstu pildīšana. 
Sekošana tiem ir ticīgam cilvēkam raksturīga. Viens pazīstams 

169



teologs ir teicis: „Cilvēkam var piederēt tonnām svētulības, 
bet nebūt ne grama glābšanas”. Tas patiešām tā ir. Ne ar 
kādām ārējām savas kristīgās ticības izpausmēm nav iespē-
jams panākt ieiešanu mūžīgajā Dieva klātbūtnē. Tādēļ nav 
jēgas citiem uzspiest savas svētulības stilu. 

Kas attiecas uz reliģiozitāti un reliģiju, tad tām ir divi 
skaidrojumi. Šī vārda vispārējā izpratnē, par reliģiju sauc 
garīgu priekšstatu kopumu, kas pamatojas uz ticību pārda-
bisku spēku un būtņu eksistencei (Dievs, dievi, dēmoni, 
gari), un tie ir pielūgsmes objekti. Tverot šo vārdu dziļāk, 
reliģija – tā ir izveidojusies nesatricināma pārliecība, bez-
ierunu uzticība kādai idejai, principam, tikumības likumam 
vai vērtībai. Un tieši par to mēs parunāsim. Reliģiozitāte ir 
dedzīga sekošana kāda garīga novirziena baznīcas mācībai, 
stingri ievērojot visus tai piederošos likumus, priekšrakstus, 
nolikumus un kārtības. 

Starp reliģiozitāti un īstenu garīgumu ir milzīga atšķi-
rība. Kāds gudrs cilvēks to ir raksturojis šādi: „Reliģioza 
personība seko savas baznīcas mācībai, bet garīga personība 
seko savas sirds pavēlēm”. Nav šaubu par to, ka To Kungu 
vairāk interesē mūsu ticības garīgie aspekti, nevis mūsu 
reliģijas dogmatika. 

Dievs vēlas, lai mēs sekotu ne reliģijai, kuras burts no-
kauj, bet Viņam kā Personībai. Velns toties ar prieku savu 
ļauno mērķu sasniegšanai izmantos reliģiju. Atcerieties kaut 
vai krusta karu reliģiozo fanātismu, kad Dieva vārdā tika no-
galināti tūkstoši un miljoni cilvēku. Reliģija ir ne tikai ciet-
sirdīga un prasīga pret citiem, bet vēl arī akla. Kā piemēru 
varam paņemt 50. Psalmu: „Bet bezdievim Tas Kungs saka: 
„Ko tu daudzini Manus likumus un ņem Manu derību savā 
mutē, ja tu ienīsti pamācību un laid Manus vārdus pār 
galvu?” (Ps. 50:16-17). Neskatoties uz visām zināšanām 
Dieva likumos, vai, runājot mūsdienu valodā, esot labam 
teologam, Tā Kunga acīs vari palikt grēcinieks. 

Reliģiozā fanātismā nav nekā dievišķa, tādēļ, ka tas 
ir piepildīts ar varmācību. Bez mīlestības uz Dievu un cil-
vēkiem reliģija kļūst par tukšu ceremoniju, kurai nav ne-
kādas nozīmes. 

170



Reliģija bez mīlestības bija galvenais iemesls daudzām 
ciešanām uz zemes. Tā kurināja mocekļiem sārtus, dzemdi-
nāja inkvizīcijas mocības, lika cilvēkiem kļūt par nodevē-
jiem. Atcerieties tās upurus – Savonarola, Džordano Bruno, 
Jans Huss un citus viņiem līdzīgus, tad kļūs skaidrs, uz ko 
tā ir spējīga. Reliģija bez mīlestības nav spējīga apstādināt 
strīdus un asinsizliešanas daudzās pasaules zemēs. Naida dēļ 
katru dienu tiek izlietas asinis, cīnoties vienai reliģiozai gru-
pai pret otru. Reliģija bez mīlestības piesita krustā Jēzu 
Kristu. Ne jau bezdievji Viņu nodeva krustā sišanai, bet tie, 
kas ticēja Tam Kungam. Patiesas mīlestības nepietiekamība 
kristiešu vidū un vienotības trūkums ticīgo starpā ir iemesls 
tam, ka cilvēki, kuri nezina Dievu, šaubās par kristīgās 
ticības patiesumu. 

Kristus piedzīvoja apsmieklu no grēciniekiem, bet šo-
dien kristieši, kuri sludina reliģiju bez mīlestības, ņirgājoties 
Pestītājam pievieno vēl vairāk ciešanu. Kādreiz Dāvids 
lūdza Dievu tā: „Pārbaudi mani, ak Dievs, un izzini manu 
sirdi; izmeklē mani un izdibini skaidri manas domas un lūko, 
vai es neesmu uz ļauna ceļa, tad vadi mani pa mūžības ceļu!” 
(Ps. 139:23-24). Ja šī lūgšana kļūtu par katra cilvēka, kurš 
uzskata sevi par kristieti, lūgšanu Dievam, tad evaņģēliskā 
patiesība spoži atmirdzētu pār visu pasauli. 

Visur, kur parādās reliģija bez mīlestības, ārēja dievbi-
jība un sausa reliģiozitāte, tur noteikti ir formālisms, kalpo-
šana burtam un garīgs aklums. 

Saskaņā ar krievu valodas skaidrojošo vārdnīcu formā-
lisms nozīmē ārējās formas ievērošanu, radot kaitējumu lie-
tas būtībai. Šis jēdziens ir kopīgs apzīmējums visiem tiem 
novirzieniem, kuri kā pašu svarīgāko uzskata formu un 
ārējo noformējumu. Kristietības praksē tas izpaužas kā for-
māla dievkalpojumu novadīšana pēc pieņemtās kārtības, kas 
izveidojusies daudzu gadu garumā kā tradīcija. 

Jēzus atmaskoja farizejus viņu formālo dievkalpojumu 
dēļ, jo viss aprobežojās ar ceremonijām bez kādām dzīvības 
pazīmēm. Bet vai tieši tāpat tas neizskatās pie mums, mūs-
dienu kristiešiem? Vai tad formālisms, paviršība, liekulība 
un nepatiesums slavēšanā un kalpošanā Tam Kungam nav 

171



kļuvis par mūsdienu Dieva bērnu normu? Cik reizes, atgrie-
zušies no dievkalpojuma, mēs jūtamies tukši un garīgi izsal-
kuši? Ārēji dievkalpojumā liekas viss bija kārtībā. No 
katedras skan svētrunas, saskaņoti dzied koris, tiek lūgtas 
pierastās lūgšanas, tikai tas viss ir bez dzīvības un Svētā 
Gara spēka. Tā rezultātā patiesas dvēseles, atrodoties baz-
nīcā, vaid un mokās, jo jūtas iztukšotas, it kā atrastos garīgā 
tuksnesī. Būdamas neapmierinātas, tās sāk pāriet no vienas 
baznīcas uz kādu citu, lai meklētu dzīvu Vārdu. Taču tikai 
nedaudzi atrod to, pēc kā alkuši, un apmulsumā apstājas, ne-
zinot, ko viņiem darīt tālāk. 

Galveno reliģiskās mācības principu un ideju apkopo-
jumu Bībelē sauc par likumu. Vēlāk ar šo vārdu sāka ap-
zīmēt arī kādas reliģijas noteikumu un nolikumu kopumu. 
Par burta kalpu sauc cilvēku, kurš ne tikai pats stingri ie-
vēro likumus, bet arī uzmanīgi seko, lai to darītu citi. Bet 
burta kalpība ir izkropļota paklausība likuma burtam, kas 
nespēj aizdegt patiesu vēlēšanos dzīvot patiesībā. Tā no-
rāda uz cilvēka nepārtrauktiem centieniem izpelnīties 
Dieva labvēlību. Ar likuma ievērošanu viņš mēģina iegūt 
svētumu un taisnošanu. Tāda pieeja izkropļo motivāciju un 
mērķus, uzskatot labos darbus ne tik daudz par dabisku 
Dieva mīlestības izpausmi mūsos, bet kā paņēmienu, lai 
iegūtu Dieva labvēlību. 

Burta kalpība izpaužas dažādos veidos. Vienā gadījumā 
tā izpaužas kā stingras prasības pret citiem, lai tie ievērotu 
kaut ko, ko kāds uzskata par pareizu. Tā farizeji domāja, ka 
viņu izcelsme no Ābrahama ir pietiekoša, lai Dievs būtu ar 
viņiem apmierināts. Viņi uzskatīja, ka katru dienu, ievērojot 
baušļus, dara sevi Dievam tīkamus. Burta ievērošana viņiem 
izpaudās pat ārēji, nēsājot īpašu apģērbu un pieres pārsējus 
ar vārdiem no Talmuda. Viņi piešķīra lielu nozīmi sīkumiem, 
pie tam atstājot novārtā vissvarīgāko. 

Jūdaisma piekritējiem burta kalpība izpaudās prasībā 
noteikti apgraizīties, bez kā, pēc viņu domām, cilvēks nevar 
iemantot Dieva žēlastību. Tradīciju sargātājiem pirmajā 
vietā bija viņu reliģijas rituālu un svētku ievērošana. Pret 
cilvēku pievienotajām tradīcijām viņi attiecās kā pret daļu 

172



no Dieva dotajiem likumiem un pieprasīja sekot tām, tādā 
veidā sasaistot cilvēku sirdsapziņu. 

Tieši uz to norādīja Kristus, sakot: „Jūs aklie ceļa rā-
dītāji, kas odus izkāšat un kamieļus aprijat” (Mat. 23:24). 
Ods bija vismazākais no nešķīstajiem dzīvniekiem, bet ka-
mielis – pats lielākais. Farizeji bija ļoti sīkumaini, piemē-
ram, tādā lietā, kā desmitās tiesas pienešana no dārzā 
izaudzētajām garšu zālēm, taču absolūti akli pret tādiem 
lieliem grēkiem kā negodīgums, liekulība, cietsirdība un 
skopums. 

Te gribētos piebilst, ka lietojot teicienu „burta kalpība”, 
neskatoties uz izteikti negatīvo nokrāsu, tas ne vienmēr tiek 
lietots pareizi. Piemēram, šodien šo apzīmējumu lieto arī 
tad, kad ir runa par stingrām morāles prasībām, kuras mums 
pieprasa Bībele. Šajā gadījumā jebkādi mēģinājumi aizliegt 
kādas kristietim nepieļaujamas uzvedības formas, tiek apzī-
mogoti ar burta kalpības zīmogu. Nevajag aizmirst, ka Jau-
najā Derībā ir daudz baušļu, kurus, no mūsu skata punkta 
raugoties, arī varētu nosaukt par burta kalpību, jo tajos ir 
skaidri un nepārprotami aizliegumi. Atšķirība ir tā, ka tie 
nav doti kā likumi, kurus pārkāpjot draud sods, bet kā pa-
mācības, kas Dieva tautu ved taisnīgumā. Ja visatļautības 
mīļotāji Bībelē noteiktās morāles normas sāk apzīmogot ar 
burta kalpības zīmogu, tas runā par viņu iecietību pret grēku 
un attālināšanos no bibliskiem nolikumiem. 

Vēl farizeji bija pazīstami ar to, ka pie Dieva baušļiem 
pievienoja neskaitāmus cilvēku nolēmumus un nolikumus. 
Blakus Dieva Vārdam viņi nolika savu kārtību un tradīcijas, 
pieprasot, lai citi tās pildītu. Jēzus to atklāti atmaskoja, pa-
skaidrojot mācekļiem un tautai, ka tādā veidā viņi „...sasien 
smagas nastas un liek tās cilvēkiem uz pleciem, bet paši ne-
grib ne ar pirkstu tās kustināt.” (Mat. 23:4). 

Sen vairs nav farizeju, bet šī farizejiskā pieeja garīga-
jai dzīvei vēl šodien ir dzīva. Daudzus dažādus savas baz-
nīcas nolikumus mēs nekurnēdami pildām, aizmirstot par 
galveno – mīlestības likumu, ko mums devis pats Dievs! 
Cik bieži sekošana kārtībai un tradīcijām, kas raksturīgas 
mūsu konfesijai, kļūst par mūsu pareizības mērauklu, kaut 

173



par to nav ne vārda Svētajos Rakstos! Milzīgs daudzums 
prasību ir pret tās vai citas baznīcas locekļiem no viņu de-
nominācijas viedokļa, par ko Bībelē nekas nav teikts. Kā 
neapstrīdama Dieva patiesība tiek pasniegts tas, kas ir cil-
vēku izdomāts. Absolūti tiek aizmirsts stingrs brīdinā-
jums, kurš saka: „...ja kas tiem (grāmatas vārdiem) ko 
pieliek, tam Dievs uzliks tās mocības, par kurām rakstīts 
šinī grāmatā” (Atkl.gr. 22:18). 

Atsevišķu Svēto Rakstu tekstu piemērošana saviem uz-
skatiem un pārliecībai, ir ļoti bīstama, jo noved pie dažādām 
novirzēm un maldu mācībām. Šāda zaimojoša attieksme pret 
Dieva Vārdu, skaidrojot un interpretējot to par labu savai sa-
pratnei, agri vai vēlu ņem nelabu galu. Vecajā Derībā Israēla 
tautai tika dots brīdinājums, kurš ir ļoti aktuāls arī mums, šo 
laiku kristiešiem: „Uzmanieties, lai jūs rīkotos tā, kā Tas 
Kungs, jūsu Dievs, jums ir pavēlējis, un neatkāpieties nedz 
pa labi, nedz pa kreisi!” (5.Moz. 5:32). 

Diemžēl, tieši šī ir mūsdienu kristīgo draudžu slimība. 
Tām ir ļoti raksturīgi no vienas galējības krist otrā. Vienos 
un tajos pašos jautājumos vieni Dieva bērni var kaut ko pil-
nībā noliegt, bet citi to pašu ņemt un likt par savas mācības 
stūrakmeni. Ir apbrīnojami, cik viegli var apiet Dieva baušļu 
pildīšanu, par kuriem Bībele runā tieši un „pierakstīt” to, kas 
tajā vispār nav. Gandrīz it visur var saskarties ar piemēriem, 
kuri apstiprina šādu pieeju garīgai dzīvei. 

Kādai kristietei, kura nomainīja dzīves vietu un vēlējās 
kļūt par tās pašas konfesijas draudzes locekli jaunajā vietā, 
tika pateikts: „Mūsu lūgšanu nama vestibilā ir piekārts mūsu 
noteikumu un kārtības saraksts. Izlasiet tos, un ja jūs neesat 
ar mieru bez ierunām tos pildīt, tad nevarat kļūt par mūsu 
draudzes locekli”. 

Šis mācītāja nosauktais saraksts ietvēra sevī visdažādā-
kos priekšrakstus, kas attiecās uz uzvedību, apģērbu, galvas 
apsegšanu, sapulču zāles vietu sadalījumu vīriešiem un sie-
vietēm, Svētā Vakarēdiena kārtību, utt. To visu izlasot, sie-
viete nolēma, ka nekļūs par šīs draudzes locekli, bēdīgi 
piemetinot, ka vēlas kalpot Tam Kungam, nevis cilvēku tra-
dīcijām, nolikumiem un izpratnei. 

174



Protams, nav obligāti jābūt izkārtiem šādiem noteiku-
miem, bet nerakstītie likumi parasti eksistē. Un ja kāds ne-
vēlas tos pieņemt, izvairoties no to pildīšanas, agri vai vēlu 
saskarsies ar problēmām. Protams, tas nebūt nenozīmē at-
teikšanos no baznīcas disciplīnas ar visiem tās sodiem un 
aizrādījumiem. Taču ir ļoti svarīgi, uz kādiem pamatiem tā 
ir būvēta: uz dievišķiem vai cilvēciskiem. Jo nereti tieši cil-
vēciskā sapratne un desmitgadēs izveidojušās tradīcijas, kas 
saistās ar tās vai citas konfesijas īpatnībām, nosaka noliktās 
kārtības veidu un formu. 

Un ne tikai. Dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka, izman-
tojot disciplinārās metodes kārtības uzturēšanai baznīcās, 
tiek ļaunprātīgi pielietota vieta no Svētajiem Rakstiem: 
„...ko vien jūs virs zemes siesit, tas būs siets arī debesīs; 
un ko vien jūs virs zemes atraisīsit, tas būs atraisīts arī de-
besīs...” (Mat. 18:18). Zem šī piesega dažās baznīcās un 
draudzēs tiek apstiprināti likumi un nolikumi, zem kuriem 
dvēseles slāpst un vaid. Jēzus nekad cilvēkus nesasaistīja. 
Viņš vienkārši viņiem kaut ko piedāvāja un tad deva ie-
spēju pieņemt lēmumu. Nedrīkst pieļaut, ka kāds uz mūsu 
kakla liktu cilvēcisko likumu jūgu. Ir jāturas tikai pie tā, 
par ko runā Svētie Raksti. 

Te vēl būtu jāpiemetina, ka daži sludinātāji, skaidrojot 
Dieva Vārdu, pārveido un piemēro to par labu savai saprat-
nei, nerēķinoties ar Bībeles brīdinājumu, kurš saka: „Visi 
Dieva Vārdi ir šķīstuma caurstrāvoti.... Nepievieno neko 
Viņa vārdiem, lai Viņš tevi nesodītu un neatzītu tevi par me-
līgu!” (Sal.pam. 30:5-6). 

Reliģiozitātei, formālismam un burta kalpībai ir ļoti 
raksturīgs garīgais aklums un ar to saistīta šaura domā-
šana, apsēstība un aprobežotība. Kā zināms, aklums no-
zīmē redzes trūkumu. Pārnestā nozīmē – tā ir nespēja un 
nemācēšana kaut ko saprast un būt skaidrībā par kaut ko, 
pareizi spriest par kaut ko. Garīgais aklums ietver sevī 
nespēju saskatīt Dieva patiesību tālāk par ierobežotiem 
priekšstatiem un iesīkstējušiem jēdzieniem. Tas ir bīstams 
tādēļ, ka padara ne vien paštaisnu, bet arī nesaticīgu, stingru, 
nežēlīgu: par cilvēku ar augstām prasībām pret citiem. 

175



Ne velti Jēzus farizejus sauca par akliem vadoņiem. Tā 
Viņš atsedza viņu garīgo aprobežotību un neīstumu, kas iz-
paudās vispirms viņu priekšstatos un saprašanā. Viņi ne-
varēja Kristu pieņemt kā ilgi gaidīto Mesiju tikai tādēļ, ka 
veids, kādā Viņš atnāca, neiekļāvās viņu priekšatatos, kuri 
bija veidojušies gadu simtos. Nespējot ticēt, viņi pienagloja 
Golgātā pie krusta To, Kuram nesatricināmi ticēja un Kuru 
ar tādu nepacietību gaidīja. 

Kristiešu vidū arī šodien notiek kaut kas līdzīgs. Ne-
spēja pieņemt to, kas neiekļaujas viņu garīgo patiesību 
skaidrojumos, padara cilvēkus, kuri pielūdz vienu un to pašu 
Dievu, par idejiskiem ienaidniekiem. Šie strīdīgie jautājumi 
ir, piemēram: sapratne par piedzimšanu no augšienes, par 
piepildīšanos ar Svēto Garu, par izredzētību un par pestīša-
nas neapšaubāmību. Tādēļ Dieva bērni nespēj savstarpēji sa-
prasties un tātad arī nevar vienoties savā starpā, nevēloties 
apšaubīt savu doktrīnu. Tajā pat laikā pilnīgi aizmirst, ka 
Dieva patiesība ir tikai viena, un tā cilvēkus apvieno nevis 
šķeļ. O, kaut tikai šis vien liktu kristiešiem uzdot sev jautā-
jumu: „Kas tā ir par patiesību, pie kuras es tik stingri turos, 
ja tā mani atdala no tiem, par kuriem, tāpat kā par mani, ir 
miris Kristus?” Nedrīkst aizmirst, ka tās konfesijas nosau-
kums, kurai mēs piederam, lai cik pareizs tas neliktos, itin 
neko neliecina par mūsu personīgo garīgo stāvokli. 

Ja mēs uz brīdi, atliekot malā savus „pareizos” uzska-
tus, ieklausītos citos cilvēkos, tad ātrāk atrastu to, ko tik 
neprātīgi meklējam. Piemēram, Osvalds Čembers uz vienu 
no jautājumiem, kas interesēja daudzus kristiešus, atbil-
dēja tā: „Vienīgā Svētā Gara klātbūtnes pazīme cilvēkā ir 
viņa spēcīgā līdzība ar Jēzu un visa tā prombūtne, kas ne-
izskatās pēc Viņa”. 

Ļoti vienkāršs un uzticams kritērijs, lai noteiktu garī-
gumu, vai ne? Ja mēs uz to skatītos tā, tad daudz kas, ar ko 
daži kristieši lepojas un paaugstinās pār citiem, zaudētu no-
zīmi un vērtību. 

Patiess kristietis netiek atpazīts pēc dievbijīga ārējā iz-
skata, bet pēc Svētā Gara augļiem, par kuriem tiek runāts 
vēstulē galatiešiem 5:22 – pēc mīlestības, lēnprātības, kas 

176



izpaužas neatkarīgi no tā, kā pret viņu izturas: pēc pacietī-
bas vienmēr un visā, pat visekstrēmākajās situācijās, pēc 
sirdī dzīvojoša prieka Tai Kungā un pateicības Viņam, ne-
atkarīgi no veiksmes zemes dzīvē, pēc neliekuļotas žēlsir-
dības pret visiem, pēc ticības, ko nevar izšaubīt nekādi 
apstākļi, pēc atturības no jebkādiem grēkiem, kārdināju-
miem un kairinājumiem, ar ko ir pilna pasaule. Ja tā visa 
mūsos nav, tad mūsu ticības, spēju, dāvanu un piedzīvoto 
svētību vērtība ir visai apšaubāma. 

Svētais Gars tērē ne mazums laika, lai atradinātu mūs 
domāt, ka visi, kas neredz lietas tā kā mēs, noteikti ir mal-
dos. Tāds skatījums nevar būt no Dieva. Kontaktējoties ar 
citiem kristiešiem, nedrīkst zaudēt pacietību. Jo attiecībā uz 
mums Dievs parāda milzīgu pretimnākšanu un lielu pacie-
tību, piedāvājot patiesību un glābšanu, bet nekad to neuz-
spiežot ar varu, rēķinoties ar brīvo gribu, ko Viņš mums ir 
devis. Tā arī mēs, nekādā gadījumā nedrīkstam ar varu uz-
spiest to, ko uzskatām par Dieva patiesību. Var gadīties tā, 
ka tas, par ko mēs cenšamies pārliecināt citus, beigu beigās 
var izrādīties nevis Dieva, bet mūsu „patiesība”. Katrs no 
mums var krist maldos. Mēs varam domāt, ka mūsu vie-
doklis ir pats pareizākais, un vienlaicīgi maldīties. Tādēļ 
nedrīkst turēt naidu un neieredzēt tos, kas jums nepiekrīt 
un kuriem ir cits priekšstats par ticību Dievam. 

Tas Kungs teica: „Ejiet un māciet”, – tas nozīmē „vei-
dojiet, audziniet mācekļus, pievērsiet viņus Man, bet ne 
savai izpratnei, uzskatiem, viedokļiem”. Bet mums diemžēl 
mēdz būt otrādi. Mēs nesam cilvēkiem nevis Dieva vēsti, 
bet savas mācības doktrīnas. Vedam viņus nevis pie Jēzus, 
bet uz mūsu baznīcu un konfesiju. Mācām turēties ne tik 
daudz pie Dieva baušļiem, cik pie mūsu denominācijas prā-
tulām, tradīcijām un nolikumiem. 

Nereti gadās, ka cilvēks, kaut ko piedzīvojot vai, kā 
viņam liekas, saņemot no Dieva atklāsmi, būvē uz tā savu 
teoriju un pat veselu mācību, būdams pārliecināts, ka slu-
dina citiem Dieva patiesību. Žēl, bet atrodas daudz lētti-
cīgo, kuri uzķeras uz šī āķa. Paiet gadi, desmitgades un pat 
gadu simti, līdz noskaidrojas, ka šis ziepju burbulis ir nekas 

177



cits, kā cilvēka iedomu un fantāzijas auglis, kas pasniedz 
vēlamo par reālu, īstu. Tā rezultātā nāk vilšanās un panī-
kums, kas ved pie izmisuma. Rodas iespaids, ka cilvēkam 
zem kājām pazūd garīgais pamats. Liekas, ka vairs nav, uz 
kā stāvēt, pie kā pieturēties. Dvēseles vaid un sauc, nezinot, 
kā tagad tālāk būvēt. 

Salamana pamācību grāmatā divas reizes tiek rakstīts 
viens un tas pats pants, un tas skan tā: „Dažam kāds ceļš 
labi patīk, bet beidzot tas viņu tomēr noved nāvē” 
(Sal.pam. 14:12; 16:25). Ja Dieva Vārds uzskata par nepie-
ciešamu kaut ko atkārtot divas reizes, tad tas liecina par to, 
ka teiktais ir īpaši svarīgs un nozīmīgs. Tā bija arī Kristus 
laikā. Kad Kristus, pamācot savus mācekļus, kaut kam īpaši 
gribēja pievērst viņu uzmanību, Viņš arī izmantoja atkārto-
šanu: „Patiesi, patiesi Es jums saku...”. Bībelē, Sālamana pa-
mācībās atkārtoti izteiktajos, augstāk minētajos pantos, 
tiekam brīdināti no kļūdas paļauties uz cilvēku spriedumu 
par to, kas ir un kas nav pareizi. Tas, kas kādam šķiet pareizi, 
galarezultātā var novest pie katastrofas garīgajā dzīvē. Tikai 
Dieva Vārds ir autoritāte un neapstrīdamā patiesība. Tādēļ, 
visi, kuri tam tic un seko, var būt pārliecināti par sava ceļa 
pareizumu un to, ka viņi nenomaldīsies. 

Grāmatā par apustuļa Pāvila vēstulēm Donalds Gutri 
rakstīja: „Jebkuram neatkarīgam domātājam ir nepieciešama 
īpaša vīrišķība un Dieva žēlastība, lai pieņemtu, ka patiesība 
bez viņa var izvēlēties arī citus kanālus”. Gandrīz kā atkār-
tojot arī pazīstamais Dieva Vārda skaidrotājs un mūsu dienu 
Bībeles komentētājs, doktors Viljams Makdonalds raksta tā: 
„Lepojoties ar savu garīgumu un apgalvojot, ka tikai mūsu 
baznīcā tiek sludināta patiesība, mēs diemžēl aizmirstam, 
ka tas ļoti atgādina vienu no raksturīgākajām sektas iezī-
mēm, caur ko to vadītāji pretendē uz godu būt augstākās un 
vienīgās autoritātes ticības un morāles jautājumos. Viņi pie-
prasa bezierunu paklausību savām pavēlēm, cenšoties noro-
bežot savus sekotājus no jebkādas saskares ar citiem 
uzskatiem un viedokļiem. No tā izriet, ka mums vajadzētu 
beidzot saprast, ka šaura, ierobežota domāšana un garīga 
aprobežotība vienmēr ir bīstamas, un mums vienmēr jābūt 

178



gataviem labo atzīt par labu, lai kur mēs to ieraugām. Ne-
vienai kristīgai baznīcai vai denominācijai nav tiesības pa-
sludināt, ka tikai tie ir patiesie Dieva kalpi un ka tikai viņiem 
pieder monopoltiesības uz patiesību”. 

Nu ko, tam var tikai piemetināt, ka nav izslēgts, ka 
Dieva patiesība pa gabaliņam ir izkaisīta dažādās konfesijās, 
un neviena no tām nevar pretendēt uz to, ka tiktu saukta par 
pilnīgu. Īstena māceklība ir balstīta uzticībā Kristum, bet ne 
piesaistē kādam nolikumam vai ticībai. Mūsdienās ir popu-
lāra tendence personīgo ticību aizstāt ar kādu konfesionālo 
ticību. Tādēļ ir tik daudz cilvēku, kuri kalpo kalpošanai un 
tik maz, kuri kalpo Jēzum Kristum. Mums nav jāveido ak-
siomas, balstoties uz savu garīgo pieredzi, uzskatot, ka ci-
tiem arī ir jāiziet caur to pašu, caur ko esam gājuši mēs. 
Ļausim, lai Tas Kungs rīkojas ar mūsu tuvajiem tā, kā Viņš 
to uzskata par vajadzīgu. Jo katrai dvēselei Viņam ir sava, 
neatkārtojama, individuāla pieeja. 

Ietiepība, aizstāvot savu viedokli, var traucēt Svētajam 
Garam izgaismot kaut ko citu. Ja mēs neatlaidīgi un pama-
tīgi turamies pie kādas savas „patiesības”, Tas Kungs nevar 
mums atklāt ko jaunu, tādēļ, ka mēs neesam spējīgi pieņemt 
to, ko Viņš vēlas mums teikt. Tādā veidā mēs paši sev atņe-
mam Dieva svētības un to vērtīgo, kas veicina mūsu garīgo 
briedumu un tālāko pieaugšanu. Lūk, kādēļ katram patiesam 
un meklējošam kristietim vajadzētu būt garīgi elastīgam, un 
atbrīvoties no iesūnošanās, kura radusies labi izveidotajās 
tradīcijās un izpratnē. 

Vēl ir svarīgi, ka mēs nevis sludinām Evaņģēliju, bet 
praktizējam to savās dzīvēs. Reiz Osvalds Čembers ir teicis: 
„Ja es sludinu patiesību, bet pēc tās nedzīvoju, es runāju ne-
patiesību par Dievu”. Šo domu turpinot, Kārlails ir rakstījis: 
„Gadsimtā, kur valda fakti, nekas tā neliecina par labu Die-
vam, kā svēta, Dieva bērna cienīga dzīve. Vārds iegūst 
spēku tikai tad, kad tam seko rīcība”. Lūk, kādēļ mums ne-
pārtraukti jācenšas padarīt mazāku to bezdibeni, kas atrodas 
starp mūsu vārdiem un darbiem. 

Mateja evaņģēlijā, runājot par farizeju un saduķeju 
raugu, Kristus ar to domāja ne jau maizi, bet viņu uzvedību 

179



un postošās doktrīnas. Evaņģēlists Lūka šo raugu sauc par 
ķecerību. Kaut farizeji apgalvoja, ka ievēro pašas mazākās 
Dieva Vārda detaļas, viņu paklausība bija ārišķīga un virs-
pusēja, bet viņi paši bija ļauni un samaitāti. Un pat saucot 
šiem lepnuļiem un liekuļiem astoņas reizes „bēdas jums!”, 
Kristus arī tad palika pret viņiem līdzcietības un apžēlošanas 
pilns. Šajos bēdu pilnajos izsaucienos tika izteikts nevis 
lāsts, bet drīzāk nožēla par viņu garīgo aklumu un bēdīgo 
likteni. Šajā gadījumā teiciens „bēdas jums!” ir līdzīgs tei-
cienam „ak, vai, tev!”, kas dod vēl kādu cerību. Lūk, kādēļ, 
ja šodien Tas Kungs atver mums acis uz mūsu farizejiskumu, 
tad tas nav tādēļ, lai ar šo lēmumu mūs apzīmogotu un at-
raidītu uz mūžīgiem laikiem. Viņš to dara tādēļ, lai mūs at-
brīvotu no visādām reliģijas klapēm uz acīm un apstādinātu 
mūs mūsu nepatiesajās gaitās, lai cik pareizas mums tās lik-
tos un aicina meklēt ceļu, par kuru ir teikts: „Un tur būs lī-
dzens ceļš, ceļš, ko sauks par svēto ceļu. Nešķīstie tur 
nespers savu kāju, tas ir Viņa tautas ceļš, drošs ceļš, pat ne-
prašas nevar tanī apmaldīties” (Jes. 35:8). 

Ja mēs patiesi vēlamies atbrīvoties no farizeju gara, kas 
mūs ir sabojājis, tad mums ir karsti jāvēlas sevī uzvarēt uz-
skatu par to, ka mēs esam īpaši un nozīmīgi, jo tas ir nekas 
cits kā egoisms, kurš saīsina un iekaļ važās mūsu soļus ga-
rīgajā dzīvē. Šo aizņemtību pašam ar sevi varpazaudēt, tikai 
atdodot sevi Jēzus rokās un iemīlot Dievu un cilvēkus. 

180



9. nodaļa 
 

Grēki, kas ir tiešs izaicinājums Dievam. 
 
Dieva Tempļa apgānīšana, bet saskaņā ar Svētajiem 

Rakstiem tiem esam mēs, notiek caur grēku, kas nojauc mūsu 
aizsargsienu, un mūsu dzīvēs atveras durvis velnam. Par to 
mēs runājām visās iepriekšējās šīs grāmatas nodaļās. Taču 
ir kāds īpašs grēku paveids, kurš ir kā atklāta sacelšanās pret 
Dievu un tiešs izaicinājums Viņam. Pie šiem grēkiem pieder 
sekojoši: nepakļaušanās Dieva gribai, kurnēšana, elku kal-
pība, cilvēku pielūgsme, sevis dievišķošana, netradicionālā, 
jeb alternatīvā medicīna (visas okultās diagnostikas un ār-
stēšanas metodes, piesaistot tumsas spēkus: transcendentālā 
meditācija, hipnoze, joga, homeopātija, antropozofija, acu, 
jeb iridodiagnostika, ekstrasensorika un tā tālāk). 

Nepakļaušanās Dieva gribai ir cilvēka iekšējās sacel-
šanās izpausme pret to, ko Dievs viņam ir paredzējis. Nevē-
loties darīt to, ko Debesu Tēvs mums ir plānojis, tādā veidā 
mēs demonstrējam savu neuzticēšanos Viņam un apšaubām 
Viņa providenci un gudrību. 

Jebkāda Dieva gribas nepieņemšanas izpausme un 
jebkāds mēģinājums izmainīt Dieva nolikto notikumu plū-
dumu ir mūsu izaicinājums Viņam. Svētie Raksti teic, ka 
bez Tā Kunga gribas ne tikai mazputniņš neiet bojā, bet 
pat mats no mūsu galvas nenokrīt zemē. Tomēr mēs ne-
gribam pieņemt visu, kas pēc Dieva gribas notiek mūsu 
dzīvēs, jo vairāk tad, ja tas ir pretrunā ar mūsu vēlmēm un 
viedokli. Un tad sākās pretošanās Dieva iecerēm, mēģinot 
tās izmainīt, vai nu tas attiecas uz mūsu dzīvi virs zemes, 
miesas slimību vai negaidītu nāvi. Kaut mēs ļoti labi 
zinām, ka katram cilvēkam „būs reiz jāmirst” un no tā 
nevar nekur aizbēgt, mēs nespējam to pieņemt kā neizbē-
gamu, kad nāve mūs vai tuviniekus pārsteidz negaidīti un, 
pēc mūsu domām, priekšlaicīgi, it kā tā būtu mūsu daļa – 
nolikt laikus. Uzzinot par tuvojošos nenovēršamo galu, at-
rodoties pirmā šoka stāvoklī, mēs ar katru savas dvēseles 
šķiedru tam pretojamies un kliedzam Dievam „nē!”, pat 

181



neaizdomājoties, ka tā mēs Viņu izaicinām un neapzināti 
apsūdzam netaisnībā. 

Vēl viens, pie tam pats izplatītākais grēks, kas ir kā 
izaicinājums Dievam, ir visiem mums labi zināmā kurnē-
šana, kuru mēs – cilvēki, pat par grēku neuzskatām. Kur-
nēšana – tā ir neapmierinātības, aizvainojuma paušana, 
tātad, pretošanās Tam Kungam un nepiekrišana tam, ko 
Viņš pieļauj un dara. Tātad – sacelšanās pret Viņa gribu. 
Kad aizdomājies par šī netikuma jēgu un nozīmi, kļūst 
baisi. Radība saceļas pret savu Radītāju, izsakot neapmie-
rinātību par to, ko Viņš dara. Tā rīkojoties, mēs tīkojam 
atņemt Dieva autoritāti, noliedzam Viņa neatkarību un su-
verenitāti, pārmetam tuvredzību, mīlestības trūkumu un 
pat, kā mums liekas, cietsirdību. 

Kurnot mēs sūdzamies Dievam, ka mums kaut kā nav, 
bet tas, kas ir dots – nepietiekams, nevērtīgs un neinteresants. 
Mūsu vidū ir ne mazums cilvēku, kuri vienmēr un par visu 
ir neapmierināti. Viņi it kā meklē iemeslu, lai varētu aizkai-
tināties un būt neapmierināti. Viņiem viss ir ne tā: izskats 
nav pievilcīgs, spējas ne tādas, kā gribētos, gan ģimene, gan 
bērni – neiespējami un vīrs – neaizsniedzams, un sieva – 
sliktāk vairs nevar būt, veselība – nekāda, cenas veikalos 
pārāk aukstas, ēdiens – neveselīgs un ūdens piesārņots, un 
darbs pārāk grūts, kolēģi neciešami, un māja ne tāda kā ci-
tiem, un kaimiņi pārāk nemierīgi, visi cilvēki neganti, un 
baznīca – varētu vēlēties labāku, un svētības arī nav pietie-
koši, un laiks nejauks – te pārāk karsts, te auksts, un pati 
dzīve arī nepriecē... Viss ir briesmīgs, viss ir ne tā, viss krīt 
uz nerviem. Visi ir slikti, tikai viņi paši ir labi. Šie cilvēki 
nav vienkārši pesimisti, bet kaut kas vēl daudz sliktāks. Tieši 
par viņiem Jūdas vēstulē 1:16,19 ir teikts: „Tie ir kurnētāji, 
kas sūdzas par likteni un dzīvo savās kārībās... tie, kas no-
šķiras, laicīgi cilvēki, kam nav Gara”. 

Šī neapmierinātība ar to, kas tev ir, cilvēkam ir rakstu-
rīga jau no pirmlaikiem. Velns bija pirmais, kurš pauda ne-
apmierinātību ar savu stāvokli un gribēja kaut ko vairāk. 
Vēlāk Ādamam un Ievai šķita par maz visa tā, ar ko Dievs 
viņus bija apveltījis, un viņi iekāroja aizliegto. Dieva tauta 

182



kurnēja par barību, kas tika dota no debesīm: „Tagad mūsu 
dvēsele ir pagalam iztvīkusi, jo nav nekā cita kā vien manna 
mūsu acu priekšā!” (4.Moz. 11:6). Visas Dieva parādītās žē-
lastības: atsvabināšana no Ēģiptes jūga, brīnumainais gājiens 
caur Sarkano jūru, uguns un dūmu stabs, kas viņus pavadīja, 
klejojot pa tuksnesi, ūdens, kas tika dots no klints, Dieva 
rūpes par viņu apģērbu un apaviem – viss tika aizmirsts. 
Savās domās viņi atgriezās pie tā, pēc kā ilgojās viņu dvē-
sele, – pie Ēģiptes ķiplokiem un sīpoliem. 

Var brīnīties par israēliešu nepateicību un kurnēšanu, 
bet mēs taču esam tieši tādi paši. Mums arī pastāvīgi gribas 
ko labāku un interesantāku. Kurnēšanas garu var atpazīt 
sīkās ikdienas dzīves problēmās, pārbaudījumu un ciešanu 
laikā. Tieši tad atklājas tas, kas atrodas cilvēka dvēseles dzi-
ļumos. Tad var redzēt, kas mūs virza un iekš kā mēs dzīvo-
jam. Te atklājās mūsu patiesā būtība. 

Dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka ir iespējams tāds stā-
voklis, kad kristieša dvēselē Dievišķais un dēmoniskais pa-
stāv līdzās. Tā bija arī Sālamana templī Manases valdīšanas 
laikā un Ecechiēla dienās. Tad vienlaicīgi tika kalpots gan 
Dievam, gan elkiem: „Un viņš uzcēla altārus debess 
zvaigžņu pulkiem Tā Kunga nama abos pagalmos” 
(2.Laiku 33:5); „Tad Viņš izstiepa it kā roku un satvēra mani 
pie manas galvas matiem. Gara spēks pacēla mani starp 
zemi un debesīm un dievišķā parādībā aiznesa mani uz Je-
ruzālemi pie iekšējā pagalma vārtiem uz ziemeļu pusi, kur 
stāvēja tas elka tēls, kas To Kungu kaitināja un sāpināja... 
Un Viņš man sacīja: „Cilvēka bērns, vai tu redzi, ko tie dara? 
Tā ir negantība, ko Israēla nams dara, lai Mani aizdzītu pro-
jām no Manas svētās vietas. Bet tu redzēsi tālāk vēl lielākas 
negantības”... Tad Viņš man sacīja: „Ej iekšā un apskaties 
tās šausmīgās negantības, ko tie šeit dara.” Kad es iegāju, 
es redzēju tur dažādu šausmīgu rāpuļu un nešķīstu dzīvnieku 
un arī dažādu Israēla nama elku attēlus, kas visapkārt bija 
uzzīmēti uz sienas. To priekšā stāvēja septiņdesmit vīru no 
Israēla nama vecajiem, viņu starpā Jaāsanja, Safana dēls. 
Katram bija rokā kvēpināmais trauks, smaržīgu kvēpināmo 
zāļu dūmu mākonis pacēlās uz augšu... Tad Viņš mani veda 

183



pie Tā Kunga nama ziemeļu vārtiem. Tur sēdēja sievas, kas 
apraudāja Tammusu... Tad Viņš veda mani Tā Kunga iek-
šējā pagalmā. Tur es redzēju – pie ieejas starp priekštelpu 
un altāri stāvēja kādi divdesmit pieci vīri; tie, pagriezuši 
muguru pret Tā Kunga Templi un vaigu pret rītiem, pielūdza 
sauli.” (Ec. 8:3, 6, 9-11, 14, 16). 

Lasot šo, ir grūti noticēt, ka runa ir par Dieva tautu, par 
templi, kas ir dzīvā Dieva miteklis. Šeit ir runa par elku kal-
pību, jo Tammus ir babiloniešu dēmoniskais dievs, bet „pret 
rītiem pielūdza sauli” bija veids, kā ēģiptieši kalpoja dēmo-
niem. Tātad, templī, ko bija uzcēlis Sālamans, lai tur varētu 
mist Israēla Dievs, vienlaicīgi varēja vērot gan Dieva klāt-
būtni, gan kalpošanu elkiem. Šāda tempļa apgānīšana turpi-
nājās gandrīz 100 gadus, tad Dievs atkāpās, tā rezultātā ēka 
tika pilnīgi sagrauta. 

Šis piemērs ir mums, kristiešiem kā pirmtēls, kas ai-
cina būt nomodā, lai mūsu templis, kas ir Svētā Gara mā-
joklis, netiktu apgānīts līdzīgā veidā, jo kā Rakstos teikts: 
„Nevelciet svešu jūgu kopā ar neticīgiem. Jo kāda daļa ir 
taisnībai ar netaisnību? Kas ir gaismai kopējs ar tumsību? 
Kā Kristus savienojams ar Beliaru, vai ir kāda daļa ticīgajam 
ar neticīgo? Kas kopējs ir Dieva namam ar elkiem? Jo jūs 
esat dzīvā Dieva nams, kā Dievs ir sacījis: Es viņos gribu 
mājot un viņu starpā staigāt, un Es būšu viņu Dievs, un tie 
būs mani ļaudis. Tāpēc aizeita no viņu vidus un nošķirieties 
no tiem, saka Tas Kungs, un neaiztieciet neko, kas ir ne-
šķīsts, tad Es jūs pieņemšu. (2.Kor. 6:14-17). 

Senlaikos cilvēki pielūdza dabas spēkus, kokus, akme-
ņus un savu roku veidojumus. Šāda kalpošana elkiem sau -
cās par pagānismu. Cik gan ir lietu, kuras mēs godinām kā 
Dievu un kurām kalpojam, nemaz to nepamanot. Ja sprie-
žam ar skaidru prātu, tad mūsu Dievs nav tas, kuru pielū-
dzam, bet tas, kuram patiesībā sevi atdodam un kam reāli 
kalpojam. Mūsu „dievs” vai pareizāk būtu teikt elks ir tas, 
par ko mēs daudz domājam un runājam, kam nežēlojam 
savus līdzekļus un kam veltam lielāko daļu sava laika. Pie 
šādiem elkiem pieder, piemēram, tas, kas radīts ar cilvēka 
prātu un rokām, bet kas aizņem pārāk lielu vietu mūsu sirdī, 

184



tā izstumjot no tās Dievu. Vispirms tie ir sekojoši: televizors, 
dators, aizraušanās ar internetu un datorspēlēm, visa veida 
hobiji, kam mēs nežēlojam ne līdzekļus, ne laiku. 

Citu dievu visāda veida godināšana un kalpošana visā-
diem elkiem ne tikai atņem milzum daudz laika un attālina 
no Dieva, bet plaši atver durvis dēmoniem, kļūstot par reālu 
garīgu draudu, kas, savukārt, noved pie bēdīgām un reizēm 
pat traģiskām sekām. Dievs neieredz jebkāda veida kal-
pošanu elkiem, tādēļ ka tas ir tiešs Viņa dotā pirmā baušļa 
pārkāpums: „Tev nebūs citus dievus turēt Manā priekšā.” 
(2.Moz. 20:3). 

Kas attiecas uz televizoru un tv pārraidēm, tad mēs 
visi zinām, ka šeit visas morāles normas un piedienīguma 
sapratne ir atlikta tālu prom. Ļaunums, vardarbība, visne-
gantākā netiklība, neierobežotas kaislības, laulāto pievil-
šana, meli, nodevība, nogalināšana un līdzīgas tēmas, aizņem 
televīzijas programmu galveno daļu. Šī „garīgā barība”, kas 
tiek pasniegta skatītājiem, ir ļoti tālu no tiem principiem, 
kurus mums māca Bībele. Piemēram, apustulis Pāvils saka: 
„Beidzot vēl, brāļi, kas vien ir patiess, kas svēts, kas taisns, 
kas šķīsts, kas patīkams, kam laba slava, ja ir kāds tikums 
un ja ir kas cildināms, par to domājiet!” (Fil. 4:8) 

Kad televizors bombardē tevi ar bezdievīgām bildītēm, 
tad domāt un rīkoties, vadoties no šī padoma, nemaz nav 
viegli. Lūk, kādēļ, pavadot stundas pie šī mūsdienu elka un 
pārslēdzot vienu kanālu pēc otra, ir vērts uzdot sev jautā-
jumu: „Vai manai ticībai Kristum ir kāds sakars ar to, ko es 
redzu ekrānā? Kas notiek manā sirdī, iztēlē, domās, kad es 
skatos to vai citu pārraidi? Vai tas mani tuvina Dievam, vai 
attālina no Viņa?” Ja mēs būsim godīgi paši pret sevi, tad 
piekritīsim, ka, barojot dvēseli ar šo netīrību un atkritumiem, 
mēs ne tikai viņai ļoti kaitējam, bet arī liekam negodā savu 
kristīgo ticību un Tā Kunga vārdu. 

Vēl viens iemesls, kādēļ televīzija ir bīstama kristie-
tim – var izveidoties sava veida atkarība, kuru pats cilvēks 
parasti neredz. Noliekot visus darbus pie malas, aizmirstot 
par pienākumiem ģimenē, pret bērniem, noniecinot lūgšanu 
un Dieva Vārda lasīšanu, līdz pat sapulču neapmeklēšanai, 

185



kristietis var stundām sēdēt pie televizora, skatoties raidī-
jumu pēc raidījuma, neatpaliekot no pasaules cilvēkiem. 
Ar nepārvaramu spēku televizors velk pie sevis, kļūstot, 
gandrīz vai par dzīves nepieciešamību, līdzīgi kā narkoti-
kas narkomānam. 

Protams, atzīties sev un citiem šai lietā nu nemaz ne-
gribas. Tādēļ, šai tieksmei tiek izdomāti visādi attaisnojumi 
un izskaidrojumi, piemēram: vēlēšanās būt informētam 
par pasaulē notiekošo; mīlestība uz dzīvniekiem un dzīv-
nieku pasauli, ko var redzēt attiecīgajos kanālos; kaut kur 
notiekošu dievkalpojumu skatīšanās un tā tālāk. Bet viss 
šis „labais” ir nekas cits kā kārdinoša ēsma uz sātana āķa, 
uz ko kā „muļķa karūsas”, nedomājot par sekām, daudzi 
jau ir „uzķērušies”. 

Labi, ja noskatoties „Panorāmu”, „Ķepu uz sirds”, 
„Dienas ziņas”, „Degpunktā” mums pietiek spēka nospiest 
izslēgšanas pogu un pievērsties svarīgākām lietām. Bet vai 
tas tā ir vienmēr? Vai mēs neatjēdzamies tad, kad diktors no 
mums atvadās un ekrāns izdziest? Kam vairs te novēloti 
sirdsapziņas pārmetumi un nožēla?! Velns savu mērķi ir sa-
sniedzis un ņirgdams priecājas. Kādēļ gan ir jāļauj viņam tik 
vienkārši uzvarēt? Kādēļ mānīt pašam sevi un citus, ka tajā 
nav nekas briesmīgs, un garīgu kaitējumu tas jau nu noteikti 
nenes. Sekas, ko rada aizraušanās ar televizoru, agri vai vēlu, 
būs redzamas, vai mēs gribam to atzīt vai nē. 

Attiecībā uz televīziju atsevišķa tēma ir šausmu filmas 
un raidījumi, kur uzstājas ekstrasensi. Tiem neapšaubāmi, ir 
okults pamats, iesaistot skatītājus burvestībās, buršanā, spi-
ritismā, sātanismā, tā ievelkot viņus sātana valgos. Žēl, bet 
arī ticīgo vidū ir cilvēki, kuri skatās šādas programmas, 
apgalvojot, ka viņiem tās ir tikai pasaciņas, ka viņi re-
dzamajam netic, tātad arī nevar ciest no tā, ko redz. Var tikai 
brīnīties par tādu garīgu aklumu, kas jau ir kā sekas tam, kas 
ir skatīts, tā kontaktējoties ar okulto pasauli. Vai gan ir jā -
brīnās, ka tādiem ticīgajiem ar laiku apstājas garīgās pieaug-
šanas process, tiek bloķēta vēlme lasīt un saprast Dieva 
Vārdu, rodas nevēlēšanās apmeklēt dievkalpojumus, dvēselē 
ienāk garīgs tukšums, sastingums un apātija. Tādā kārtā tas, 

186



kas mums izskatās nevainīgs, to velns liek lietā un nopietni 
ķeras pie darba. 

Mūsdienu cilvēku otra galvenā aizraušanās ir dators, 
datorspēles un internets, kurā var atrast pilnīgi visu bez 
izņēmuma. 

Dators – tā ir vēl viena viltīga sātana ēsma, kura 
mūsu civilizētajā gadsimtā ir pievīlusi jo daudzus. Neap-
šaubāmi datortehnika mūsu dzīvēs ir ienesusi daudz vēr-
tīga un noderīga. Taču tāpat kā daudzas citas noderīgas 
lietas dators slēpj sevī arī lielu bīstamību. Mēs visi zinām, 
ka ar informācijas palīdzību var virzīt cilvēku domāšanu. 
Un dators ir brīnišķīgs informācijas avots. Ar interneta 
palīdzību cilvēks var atrast visu, pēc kā tiecas un alkst 
viņa netīrā, izvirtusī sirds. Šo nesen ienākušo jauninā-
jumu velns veiksmīgi izmanto, lai aizrautu sev līdzi sim-
tiem, tūkstošiem un miljoniem jaunu cilvēku, kas dzīvo 
visās pasaules malās. Viņu vidū vērojama aizraušanās, lī -
d zīga vispārējai epidēmijai ar internetu ne tik daudz, lai 
gūtu tajā ko noderīgu sev, bet lai izvilktu no turienes ne-
šķīstu informāciju, kas barotu viņu sirdīs mītošos grēkus. 
Visizplatītākais no tiem ir netiklība un tam cieši blakus 
esošā tieksme pēc pornogrāfijas. Cenšoties iegūt šīs rei-
binošās, saldās nāves zāles, jaunais cilvēks ir gatavs pie-
lietot visādas viltības. 

Tā kāds jaunietis katru dienu ar grūtībām varēja sagaidīt 
vakaru, lai paliekot viens un ieslēdzoties savā istabā, sāktu 
caurskatīt pašu šausmīgāko un šokējošāko pornogrāfiju, 
vienlaicīgi nodarbojoties ar pašapmierināšanos. Kad māte, 
tēvs vai kāds cits mājinieks klauvēja pie viņa durvīm, viņš 
steidzīgi pārgāja uz citu programmu vai izslēdza datoru, at-
verot turpat gatavībā nolikto Bībeli, lai ienācējiem pat prātā 
neienāktu, ar kādām negantībām viņš te nodarbojas. Viņam 
pietika nekaunības izteikt aizrādījumus traucētājiem, ka tie 
traucē viņam „strādāt”. 

Tā nu daži kristieši ir spējīgi skatīties netīru izvirtību 
un apgānīt sevi pie turpat blakus stāvošas Bībeles, pēc tam 
iet uz lūgšanu namu, ar šīm apgānītajām, netīrajām rokām 
sveicināt citus un noturēt jauniešu kalpošanu! Ak, cik gan 

187



tālu mēs varam aiziet savā garīgajā aklumā, pazaudējot jeb-
kādu bijību un kaunu Tā Kunga priekšā! 

Protams, kāds neapmierināti var iebilst, ka nevar visus 
interneta lietotājus uzskatīt par netikļiem. Jā, protams. Taču, 
ja individuālajās dvēseļu aizbildiecības sarunās ir darīšana 
ar jaunatni, tad var redzēt, cik izplatīta ir interneta lietošana 
tieši šajā nolūkā. Ja ir vēlēšanās, var atrast simtiem attais-
nojumu šādām aizrautībām. Vispirms tas ir attaisnojums, ka 
mēs dzīvojam citā gadsimtā kā mūsu tēvi un vienkārši ne-
varam neiet vienā solī ar patreizējo laika garu. Jautājums jau 
nav par to, ar kādiem tehniskiem sasniegumiem raksturojas 
mūsu ēra, bet tajā, cik daudz mēs, kristieši, spējam stāties 
pretim grēkam. Pat ar parastu virtuves nazi var kādu no-
galināt, ja ir vēlēšanās. Viss ir atkarīgs no tā, kādās rokās tas 
ir nonācis un kam tas tiek izmantots. 

Atbildība par to, kā mēs lietojam tās lietas, kas nonāk 
mūsu rokās, gulstas uz mums un tikai uz mums. Tas Kungs 
mūs no atbildības nekad neatbrīvos. Viņš mums ir devis 
brīvo gribu, kura izvēlas, ko darīt, kurp skatīties, ko ņemt, 
no kā izvairīties un no kā bēgt kā no čūskas. Ar to jau at-
šķiras patiess kristietis, kurš zina, ko nozīmē „stāvēt bijībā 
Tā Kunga priekšā”, no tā, kurš, saucot sevi par Dieva 
bērnu, lieliski redzot un apzinoties grēku, tik un tā to dara. 
Vārdi no Psalma 101:3: „Es neraudzīšos uz ļaunām un 
kauna pilnām lietām...” var kļūt par labu padomu tam, kurš 
vēlas izvairīties no tā. 

Tiem, kuri aizraujas ar datoriem, liela bīstamība ir arī 
datorspēles, tādēļ ka līdzīgi kā televizors, izsauc spēcīgu 
pieķeršanos, kas viegli pārtop pilnīgā atkarībā. Ja uzmanīgi 
tās izpēta, tad kļūst skaidrs, ka nevienu spēli nevar nosaukt 
par pilnīgi nevainīgu. Pat pašām parastākajām un nevainī-
gākajām no tām ir viens mērķis – spēlētājā izsaukt azartu un 
tiekšanos pēc tās, un tas ar laiku nemanāmi pārtop atkarībā. 
Sākot ar vienkāršākajām spēlēm, cilvēks, parasti, pie tām 
neapstājas. Kļuvis ieinteresēts un ziņkārīgs viņš pērk arvien 
jaunas un jaunas. 

Nepietiek, ka, aizmirsis par laiku, tāds spēlmanis, pa-
vadot daudzas stundas pie monitora, aplaupa ne tikai sevi 

188



un tuviniekus, viņš vēl ir pakļauts milzu draudiem tikt ievilk -
tam okultajā praksē līdz pat savas dvēseles atdošanai sā-
tanam. Datorspēļu lielākā daļa ir baismīgs mistrojums, kas 
sastāv no kautiņiem, sīvām cīņām, vardarbības un nogalinā-
šanas ar asins izliešanu. Šāda veida bildītes, kas ātri nomai-
nās, tik ļoti notrulina spēju analizēt un veselīgi spriest, ka 
tie, kuri ir aizrāvušies, jau vairs nereaģē ne uz kādām šaus-
mām, uztverot to kā pilnīgi normālu parādību. 

Narkomāniem ar laiku attīstās fiziska, psihiska un psi-
holoģiska atkarība, pie tam pēdējā ir pati bīstamākā, tādēļ 
ka nereti pakļauj cilvēku uz visu atlikušo mūžu. Tad nu, lūk, 
datorspēles ir ne mazāk bīstamas kā narkotikas, jo ir vērstas 
uz zemapziņu, īpašā veidā programmējot tās darbību. Ja 
šādu spēļu mīļotājs pie ekrāna pavada stundas un dienas, 
kuras sakrājas nedēļās un mēnešos, tad sātanam nav nekādu 
grūtību aizvest viņu vēlamajā virzienā. Diemžēl, kristieši 
nav izņēmums. Viņu vidū ir ne mazums tādu, kas jau sen, 
un to nemaz nenojaušot, ar datorspēļu palīdzību ir uz nelabā 
āķa. Un viņi ir izbrīnīti – kādēļ viņu garīgā dzīve iet ma-
zumā, par attiecībām ar To Kungu jau nemaz nerunājot. 
„Sisti” ar aklumu, viņi zaudē spēju saprast savu dvēseles 
stāvokli, un vaid un mokas palīdzības meklējumos. 

Mūsu dzīvē ir daudz citu lietu bez iepriekš uzskaitītā, 
kuras Tas Kungs neieredz ne tik daudz tādēļ, ka tās ir grē-
cīgas pēc savas dabas, cik tādēļ, ka tās pārņem mūs, kļūstot 
par mūsu elkiem. Tādas lietas, kurām mēs sevi atdodam 
un kuras neapzināti pielūdzam, var būt: mašīna, dzīvoklis, 
māja, mēbeles, laiva, vasarnīca, atvaļinājums, drēbes, mak-
šķerēšana un jebkura cita aizraušanās. Par sava veida elku 
mums var kļūt pat mums tuvais cilvēks: vīrs, sieva, māte, 
tēvs, labākais draugs vai karsti mīlētais bērns. Visādas mī-
lestības izpausmju galējības un pārmērīga pieķeršanās pie 
kaut kā vai kāda izstumj To Kungu no tās vietas, kura ir 
paredzēta tikai Viņam. Bet Dievs, kurš ir greizsirdīgs 
Dievs, necieš nekādus sāncenšus. Ne velti taču ir rakstīts: 
„Kas tēvu vai māti vairāk mīl nekā Mani, tas Manis nav 
vērts, un, kas dēlu vai meitu vairāk mīl nekā Mani, tas 
Manis nav vērts” (Mat. 10:37). 

189



Ir vēl vesela virkne grēku, kas ir tiešs izaicinājums 
Dievam. Pie tiem pieder cilvēku pielūgsme un sevis die-
višķošana. 

Kas attiecas uz cilvēku pielūgsmi, tad par to Svētajos 
Rakstos ir teikts: „Tā saka Tas Kungs: „Nolādēts ir, kas pa-
ļaujas uz cilvēkiem un tur miesu par savu atbalstu un elkoni 
un kura sirds atkāpjas no Tā Kunga!” (Jer. 17:5). Diemžēl, 
neskatoties uz šī brīdinājuma stingrību, kristiešu vidū šis 
grēks tiek atkārtots atkal un atkal. Padarīt cilvēku par elku – 
tas mums ļoti ātri izdodas, sevišķi ja tas attiecas uz kādu 
kalpotāju, kuru Dievs spēcīgi lieto. Apburti ar viņa spēju 
sludināt, mēs viņā redzam tikai labo un sajūsminamies, vi-
siem pēc kārtas stāstām par viņu: gan to, ko zinām, gan to 
ko vispār nezinām. Mūsu acīs viņš ir pats gudrākais, pats 
pazemīgākais, pats pareizākais, pats svētītākais, pats apdā-
vinātākais. Vienkārši – pats, pats, pats. Nepaiet ilgs laiks, 
un mēs sākam uz šī „paša, paša” būvēt savu ticību un likt 
uz viņu savu cerību, pie tam, to nemaz nepamanām. Viņš 
mums kļūst par neapšaubāmu autoritāti un par pašu patie-
sību. Mēs vairs neesam spējīgi ar skaidru prātu uzlūkot lie-
tas. Ir jāatceras vienkāršie vārdi no Svētajiem Rakstiem: 
„Tiešām, virs zemes nav neviena tik taisnīga cilvēka, kurš 
darītu tikai labu un nekad negrēkotu” (Sal. māc. 7:20). Un 
vēl kas, tā rīkojoties, mēs novēršam savu skatu no Dieva 
un uzlūkojam cilvēku, aizmirstot tā Kunga stingro brīdinā-
jumu: „...jo Es, Tas Kungs, tavs Dievs, esmu greizsirdīgs 
Dievs...” (Bīb.kr. v.) un „Es esmu Tas Kungs, tas ir Mans 
Vārds, Savu godu Es citam nedošu, nedz Savu slavu elkiem”. 
(2.Moz. 20:5; Jes.42:8). Pats bēdīgākais tajā visā ir tas, ka 
mēs liekam nākt pār mums lāstam un Dieva greizsirdībai 
pār to, kuru paaugstinām. Bet tas jau ir ļoti nopietni. 

Sevis dievišķošana ir bīstams garīgs stāvoklis, kas lie-
cina par tā cilvēka pilnīgu garīgo aklumu un īstu tā bezprātu, 
kurš pats sevi dara par Dievu. Vēl Ēdenes dārzā, kad tika 
piemānīta Ieva, sātans pārliecināja viņu, ka, ja viņi nobaudīs 
augļus no laba un ļauna atzīšanas koka, tie taps kā dievi. Pē-
dējie laiki, kuros tagad mēs dzīvojam, ir zīmīgi ar to, ka cil-
vēks tiecas uz sevis dievišķošanu. Spilgts piemērs tam ir 

190



kustība „Jaunais Laiks”, jeb „New Age”, kas ir dažādu reli-
ģiju, astroloģijas, homeopātijas, veģetārisma, jogas, trans-
cendentālās meditācijas, hipnozes, pirmskristīgā pagānisma, 
parapsiholoģijas, burvestību, kontaktēšanos ar viņpasauli, 
misticisma un daudzu citu okultisma formu apvienojums. 
Šīs filozofijas jēga ir aicināt cilvēku iegūt „zināšanas” caur 
iekšējo „transformāciju” un tādā veidā pašam kļūt par 
Dievu. Viņa pārliecinā cilvēkus, ka tiklīdz viņi atradīs 
„Dievu sevī” un koncentrēs uz to savu uzmanību, viņa spē-
kiem un iespējām vairs nebūs robežu. Protams, tiek noklu-
sēts tas, ka gadu tūkstošus atpakaļ, kad Tas Kungs savai 
tautai deva baušļus un nolikumus, visstingrākajā veidā tika 
aizliegts darināt elkus un dievekļus, un Dievs ir teicis, ka 
tikai Viņš ir Dievs, un citi dievi viņiem nevar būt. Cik gan 
neprātīgam vajag būt, lai dievišķotu sevi, un tādā veidā tieši 
izaicināt Dievu. 

Šajā jautājumā, cilvēces vēsturē, ir zināmi daudzi „gud-
rinieki”, kuri uzdrošinājās piemērot sev Dieva vārdu, par ko 
samaksāja ar savu dzīvību jau uz zemes, un ar mūžīgo pa-
zušanu mūžībā. Kā piemēru varam ņemt ķēniņu Hērodu, 
kurš atļāva tautai sevi nosaukt par dievu, un tūdaļ tika Dieva 
Eņģeļa sists, tika tārpu saēsts un nomira. Vēlāk Romas im-
perators Nerons mira kaunpilnā nāvē, jo bija pretendējis uz 
dievišķumu, un uz viņa sirdsapziņas bija tūkstošiem kris-
tiešu dzīvības. Visos gadsimtos un visās pasaules malās sā-
tans atrada viltvāržus, kuri pasniedza sevi kā Dieva Dēlu 
Jēzu Kristu, pārliecinot lētticīgos, ka viņus uz zemi ir sūtījis 
Pats Dievs. Dieva Vārds, to zinot, ar Paša Tā Kunga lūpām 
saka: „Ja tad kas jums sacīs: redzi, še ir Kristus vai tur, tad 
neticiet, Jo uzstāsies viltus kristi un viltus pravieši un darīs 
lielas zīmes un brīnumus, lai pieviltu, ja iespējams, arī izre-
dzētos. Redzi, Es jums to esmu teicis jau iepriekš. Tāpēc  
kad tie jums sacīs: redzi, Viņš ir tuksnesī, tad neizeita ārā; 
redzi, Viņš ir kambaros, tad neticiet. Jo, kā zibens izšaujas 
no rīta puses un atspīd līdz vakara pusei, tā būs arī Cilvēka 
Dēla atnākšana” (Mat. 24:23-27). 

Arī mūsdienās neesam iztikuši bez tādiem „Kristiem” 
un „Dieva sūtņiem”. Piemēram, tantra - jogas pamatlicējs 

191



Bhahvans Šri Radžnina – viņa pielūdzēji bez bailēm sauca 
viņu par „tas svētītais, kurš ir Dievs”. Amerikā kāds Ver-
nons Houels, kurš nomainīja savu vārdu un kļuva par Dei-
vidu Korešu no Vako pilsētas, Teksasas štata, pasludināja 
sevi par ķēniņa Dāvida iemiesojumu un miesā nākušu Jēzu 
Kristu. Pazīstamās sektas „Vienotības baznīca” vadītājs, 
korejietis Sun Miung Muns pats sevi pasludināja par Me-
siju. Pēc viņa vārdiem, sešpadsmit gadu vecumā, lūdzoties 
kalnos, viņš piedzīvojis redzējumu ar Jēzus parādīšanos, 
Kurš it kā aicināja viņu piepildīt Viņa (Kristus) līdz galam 
nepiepildīto lomu un atnest pasaulei glābšanu. Pamatojo-
ties uz šo, viņš pasludināja sevi arī par trešo Ādamu, vai 
par otrās atnākšanas Kungu, tās nozīmē – jaunais Mesija. 
Arī bijušajā Padomju Savienībā, laiku pa laikam, nākas 
dzirdēt par jaunizceptiem „Mesijām”, kuriem, kā neprātīgi, 
seko apžilbinātie cilvēki. Tas notiek līdz laikam, kamēr no 
viltnieku sejām krīt visas maskas, un top redzama satrie-
coša patiesība. 

Šo viltus mesiju dzīve bija negods gan viņiem pa-
šiem, gan viņu sekotājiem. Viņi visi ir notraipījušies vai 
nu ar pretīgu netiklību un laulības pārkāpšanu, vai ar maz-
gadīgo pavedināšanu, vai dažādām, tai skaitā ar naudu sais -
tītām mahinācijām un noziegumiem, par kuriem daži no 
viņiem, tai skaitā „sirdsskaidrais” Mūns pat nosēdēja no-
likto laiku cietumā. 

Protams, lasot vai dzirdot par viņiem, mēs varam brī-
nīties par viņu neprātu, neaizdomājoties, ka arī paši esam 
spējīgi uz ko līdzīgu. Neticat? Tad nu mazliet padomāsim. 
Sava veida sevis dievišķošana ar mums var notikt tad, kad 
mēs nolemjam ņemt savu likteni savās rokās, sastādot 
savas dzīves plānu un nospraužot mērķus, kurus vēlamies 
sasniegt, tā sakot „ņemam vērsi pie ragiem”, un aizmir-
stam Tā Kunga vārdus: „...jo bez Manis jūs nenieka ne-
spējat darīt” (Jņ. 15:5). 

Saucot sevi par Dieva bērniem, mēs neapgrūtinām sevi, 
lai meklētu Debesu Tēva Gribu, reizēm pat apzināti nevēla-
mies to zināt, jo baidāmies, ka tas varētu būt pretrunā ar 
mūsu personīgajām vēlmēm. Tādā veidā mēs izvēlamies 

192



vieglāko ceļu, uzskatot par labāku vispār nezināt Dieva 
gribu nekā zināt un neizpildīt. Šādā kārtā mēs bez Dieva, 
gadiem ilgi būvējam savu likteni. Šiem „patstāvīgajiem” 
lieta parasti beidzās tā, ka, pat sasniedzot visu, ko viņi bija 
sev nosprauduši, īstenojuši savas idejas un plānus, viņi dzī-
ves nogalē, iztukšoti un vīlušies sēd pie „sasistas siles”, ne-
spējot saprast, kur gan bija viņu kļūda. Bet atbilde ir 
vienkārša: cilvēks pats sevi padarījis par dievu, būvēdams 
to, ko nekļūdīgi izdarīt var tikai Dzīvais Dievs. Ne velti Bī-
bele mūs pamāca: „...Bet katrs lai pielūko, kā viņš to ceļ” 
(1.Kor. 3:10). 

Savukārt citi sevi neapgrūtina un pat necenšas kaut ko 
sasniegt, nemeklē lūgšanās Dieva vaigu, bet vienkārši ļauj 
savai dzīvei ritēt pašplūsmā. Arī šīs attieksmes rezultāts ir 
bez darbiem. Mūsu dzīvei stingrus pamatus var ielikt tikai 
Dievs, pamati, ko mēs liekam paši, ir kā plūstošas smiltis, 
siens un salmi. 

Tagad aplūkosim pēdējo un pašu lielāko grēku 
grupu, kas ir tiešs izaicinājums Dievam, tāpēc ka, nesaņe-
mot vēlamo dziedināšanu no Dieva un ārstiem, cilvēks 
vēršas pēc palīdzības pie citiem spēkiem, nedomājot par 
to, no kurienes tie nāk, rīkojoties pēc principa – „veselība 
par jebkuru cenu”. 

Divdesmitā gadsimta cilvēkiem gandrīz visās pasaules 
valstīs, sevišķi rietumu pasaulē, viļoties materiālajās vērtī-
bās, pamodās interese par austrumu filozofiju un reliģiju. 
Tās likās humānas un visaptverošas. 

Tieksme uz sinkrētismu, - kas ir dažādu reliģiju sa-
jaukums un savienojums, ir bijusi vienmēr. To labi var re-
dzēt Mozus laikā, kad Israēls, kuru Dievs izveda no 
ēģiptiešu jūga, esot vēl tikai ceļā uz apsolīto zemi, jau 
ķērās pie svešu dievu pielūgšanas. Pateicoties tendencei 
apvienot dažādas reliģijas, kā arī uzplaukumam tā sauca-
majā „Jaunā Laika” (New Age) reliģijā, kurā ir sajauktas 
austrumu un rietumu idejas, sinkrētisms mūsdienās sevi 
izpauž sevišķi spilgti. Mūsdienu kultūra ļoti labvēlīgi at-
tiecas pret reliģiju un dažādu okultisma formu sajauk-
šanu, tā cerot aizpildīt garīgo vakuumu, kas radies 

193



cilvēku sirdīs. Tā nu ezotērika (misticisms) ir kļuvusi par 
mūsdienu reliģiju. 

Lai apmierinātu radušos pieprasījumu, tika izstrādātas 
dažādas meditācijas metodes, kas ir balstītas vecu vecajās 
austrumu ezotēriskajās mācībās, kuru saknes aizstiepjas 
okultismā. Austrumu filozofija un reliģija ir arī daudzu mūs-
dienu ārstēšanas, profilakses, un diagnostikas metožu pa-
matā. Tām ir atrasts skanīgs nosaukums – netradicionālā, 
jeb alternatīvā medicīna, kurā minimums 70% tās novir-
zienu ir saistībā ar redzamu vai aizplīvurotu sātanisko spēku 
pielietošanu. Tādēļ, to izmantojot, cilvēks apzināti vai ne-
apzināti vēršas pie sātana, kurš ar prieku „palīdz” mūsu mie-
sai, bet par savu pakalpojumu pieprasa dvēseli. 

Tā kā nav iespējams dažās lappusēs aplūkot alterna-
tīvās medicīnas formu daudzveidību, tad aprobežosimies 
ar īsu ieskatu tajās, kuras mūsdienās ir īpaši populāras un 
izplatītas. Lai būtu vieglāk atcerēties, sadalīsim tās trijās 
nosacītās grupās: 

1. Ārstniecības metodes, kas tiek maskētas zem lo-
zunga „progresīva, moderna zinātne”. Pie tās pieder: hip-
noze, joga, transcendentālā meditācija, autogēnais treniņš, 
grupveida dinamika, apšaubāma traumu ārstēšana ar speciā-
liem palīglīdzekļiem: antropozofija, akupunktūra, akupre-
sūra, pēdas refleksu zonas masāža utt. 

2. Mūsdienu netradicionālās diagnostikas metodes: 
acu, jeb iridodiagnostika, psihoanalīze, asins kristalogrā-
fija, psihometrija, radiestēzija (jūtība uz elektromagnētisko 
lauku) . 

3. Burvestību un maģiskās slimību ārstēšanas me-
todes. Pie tām pieder visa veida apvārdošana, noburšana, 
„baltās maģijas” pielietošana, šamanisms, ekstrasensorika, 
magnētisms, vai ārstnieciskā magnetopātija, ārstēšana no at-
tāluma ar „telepātijas” palīdzību, dažādu amuletu, talismanu, 
fetišu, rokassprādžu un kulonu valkāšana, kuriem ir it kā brī-
numus daroša un aizsargājoša iedarbība uz organismu. 

Hipnoze – viens no psihiskas iedvešanas veidiem, 
kura laikā hipnotizētājs ieved pacientu transā un, vēršoties 
pie hipnotizējamā zemapziņas, izmaina viņa prāta spējas, 

194



vēlmes, prāta un atmiņas stāvokli. Kā terapijas metode tā ir 
pieņemta 1958. gadā Amerikā ar piebildi, ka tā var izsaukt 
kaitīgas un pat veselībai bīstamas blakusparādības. Hipnozes 
prakse ir nākusi no tālas senatnes un bija burvestību un ma-
ģijas nevis zinātnes un medicīnas daļa. Senie okultisti hip-
nozi izmantoja ar mērķi manipulēt un vadīt cilvēkus. Par to 
nevar aizmirst arī tagad. Nevienu cilvēku nevar nohipnotizēt 
pret viņa gribu. Jebkāda veida pacienta pretošanās traucē 
viņam ieiet hipnotiskajā transā, kurš ir galvenais nosacījums, 
lai varētu notikt iedvešana, tas nozīmē – informācijas nodo-
šana ar domu palīdzību. Atslābinājies un hipnotizētāja varai 
pakļāvies cilvēks ir pilnībā atvērts viņa iedvešanas spēkam, 
atbild uz jebkādiem jautājumiem un ļauj sevi vadīt kā ro-
botu. Hipnotizējamā garīgā un dvēseliskā atvērtība tik ļoti 
pavājina paškontroli, ka to viegli var izmantot ļaunie spēki. 
Cilvēki, kuri ir atvērti iedvešanai, viegli kļūst par dēmonu, 
kuriem ir nepieciešama padevība un paklausība, upuriem. 
Ņemot vērā ka hipnoze ir maz izzināta, mums jābūt sevišķi 
piesardzīgiem. Dievs brīvo gribu mums ir devis ne tādēļ, lai 
mēs to pakļautu cilvēkam, par kuru nezinām, kā un ar kādu 
spēku viņš to izmanto. Katra sava doma mums ir jāpakļauj 
Kristum (skat. 2.Kor. 10:5). Savu prātu atverot hipnotizētā-
jam, mēs neesam spējīgi pakļauties Tam Kungam. 

Joga – tā ir tehnika, kas ar askētisma un psihiskiem pa-
ņēmieniem cenšas pārņemt kontroli pār dzīvībai svarīgām 
organisma funkcijām, un tā panākt pilnīgu varu pār ķermeni. 
Visi daudzskaitlīgie jogas veidi ir radušies senajā Āzijā (pār-
svarā Indijā) un dod iespēju pilnībā valdīt pār savām jūtām, 
līdz pat sava „Es” paaugstināšanai līdz augstākai, dievišķai 
būtībai. Tas notiek caur koncentrēšanos, ieiešanas sevī, no-
nākšanu ekstāzē, elpošanas vingrinājumiem, mistisko aplū-
košanu (īpaša veida spēka un saprāta sevišķs stāvoklis), 
meditāciju, askētismu, kā arī ar īpašiem ķermeņa stāvok-
ļiem, kas sasniedzami ar muskuļu un nervu pārvaldīšanu, 
kas, it kā noved pie stipras veselības iegūšanas. Šeit nav runa 
par klasisko fizkultūru, kas vērsta uz muskuļu trenēšanu un 
organisma norūdīšanu, bet par trenēšanos ar nekustīgās vin-
grošanas metodēm, kas pamatojas ķermeņa pozu nomaiņā 

195



un domu koncentrēšanā uz kaut ko noteiktu, pavēlētu, uz-
dotu. Franču jogas biedrības pamatlicēja Eva Ruhpaul par 
to ir teikusi tā: „Joga – tas ir klusums un nekustīgums, lai 
varētu klausīties savā „Es”. To pielietot - nozīmē domāt ar 
savu ķermeni”. „Jaunā Laika” piekritēji daudz reklamē un 
praktizē jogu, – t.i., „New Age”, kura noliedz grēka realitāti, 
apgalvojot ka cilvēks savā būtībā ir ne tikai labs, bet viņam 
piemīt arī dievišķas īpašības. Joga ir saistīta ar iztēli, vi-
zualizāciju, hipnozi, maģiju, neskaitāmiem „mantras” at-
kārtojumiem, pozitīvu domāšanu un dažādiem prāta 
paņēmieniem, kuri ir ne tikai nebībeliski, bet arī bīstami, jo 
noved pie cilvēka psihes izmaiņām. Tās mācība nāk no aus-
trumu reliģijām, kas ved uz sevis dievišķošanu. Joga ir ne 
tikai pagāniska, bet arī okulta prakse. Piemēram, visas plaši 
propagandētās ārstniecības metodes, kas balstās dziļajā el-
pošanā, ir senlaiku veids kā sasniegt izmainītu apziņas stā-
vokli un iegūt tā saukto psihisko spēku, kas ir ne kas cits kā 
durvis uz okulto pasauli. 

Transcendentālā meditācija – tā ir jogas paveids, kuru 
rietumu pasaulē ieviesa kā reliģisku vingrinājumu. Vai aus-
trumu filozofija, kuru tagad māca vairāk nekā 100 pasaules 
valstīs. Amerikā vien ir 400 šādu mācību centru. Savā būtībā 
tas ir hinduistu veiksmes kults. Termins „transcendentāls” 
nozīmē „Dieva varenība, kas iziet ārpus cilvēka saprašanas”. 
Meditācija – individuāla pielūgšana vai prāta vingrinājums, 
kas ved pie norimšanas un augstākās esības garīgas apjau-
šanas. Meditācijas metodes ir koncentrēšanās, apcere, aiz-
iešana no dzīves realitātes, utt. Pašā meditācijā kā tādā nav 
nekā jauna. No seniem laikiem tā ir zināma kā līdzeklis, kas 
vērsts uz nomierināšanos, fizisku vai garīgu ikdienas dzīves 
bagātināšanu, vai arī sevis sagatavošana saspringtai fiziskai 
vai garīgai darbībai. Meditācija atļauj regulēt pulsu, noņem 
migrēnas vai pārslodzes simptomus. Dažādas pasaules reli-
ģijas ir izstrādājušas savas meditācijas sistēmas. Viena no 
tām ir apcere vai uzmanības koncentrēšana uz kādu redzes 
objektu. Piemēram, Tibetā, vietā, kas pazīstama kā spēcīgu 
pasaules burvju un magu esības vieta, meditācijai izmanto 
īpaša veida diagrammas, (kas saucās „mandala” un sanskritā 

196



nozīmē „aplis”). Tās ir tās pašas mandalas, kuras tagad, neko 
nenojaušot, Vācijas skolās zīmē bērni. Šīs darbības mērķis 
ir „iemācīties koncentrēt savu uzmanību”. 

Transcendentālās meditācijas pamatlicējs indietis Ma-
hariši Maheš Jogi – slavenā guru Devas (atjaunoja meditā-
cijas tehniku, kuras tēvs bija filozofs Šankara, kurš dzīvoja 
IX gadsimtā) skolnieks – izsacīja fantastiskus apgalvojumus 
par transcendentālās meditācijas spēku un efektivitāti, kas 
it kā visiem, kas vēlas, dod vispusīgu spēku un iekšēju 
mieru. Viņš pārliecināja cilvēkus, ka, lai to saņemtu, un pie-
devām arī vēl mūžīgo glābšanu, vajag katru rītu tikai 20 mi-
nūtes meditēt, nepārtraukti atkārtojot savu personīgo, īpaši 
katram izveidoto iesācēja mantru (slepenais vārds sanskritā), 
kuru pēc ievada „lūgšanas” instruktors viņam iečukst ausī. 
Šo vārdu nekādā gadījumā nedrīkst nevienam atkārtot, jo tad 
tas zaudē savu maģisko spēku. Lai cik pārsteidzoši tas ne-
būtu, bet miljoni mūsdienīgu, sevi par civilizētiem uzskatošu 
cilvēku „uzķērās” uz šīs makšķeres, noguruši no mūsdienu 
dzīves nepārtrauktā sasprindzinājuma un steigas un cerot at-
brīvoties no stresa, palielināt radošās spējas un ievērojami 
paplašināt savu saprātu. Tagad transcendentālās meditācijas 
piekritējus var satikt it visur: tie sēž lotosa pozā un meditē 
gan skolās, gan parkos, gan universitātēs, gan darba vietās 
un pat saunās. Pasaule jūk prātā, meklējot gudrību, spēku un 
mieru visur citur, tikai ne Dievā. 

Autogēnais ( pašam radīt) treniņš ir sava veida joga, 
kas piemērota rietumu pasaulei, un tās saknes stiepjas in-
diešu meditācijā. Tās pamatlicējs profesors Johannes Šulcs 
šo metodi skaidro kā pašhipnozi. Nav vajadzīga ārēja iedar-
bošanās no hipnotizētāja puses. Cilvēks, atrodoties pilnīgā 
atslābuma stāvoklī, pats sevi ievada hipnotiskā stāvoklī un 
it kā iegrimst sevī, iztēlē izejot caur dažādām fāzēm, tādām 
kā: miesas (fiziskā) „ES” padziļināšanu, koncentrētu sevis 
atslābināšanu, utt. līdz augstākai pakāpei – padziļinātai, per-
sonīgai sevis paša pārlūkošanai un „nakts ceļojuma” tipa tē-
lainiem pārdzīvojumiem ar iespējamiem sapņiem un 
pasakainiem redzējumiem. Ja tajā iedziļinās, tad kļūst 
skaidra šāda autogēnā treniņa bīstamība, jo jebkura hipnoze 

197



atver durvis tumsas spēkiem, un tie sāk valdīt pār nohip-
notizēto un vadā to kā paklausīgu bērnu, kur vien tiem 
ienāk prātā. 

Grupveida dinamika – tā ir cilvēku komunicēšanās 
īpašs veids, kurā atsevišķa personība, zaudējot savu indivi-
dualitāti, izšķīst grupas masā. Tās dibinātāji ir amerikāņu 
profesors, psihologs K. Rodžers un viņa skolnieks K. Le-
vins. Metodes pamatā ir smalka „smadzeņu skalošana”, bet 
šīs, tā saucamās „globālās terapijas” mērķis ir – caur atse-
višķa cilvēka un grupas jūtu un sirdsapziņas pāraudzināšanu 
izveidot jaunu, ieplānotu „labāku” sabiedrību. Savā laikā 
Ķīnas valdība ar panākumiem šo metodi izmantoja savas 
tautas pārkvalificēšanā. Grupas dinamika sola cilvēkiem 
dvēselisku atvieglojumu un atbrīvošanu no visa veida kom-
pleksiem, „cerību bezcerīgajiem un nedziedināmās pasaules 
dziedināšanu”. Tās būtība ir šāda: 

12 – 15 cilvēku grupā viss sākas ar ilgstošu un brīvu 
viedokļu apmaiņu. Tiek brīvi runāts par materiālām, miesī-
gām un garīgām problēmām, sanākušo priekšā tiek atsegtas 
domas, jūtas, emocijas un pat intīmā dzīve. Atverot sirdi un 
atklājot visiem savas slēptākās lietas. Faktiski cilvēks visas 
grupas priekšā veic grēksūdzi un noliek sevi visu izskatīša-
nai un apspriešanai. Tā rīkojoties, viņš, it kā atdod savu 
spēku grupai, bet grupa – savu apkopoto spēku – viņam. 
Tādā veidā tiek panākta nepieciešamā vienotība. Lai atbrī-
votos no visādiem kompleksiem un sasniegtu pilnīgu uzti-
cēšanos grupas locekļu starpā, tiek izmantotas ne tikai 
sarunas, bet arī žesti, viennozīmīgi skatieni, mīmika, rokas 
spiedieni, miesīga saskaršanās, viena otra aptaustīšana tumsā 
vai ar aizvērtām acīm, izģērbšana, apskāvieni, skūpsti, lai 
pārvarētu tā saucamos kompleksus, kurus cilvēkam ir devis 
Dievs kā barjeru, lai varētu ievētot pieklājības normas, sa-
glabātu kauna jūtas, taktiskumu un cieņu pret sevi un citiem. 
Tādā veidā cilvēks nonāk pilnīgā atkarībā no grupas, kura, 
pie tam iegūst totalitāru raksturu un pilnībā pārņem viņu, 
laupot brīvo gribu, visāda veida atbildību un vainas sajūtu 
Dieva priekšā. Tā ir kā savdabīga sagatavošanās antikrista 
atnākšanai, kuras mērķis ir novest cilvēkus pie „kopēja 

198



viedokļa”, liegt viņiem brīvību domāt un pieņemt personīgus 
lēmumus. Pie tam cilvēki saņem kaut kādu atbrīvošanu, at-
vieglojumu un pat sava veida grēksūdzi, taču tās ir tikai psi-
hiskas izmaiņas, kuras ir dvēselē un izpaužas tikai jūtās, bet 
locekļus arvien vairāk piesaistot grupai, laupot cilvēcisko 
brīvību un padarot atkarīgus. Šādu grupu vadītāji vai līderi 
laiku pa laikam sanāk kopā, lai apspriestu dažādus jautāju-
mus un saņemtu jaunas instrukcijas no augstāk stāvošiem 
treniņu aģentiem. Dzīve parādījusi, ka daudzi no tiem, kas 
nodarbojušies ar grupas dinamiku, piedzīvojuši nervu sabru-
kumus, dziļu depresiju, nokļuvuši psihiatriskajās slimnīcās 
un pat beiguši dzīvi pašnāvībā. Diemžēl jāsaka, ka grupas 
dinamika vai atsevišķi tās elementi tiek izmantoti biežāk 
nekā mēs domājam. Kā skumjš piemērs var kalpot ne tikai 
Mūna bēdīgi slavenā „Vienotības Baznīca”, bet arī dažas 
kristiešu draudzes, kuras, pašas sev nemanot, ir pārvērtušās 
par totalitārām sektām. 

Ārstēšana ar zāļu tējām, kuras Dievs savā visgudrībā 
radīja kopā ar pasauli, cilvēkiem bija zināma vienmēr. Tā tika 
veiksmīgi izmantota dažādu slimību gadījumos. Jau 2000 
gadu pirms Kristus dzimšanas ķīnieši par to uzrakstīja savas 
pirmās grāmatas. Viduslaikos ar zāļu tēju dziedniecību no-
darbojās daudzi mūki. Mūsdienās arvien vairāk ārstu un pa-
cientu ķīmisko zāļu vietā labāk izmanto dabīgos ārstniecības 
līdzekļus. Liekas, ka tas taču ir labi, tikai nelaime tajā, ka 
augi tiek vākti un lietoti nevis dabiskā ceļā, bet ar svārsta 
palīdzību, spiritisko zizli, jaunā mēnesī, pie noteikta zvaig-
žņu stāvokļa, ievērojot saules un mēness kalendārus, kā arī 
izmantojot vārdošanu un noburšanu. 

Šāds zālīšu vīrs bija katoļu mācītājs Šveicē Kjunzle, 
kurš uzrakstīja grāmatu „Zāle un nezāle”. Viņš dziedniecis-
kus augus atrada ar spiritisma zižļa palīdzību. Francijā ar 
ārstniecības augiem ārstēja Moris Mesegjū, kurš bija „dzied-
nieks” vairākās paaudzēs. Strādāja viņš ar svārstu, rīksti un 
zizli. Tāpēc viņš savus pacientus pakļāva spiritiskai iedar-
bībai. No 1098. – 1179. gadam Vācijā dzīvoja katoļu abate 
Hildegarde fon Bingena, kura apvienoja reliģiju, spiritisko 
praksi, mistiku, ārstniecības augu medicīnu, spirituālo 

199



psihoterapiju un veselīgu dzīves veidu. Slēpjoties aiz garīgās 
pakāpes(san), viņa apgalvoja ,ka ir saņēmusi īpašu uzde-
vumu no Dieva – palīdzēt cilvēkiem viņu problēmās un 
vajadzībās. Viņas kā „dziednieces” darbošanās daudzus 
ievilka okultisma tīklos. Tajā pašā ezotēriskajā virzienā dar-
bojas ļoti populārā Edvarda Baha ziedu terapija („Bach – 
Blūtentherapie”), kura sola dvēseles attīrīšanu un dziedinā - 
šanu, atbrīvojot to no dažādiem netikumiem. 

No XX gadsimta beigām un līdz mūsu dienām Austrijā 
un Vācijā populāra bija austriete Marija Treben, kura pie-
dzīvojusi daudzus „brīnumus” savā zāļu sievas praksē un ir 
izdevusi vairākas mācību grāmatas, arī šajās valstīs ļoti po-
pulāro grāmatu „Veselība no Dieva aptiekas”. Spēju dziedi-
nāt cilvēkus viņa mantoja no savas mātes. Viņa pati atzina, 
ka viņu vada kaut kāds augstāks spēks, un vispirms tā ir 
Dievmāte, kura it kā parāda ceļu, kad notiek ārstniecisko 
augu vākšana, uzrādot pareizos augus, kas norāda uz spiri-
tisku iedvešanu, pielietojot viņas piedāvātās receptes. Kā ap-
stiprinājums tam kalpo daudzu cilvēku, kuri pielietojuši 
Marijas Treben padomus, šaušalīgi pārdzīvojumi pat tad, 
kad šī grāmata vienkārši atradusies viņu mājās. 

Kāda ticīga sieviete, kura bija dabūjusi šo grāmatu no 
paziņam, neko ļaunu nenojauzdama, nolēma izmantot tur 
rakstītos padomus. Taču, vēl nepaspējusi to izdarīt, jau pir-
majās dienās viņa mājās manīja ko nesaprotamu. Naktīs bija 
dzirdami klusināti soļi, it kā kāds kāptu pa trepēm augšā un 
lejā. Tad parādījās dīvainas, biedējošas skaņas, kas norādīja 
uz svešinieka klātbūtni, kaut nebija neviens redzams un uz 
saukšanu neviens neatbildēja. Laiku pa laikam pati ieslēdzās 
un izslēdzās gaisma. Bez tam šajā visai draudzīgajā ģimenē 
arvien biežāk notika strīdi un skandāli. Tā kā viņai radās aiz-
domas par kaut ko nelabu, grāmata tika atdota atpakaļ cil-
vēkiem, taču visas skaņas un nepatikšanas beidzās tikai tad, 
kad sieviete nožēloja grēkus un atteicās no visiem ļaunajiem 
spēkiem, kas viņu vajāja. 

Dažās rietumu valstīs, sevišķi Vācijā, lielu popularitāti 
un izplatību guvusi Šuslera bioķīmija. Viņas pamatlicējs 
Vilhelms Henrihs Šuslers no sākuma bija homeopātijas 

200



cienītājs. Vēlāk viņš radīja Šuslers sastāvu, kas saturēja 
12 dažādus sāļus. Tas tika nosaukts par fizioloģiski dar-
bojošos ķīmisku līdzekli, kas domāts cilvēkiem, kuru or-
ganismā trūkst kāds no minerāliem. Tas tiek izlaists zemās 
homeopātiskās devās tablešu, un ziežu veidā šķaidīts D6 

un D12.diemžēl, daudzi ticīgie, nedomājot neko sliktu, ap-
tiekās tos labprāt pērk. 

Homeopātijas radītājs, izgudrotājs ir vācu ārsta Sa-
muels Hanemans (1755. – 1843.). Kurš bija okultists, spi-
ritists un masons. Viņš apgalvoja, ka homeopātiju ir 
saņēmis „caur nezemisko spēku atklāsmi”. Visas tās gal-
venās domas un nolikumi ir pamatoti mācībā par mikro 
un makro kosmosu. Pret Dievu Hanemans vienmēr ir at-
tiecies naidīgi, saucot Viņu par pirmo un galveno fantazē-
tāju. Viņa spirituālisms izpaužas apgalvojumā, ka jebkādā 
matērijā (arī ārstniecības augos) ir gars, bet tas absolūti ir 
pretrunā ar Bībeli. 

Hanemans bija pārliecināts, ka vairākkārtējas potencē-
šanas (atšķaidīšanas) rezultātā no augu ekstrakta izbrīvējas 
gars, tātad izpaužas vairāk garīgu spēku (pareizāk būtu teikt 
„garu spēka”), kuri nosaka ārstniecisko efektu. Šī pieeja 
tiešā veidā ir redzama homeopātisko preparātu ražošanā. To 
izgatavošanai tiek ņemti ārstniecības augi, kuri ir ievākti 
īpašā zvaigžņu un mēness stāvoklī. No tiem pagatavo sā-
kuma uzlējumu (Urtinktur) vai jebkādā. No sākuma uzlē-
juma (simboliskā zīme – O) ņem desmito daļu un atšķaida 
to ar desmit daļām īpašu homeopātisko atšķaidītāju. Tad 
no iegūtā ļoti vājā šķīduma atkal ņem desmito daļu un 
atkal atšķaida ar tādu pašu atšķaidītāju. Un atkal tiek 
ņemta desmitā daļa un atkal tiek atšķaidīta. Vienlaicīgi ar 
visu augš minēto šķidrums tiek vairākkārtīgi pārliets un 
daudzreiz (simts un tūkstoš reižu) saskalināts un kratīts 
kosmisko spēku virzienā. Pulverveidīgās bāzes tiek dalītas 
maziņās porcijās un ilgu laiku berztas. 

Šāda potencēšana pēc Henemana metodes, kurai ir 
simboliskie apzīmējumi D, C un LM, homeopātijā ir gal-
venais princips un tiek veikts līdz niecīgi mazām koncen-
trācijām, kur sākumā paņemtā augu bāze ir norādīta uz 

201



etiķetes, bet faktiski tās tur pilnībā nav. Pat ja viszemākajā 
potencē D2 no tās vēl kaut kas ir saglabājies, tas ir galīgi 
nepietiekami, lai no tā būtu kāds ārstniecisks efekts. Bet 
šķaidījumos D10, D12, D23, D24, protams, nav pat smakas 
no sākotnējā ekstrakta. Tātad atliek atzīt, ka homeopātisko 
medikamentu iedarbību rada un nosaka garu klātbūtne to, 
kuri tur iemitinājās šķaidīšanas, pārliešanas un kratīšanas 
procesos. 

Lai labāk varētu saprast homeopātijas dozas un poten-
ces (atšķaidījumus), kas uzrādītas klāt pieliktajās instrukci-
jās, izmantosim salīdzinošu piemēru ar vienu gramu 
vārāmās sāls. Lai iegūtu atšķaidījumu D4 1 grams sāls ir jā-
izšķīdina spainī ūdens, D6 – vajadzēs lielu cisternu ar ūdeni, 
D8 – būs vajadzīgs liels dīķis, D12 – veselas jūras ūdens dau-
dzums, D22 – visi ūdeņi, kas ir visās jūrās un okeānos kopā 
ņemtos, D27 – daudzumā, kas atbilst zemes masai, D34 – sau -
les masā, D50 – apjomā, kas līdzinās visuma apjomam. 

Astronomiski skaitļi, vai ne? Taču, ja ņemam vērā, ka 
D24 ir vienāds ar 6:1023. Šāds salīdzinājums runā pats par 
sevi. Taču arī tas vēl nav viss. Ārstu homeopātu literatūrā ir 
aprakstīti šķaidījumi D200, D1000 un pat D1000 000. Pilnīgi pa-
radoksāls ir fakts, ka, jo vairāk ir atšķaidīts preparāts, jo 
stiprāka ir tā iedarbība. Pacienti, kuri ir aizrāvušies ar ho-
meopātiju, baidās no augsti potencētiem, jo pēc to lietošanas 
viņiem sākas nakts murgi. 

Ilgu laiku homeopātisko līdzekļu iedarbību centās 
skaidrot ar „placebo”efektu, kas balstās pašiedvesmā, taču 
daudzi ar veselo saprātu domājoši mediķi un zinātnieki, 
arvien vairāk sliecas to atzīt par paranormālu, jeb pārda-
bisku parādību. 

Homeopātija ir netiešs mesmerisms. Franks Antons 
Mesmērs (1734. – 1815.) bija Hanemana priekšgājējs, me-
dijs un burvestību meistars. Savā laikā viņš veica masveida 
brīnumainas dziedināšanas caur savas magnētiskās enerģijas 
nodošanu cilvēkiem. Tad nu, lūk, ja Mesmērs to darīja pats 
ar savu klātbūtni, tad Hanemans atrada netiešu veidu, lai no-
dotu cilvēkiem tā sauktās „kosmosa garīgās enerģijas” 
(ļauno garu enerģija) caur homeopātiskiem līdzekļiem. Nav 

202



nekādu šaubu par to, ka homeopātijas saknes iesliecās dziļi 
baltajā un melnajā maģijā. To pašu kosmisko spēku palī-
dzība cilvēkiem tiek piedāvāta jogas nodarbībās, radiestē-
zijā, antropozofijā un citās okultās netradicionālās medicīnas 
metodēs. Tam nav nekas kopējs ar Dieva spēku. Tā nu visu 
zāļu vidū homeopātiskie līdzekļi ir visbīstamākie, tie ir kā 
„vilki jēra ādās”. 

Varētu likties, ka pat pats parastākais un neizglītotākais, 
bet pilnīgi normāls cilvēks nevarētu noticēt, ka līdzekli, kas 
izgatavots no augu uzlējuma viena piliena un atšķaidīts 
spainī, vannā, jūrā vai okeānā ūdens, var uzskatīt par zālēm. 
Taču, lai cik dīvaini tas būtu, cilvēki tic. Pie tam ne tikai tie, 
kas neatzīst Dievu, bet arī daži ticīgie. 

Viena tāda kristiete, kura patiesā bijībā staigāja Tā 
Kunga priekšā, ciešot no dažādām psihosomatiskām slimī-
bām, uzklausot „sirsnīgus” cilvēkus, vērsās pie homeopāta 
un ilgu laiku tā ārstējās. Pagāja neilgs laiks un viņas garīgajā 
dzīvē iestājās straujš kritums. Nepietika ar to, ka viņa sāka 
ticēt herēzei, viņas ģimenes dzīvē sāka notikt nelaimes un 
traģēdijas. No sākuma briesmīgos apstākļos viens aiz otra 
gāja bojā abi viņas dēli. Tad nopietni saslima un lielās mokās 
nomira viņas vīrs. Atlikušais dēls nevēlējās vairs dzīvot ar 
māti un vecumā atstāja to vienu pašu. Ļoti izmainījās arī sie-
vietes raksturs. Viņu vairs nevarēja pazīt: no sabiedriskas, 
jaukas, līdzcietīgas viņa kļuva par niknu, noslēgtu un vien-
mēr ar visu neapmierinātu, tā ka draugi vairs nevēlējās ar 
viņu uzturēt kontaktus. 

Antropozofija – gudrība, kas nāk no cilvēka – ir mūs-
dienu teozofijas atzars, kuras pamatlicēja bija spiritiste Elena 
Blavatska Ņujorkā 1875. gadā. Pati antropozofija ir radusies 
Šveicē. To, 1913. gadā atdaloties no teozofijas biedrības, ra-
dīja doktors Rūdolfs Šteiners, kurš bija masons. Viņam bija 
gaišreģa spējas un jau 8 gadu vecumā viņš kontaktējās ar 
mirušo gariem. Vēlāk viņam izveidojās saikne ar mistisku 
zālīšu vācēju, kuru viņš sauca par „garīgo skolotāju”. 

Kaut arī Rūdolfs Šteiners paziņoja, ka ir atdalījies no 
teozofijas, antropozofija pēc izcelsmes un satura to ļoti at-
gādina, kaut tai ir izteiktāka kristietības nokrāsa. Tā cenšas 

203



dot cilvēkiem izpratni par viņu cilvēciskās būtības dziļu-
miem un atmodināt zemapziņā snaudošās okultās spējas. 
Šajā mācībā ir sajaukti indiešu, gnostiskie, spiritiskie, okul-
tie un kristīgie pasaules uzskati. Antropozofijā labi var manīt 
„Jaunā Laika” idejas, astroloģiju, daoismu un kosmiskos 
spēkus. Daudzi cilvēki, to neapzinoties, saskaras ar to caur 
homeopātiskajiem medikamentiem, kas izgatavoti, izmanto -
jot antropozofisko un teozofisko mācību. 

Lai izgatavotu antropozofiskos preparātus, ārstniecības 
augu sēja, vākšana un apstrāde notiek, stingri ievērojot mē-
ness un saules kalendāru, brīdī, kad zvaigznes stāv cita pie 
citas un ir „darbības”stāvoklī. Vēl tiek ievērots arī „garīgo 
ķēniņu”: Jupitera, Saturna un citu stāvoklis. Viņu vidū arī 
Kristus – „saules ķēniņš”, kurš ir viens no dieviem. Ražo-
šanas procesā tiek izmantoti kosmosa spēki, kuri pārvietojas 
uz preparātiem to īpašajā izgatavošanas procesā. 

Šāda antropozofiska pieeja izgatavošanā tiek pielie-
tota visos medikamentos, kurus izgatavo vācu firma 
„Veleda” („Weleda”), vācu homeopātijas biedrība „DHU” 
(Deutsche Homoopathische Union), farmācijas fabrikas 
„Heel” un „Nattermann”, kā arī daļēji to izmanto ražotāji 
„Medice” un „Bionorika”. Antropozofijas skola nodarbo-
jas ne tikai ar farmāciju, bet arī ar ārstniecisko pedagoģiju, 
mazu bērnu un skolnieku audzināšanu, atverot speciālas 
mācību iestādes un bērnu dārzus (Waldorfschule und Wal-
dorfkindergarten). Viņiem ir arī savdabīgi veco ļaužu nami 
un internāti invalīdiem. Eksistē arī sava, īpaša veida mū-
zika, māksla, lauksaimniecība un pat teoloģija ar antropo-
zofisko novirzienu. 

Akupunktūra, kuras pamatā ir adatu terapija, jau 
dziļā senatnē tika izmantota ķīniešu medicīnā un ir radu-
sies 3000 gadu pirms Kristus dzimšanas. Tās pamatā ir 
senās Ķīnas reliģija un filozofija. Akupunktūras prakse 
balstās uz noslēpumainiem, neredzamiem kanāliem (me-
ridiāniem), kas it kā atrodas zem ādas un apgādā visas ķer-
meņa daļas ar enerģiju. Saskaņā ar šo uzskatu uz šiem 
meridiāniem atrodas no 750– 950 punktu (klasiskā akupun-
ktūra atzīst tikai 380 punktus), kurus caurdur ar adatām, lai 

204



līdzsvarotu un atjaunotu slimnieka dzīvības enerģijas līdz-
svaru. Šeit vietā būtu piebilst, ka šiem meridiāniem nav 
nekāda sakara ar nervu sistēmu vai asinsvadiem. 

Līdz šim mūsdienu medicīna nav atradusi zinātniski pa-
matotu izskaidrojumu akupunktūras darbībai. Taču jau sen 
ir ievērots, ka ar to pārsvarā ārstē slimības, kurām ir psihisks 
pamats. Tas apstiprina iespēju par sava veida hipnozi un paš -
iedvesmu. Ņemot vērā ķīniešu tautas māņticību un viņu 
lielo pakļautību okultajiem spēkiem, ir visas iespējas uz-
skatīt, ka akupunktūra ir budisma, ķīniešu filozofijas, 
māņticības, maģijas, alķīmijas, astroloģijas, buršanas, de-
monoloģijas un šarlatānisma sajaukums. Tādēļ kristiešiem 
nekādā gadījumā nevajadzētu vērsties pēc palīdzības pie šīs 
apšaubāmās ārstniecības metodes. 

Akupresūra – tā ir ārstēšana, ko veic, vienkārši spiežot 
uz noteiktām ķermeņa daļām vai punktiem ķermenī. Tā pa-
matojas tajās pašās ķīniešu medicīnas zināšanās, kas ir aku-
punktūras pamatā – uz „meridiāniem”, kas pārklāj visu 
ķermeni. Tās vienkāršuma dēļ to var pielietot jebkurš cil-
vēks. Tādēļ speciālisti to rekomendē kā sevis paša ārstēšanas 
metodi, kur nevajag ne medicīniskas zināšanas, ne speciālu 
izglītību. Ir tikai jāzina uz ķermeņa esošie klasiskie punkti, 
kas atbild par to vai citu orgānu un jāspiež uz to ar pirkstu. 
Taču tas viss izskatās nevainīgi tikai vārdos. Realitātē gan 
akupunktūras, gan akupresūras saknes iesniedzas māņticībā, 
kalpošanā mirušo gariem un spiritismā, caur ko neizbēgama 
ir ļauno garu ietekme. 

Pēdējās desmitgadēs popularitāti ir guvusi reflektoro 
zonu masāža kāju pēdām, kuru jau izsenis ir praktizējuši 
okulti saistītie Amerikas indiāņi. To izmanto arī austrumu val-
stu tautas medicīnā. Saskaņā ar šo mācību, dažādas pēdas 
daļas atbilst noteiktām ķermeņa daļām, tādēļ, masējot noteik-
tus pēdu punktus, „dziednieki”, it kā, iedarbojas uz slimajiem 
orgāniem. Patiesībā kā jebkurā roku uzlikšanas imitācijā, cil-
vēkā ieiet spiritiskais gars, kas ieved okultismā un atkarībās. 

Pie mūsdienu netradicionālās diagnostikas metodēm 
pieder: pirmkārt – diezgan izplatītā acu diagnostika (iri-
dodiagnostika), kuru pareizāk būtu saukt par īpaša veida 

205



diagnostisko pareģošanu. Īsto medicīnisko iridodiagnostiku 
ar lupu un mikroskopu veic ārsts- oftolmologs. Skaļi sevi 
pieteikusī netradicionālā iridodiagnostika ir pamatota sli-
mību „lasīšanā”, skatoties uz acs varavīksneni pielietojot, 
spiritisko gaišredzību vai kādu citu sātaniskus spēkus. 
Prakse ir pierādījusi, ka tādas „acu diagnosticētāji” būtībā 
ir cilvēki, kuriem ir mediķa spējas (kuras viņi neapjauš). 
Taču viņi savu „mākslu” pasniedz zem „jaunāko zinātnisko 
atklājumu” maskas. Te vietā ir pateikt, ka pataloganatomi, 
kuri ir veikuši līķa sekciju cilvēkiem, kuri ir ārstējušies pie 
slaveniem acu diagnosticētājiem, tikai 2% gadījumu uzstā-
dītās diagnozes ir apstiprinājušās, kas faktiski ir tikai ne-
jauša sakritība. 

Asins kristalogrāfija – diagnostikas metode, kurā 
asins piliens tiek izmantots kā burvju spogulis, kurā ārsts 
„redz” pacienta slimības. Tādai asins pētīšanai nav nekā ko-
pēja ar parastajām laboratorijas analīzēm un pamatojas spi-
ritismā un gaišreģībā. 

Psihoanalīze, vai dvēseles izpētīšana, ir vēl viena 
jauna, pseidozinātniska diagnostikas un ārstēšana metode. 
Tā dziļi ietiecas cilvēka zemapziņā, izpēta viņa ilgas, sapņus 
un seksuālās fantāzijas ar mērķi atrast morāles pārkāpšanas 
iemeslus un atjaunot mieru un līdzsvaru dvēselē. Šāds „diag-
nostikas” un „ārstēšanas” veids cilvēka dvēseli plaši atver 
bīstamai okultai ietekmei, kura sekas ir neparedzamas. 

Psihometrija – ir viens no zīlēšanas paveidiem. Ar tās 
palīdzību, „nosakot priekšmeta garīgo auru” mediji dara zi-
nāmus kādus faktus par tā īpašnieku. Tādā veidā viņi diag-
nosticē slimības, meklē pazaudētas lietas, pareģo nākotni. 
Psihometrija ir pareģošanas veids, ko inspirē dēmoni un 
tādēļ nevar būt pieņemama kristietim. 

Radiestēzija (rīkstniecība) – tā ir cilvēka spēja sajust 
svārstības, kuras it kā izstaro viss, kas eksistē uz zemes. 
Šādas iespējamās svārstības vai starojumus uztver ar svārsta, 
metāla vai rīkstes palīdzību – tie sāk kustēties. Zizlis vai 
svārsts ir diegos, ķēdītēs, auklās vai matā iekārti gredzeni, 
vara, stikla, koka, metāla vai akmens gabaliņi, kurus tur 
virs fotogrāfijām, drēbēm, rokrakstiem, matiem vai citiem 

206



slimniekam vai meklējamai personai piederošiem priekšme-
tiem, kuru mērķis ir noskaidrot viņa slimību vai atrašanās 
vietu. Ja tiek izmantota rīkste, rīkstnieks meklē ūdens atra-
šanās vietu zemē, kā arī vēl daudz ko citu. 

Slimību diagnostika, ūdens meklēšana, cilvēku un 
pazaudētu priekšmetu meklēšana ar svārsta, metāla vai 
rīkstes palīdzību, liecina par spiritiskām spējām. Šādu 
„dāvanu” var saņemt superjutīgi cilvēki, saņemot manto-
jumā no saviem vecākiem, vai citiem senčiem, kuriem 
bija mediālas, gaišredzības, spiritiskas vai citas sātaniskas 
spējas, spēki... 

Bijušajā PSRS „perestroikas” laikos vienlaicīgi ar to 
varēja novērot ātri veidojošos un plašu izplatību iegūstošu 
visāda veida psihoterapeiti, dziednieki, ekstrasensi, burvji, 
magi un jogi, kuri fiziski un dvēseliski slimiem cilvēkiem 
solīja ātru un efektīvu palīdzību. Šo „supercilvēku” ārstnie-
ciskā darbība joprojām vairojas un paplašinās. Pateicoties 
lielajam emigrācijas vilnim, maģijas un burvestību meista-
riem plaši atvērās durvis uz Vāciju, ASV, Franciju, Angliju, 
Austrāliju un citām rietumu pasaules valstīm. Šajās valstīs 
izdotās krievu avīzes un žurnāli ir raibi no aicinošām reklā-
mām, kas slavē fantastiskās paaudzēs mantotās burvju, 
magu, ekstrasensu, zīlnieču, čigānu un citu okultisma spe-
ciālistu spējas. Tiek solīta: dvēseles un miesas dziedināšana, 
visa veida lāstu noņemšana, ļaunas acs un ļauna vēlējumu 
noņemšana, ļauno garu izdzīšana, atbrīvošana no alkohola 
un narkotiku atkarības, labvēlīga ietekmēšana caur fotogrā-
fijām un uzlādētu ūdeni, krēmiem, smērēm un tam līdzīgi. 
Rietumos šāds fenomens bija vērojams agrāk – XX gadsimta 
sešdesmitajos gados, kas saistījās ar „Jaunā Laika” kustību. 
Diemžēl uz okultās dziedniecības makšķeres izķērās ne tikai 
pasaules cilvēki, bet arī daži ticīgie, kuri „veselību grib iegūt 
par jebkuru cenu”. 

Buršanas grupā ietilpst visas dziedniecības metodes, 
kas pielieto vārdošanu, maģisku vārdu izteikšanu, pielietojot 
„balto maģiju” un dažādas ekstrasensoras manipulācijas, 
šamanizmu, magnētismu, ārstēšana no attāluma izmanto-
jot „telepātiju”, amuletu, talismanu, fetišu, rokassprādžu, 

207



kulonu nēsāšana, kas it kā var aizsargāt un labvēlīgi ietekmēt 
cilvēka organismu. 

Vārdošanu un maģisku vārdu izteikšanu īpaši plaši iz-
manto, lai atbrīvotu no kārpām, mieža graudiem, ādas 
rozes, brukas, zobu sāpēm utt. Nav iespējams šo aplūkot 
pamatīgāk. Šāda veida ārstēšana notiek caur noslēpumai-
nām, iepriekš aprakstītām manipulācijām vienlaicīgi dau-
dzas reizes atkārtojot buramvārdus, maģisku vārdu 
izteikšana un lūgšanas, kurām ir maģiska iedarbība. Ļoti 
bieži tiek izmantoti „trīs augstākie vārdi”. „Simpatija – 
dziedinātāji” izmanto īpaši daudz noslēpumainas formulas, 
un viņi apgalvo, ka „noņem”slimību, „ņem uz sevi „vai 
„pārliek” uz citiem cilvēkiem, dzīvniekiem, augiem un 
ārējās pasaules priekšmetiem. 

Diemžēl daudzi cilvēki savas nezināšanas dēļ nošķir 
melno un balto maģiju, sakot, ka pirmā ir, lai darītu ļaunu, 
tātad dēmoniska, bet otra – labu, tātad ir gaišo garu darbības 
rezultāts. Tādēļ to izmanto, lai saņemtu dziedināšanu. Patie-
sībā baltā maģija ir tikai viltīgs veids, kā sātans piesedz savus 
ļaunos darbus, kā ir rakstīts Bībelē: „...jo pats sātans izliekas 
par gaismas eņģeli” (2.Kor. 11:14). Baltie magi uzmanības 
novēršanai izmanto ikonas, Bībeli, krucifiksu un citus reli-
ģijas atribūtus; tā ir tikai dekorācija, kas novērš uzmanību. 

Abas maģijas – gan baltā, gan melnā ir piepildītas ar 
ļaunumu, un Dievs aizliedz tās abas. Pasniedzot sevi kā kaut 
ko gaišu un labu, un tādā veidā ievelkot cilvēkus okultismā, 
„labā” maģija ir bīstamāka, tādēļ ka, vēršoties tur pēc „pa-
līdzības”, cilvēki nokļūst briesmīgā sātana verdzībā. 

Šamanisms ir vissenākais un negantākais cilvēkiem zi-
nāmais dvēseles un miesas dziedniecības veids. Tas ir tieši 
kontrolēts un vadīts no sātana puses. Tas radās Sibīrijā tun-
gusu vidū. Šamanis ir burvis vai dziednieks, kas izmanto 
zāļu dziras un vudū (sens melnās maģijas veids, ko praktizē 
primitīvas ciltis). 

Magnētisms, vai ārstnieciskā magnetopātija, – tā ir 
slimnieku ārstēšana ar magnētisku spēku. Magnetizētājs – 
cilvēks, kurš iedarbojas uz slimnieku ar savu magnētisko 
lauku, nododot to ar glaudīšanu, pieskaršanos ar zizli un 

208



dažādām roku manipulācijām. Šādu dziednieku magneti-
zētāju magnētiskais starojums īstenībā ir nekas cits kā 
ļauno garu spiritiskie spēki, no kuriem viņi saņem visas 
savas instrukcijas. 

Ekstrasensorika (dziedināšana ar biolauku) ir spiri-
tisma paveids vai, precīzāk, viena no tā mūsdienu formām, 
kas pamatojas paaugstinātas jūtības pielietošanā. Paši eks-
trasensi saka, ka viņi „kontaktējas ar kosmosu” un tādā veidā 
saņem savu enerģiju, kuru nodod citiem cilvēkiem. Patie-
sībā, būdami spiritisti un esot tiešā kontaktā ar viņpasauli, 
ekstrasensi savieno cilvēku ar elles spēkiem un tumsas val-
stību, pašam cilvēkam to nezinot. Un labskanīgie izteicieni: 
„bioenerģētika”, „energoinformācijas lauks”, „kosmiskais 
saprāts” vai „mūžīgais dzīvības spēks” – ir tikai labsirdīga 
maska, kas uzvilkta šaušalīgajai dēmoniskajai pasaulei, 
kuru vada sātans, kurš ir melu tēvs. Tādēļ, ja kāds par savu 
vieglprātību nevēlas maksāt ar okultu atkarību, psihiskiem 
traucējumiem un apsēstību, lai no ekstrasensiem un eks-
trasensorikas turas pa gabalu. 

Ārstēšana no attāluma ar telepātijas palīdzību caur 
vēstulēm, telefona sarunām vai atsūtītiem priekšmetiem 
(mati, fotogrāfijas, apģērbs, u.c.). Šādos gadījumos diagnos-
tika notiek izmantojot gaišredzību vai svārstu, bet ārstēšana 
ir ar okultu un spiritisku spēku izmantošanu. 

Ārstēšana ar lieldienu ūdeni – šeit kā ārstnieciskais 
līdzeklis tiek izmantots tekošs ūdens, kas iesmelts Lieldienās 
pirms saules lēkta, kuram tiek piedēvēts dziedniecisks spēks. 
No brīža, kad ūdens tiek iesmelts līdz mājās atnešanai 
nedrīkst ne ar vienu sarunāties. Mājās to salej māla traukos 
un glabā visu gadu. Tas nemaitājas. To dzer kā līdzekli, kas 
palīdz visām vainām. Faktiski tā ir tīra burvestība. 

Cilvēki, cenšoties kļūt veseli, ir gatavi darīt visādas, brī-
žiem visai dīvainas lietas. Tai skaitā arī tie, kuri sevi sauc 
par Dieva bērniem. Kādai māsai, kurai bija daudz problēmu 
ģimenes un laulības dzīvē, jo vīrs bija atkāpies no Dieva, 
cita māsa atnesa „svēto ūdeni” no katoļu baznīcas un ieteica 
to pa druskai pieliet pie vīra ēdiena, apgalvojot, ka pēc tāda 
ēdiena viņš noteikti kļūs savādāks. Paldies Dievam, ka viņai 

209



tas likās aizdomīgi un tādēļ griezās pie dvēseļu aprūpētāja 
pēc padoma, pēc tam viņa no šīs idejas atteicās. 

Šis stāsts par divām dažādi Dievam ticošām sievietēm 
ir tipisks piemērs tam, kā mēs mēdzam viens otram „palī-
dzēt”, kas nereti beidzas ar vēl lielākām problēmām, bet tas 
jau ir citā līmenī. Lūk, kādēļ, mums, kristiešiem, ir jābūt ļoti 
uzmanīgiem, izmantojot kādus „dziednieciskus” līdzekļus, 
ja neesam pilnīgā skaidrībā par to spēka avotu. Citādi varam 
izrādīties vainīgi, ka esam kādu „apbalvojuši” ar to, kas ne 
tuvu nav saistīts ar Dieva spēku. Šajā gadījumā runa bija par 
„svēto ūdeni”. Interesanti ir tas, ka tā pielietošanas metode 
precīzi atkārto pieburšanas veidu, ko sievietes mēdz izman-
tot, lai pieburtu sev mīļoto vīrieti, pievienojot viņa ēdienam 
vai dzērienam savas menstruālās asinis. 

Dvēseļu aprūpes sarunās ticīgie bieži uzdod jautā-
jumu sakarā ar urīnterapiju (ārstēšana ar urīnu),  intere-
sējoties, vai tajā nav kas okults. Saskaņā ar medicīnu, 
urīns – ir vielmaiņas produkts, kuru izdala nieres un satur 
sevī organismam nevajadzīgās un pat indīgās vielas. 
Tādēļ, ja Dievs ir paredzējis, ka urīnam no organisma ir 
jāizdalās, lai organismu attīrītu, vai tiešām mēs – cilvēki, 
esam gudrāki par Dievu, uzskatot ka tā dzeršana ir vese-
līga un dziedinoša?!. Ja ielūkojamies pravieša Jesajas 
grāmatā 36:12-16, tad atradīsim, ka „dzert savus mīzalus” 
cilvēkiem nozīmēja būt nelaimīgiem un nosodītiem. 
Marka evaņģēlijā Jēzus, dodot cilvēkiem dažādas pamā-
cības un paskaidrojumus, starp citiem ir teicis arī: ...Kas 
no cilvēka iziet, tas apgāna cilvēku” (Mk. 7:20), un to var 
saprast kā tiešā, tā pārnestā – garīgā nozīmē. Tātad, pat 
ja urīnterapija tieši nav saistīta ar okultismu, vienalga tā 
nav saskaņā ar Bībeli. 

Visām netradicionālajām un alternatīvajām ārstniecības 
metodēm ir raksturīgs tas, ka cilvēks izmanto tās, lai izve-
seļotos par jebkuru cenu. Viņš vēlas atbrīvoties no slimības, 
jo tā ir smaga nasta, bet nedomā, vai tas ir saskaņā ar Dieva 
prātu vai nē. Ja Tas Kungs kaut kādu iemeslu dēļ nedziedina, 
tad cilvēks, to apzinoties vai nē, vēršas pēc palīdzības ne pie 
kāda cita kā pie sātana, ar to sakot Dievam: „Ja Tu nevēlies 

210



mani dziedināt, es iešu pie cita!” Tādā veidā Radītājam tiek 
mests tiešs izaicinājums. 

Vispirms Debesu Tēvs rūpējas par dvēseli un par to, kas 
tai nāk par labu. Cilvēks vispirms domā par miesu, stipri to 
pārvērtējot. Sātans, izmantojot šo ļaužu pieeju, veselību un 
miesu cilvēku acīs paceļ tik augstu, ka tās dēļ viņi ir gatavi 
upurēt savu dvēseli, savā neprātā liedzot tai glābšanu un 
svētlaimību mūžībā. 

Mēs visi zinām, ka „...tiem, kas mīl Dievu, visas lietas 
nāk par labu...” (Rom. 8:28). Taču parasti tas cilvēkus ne-
apmierina. Neviens nevēlas savas slimības pacietīgi panest, 
bet cenšas par katru cenu tikt no tām vaļā, nedomājot par 
sekām. Un sātans laipni atļauj sevi izmantot, bet par savu 
palīdzību, kas dota miesai, pieprasa cenu, kas ir nesamērīgi 
augsta – mūsu dvēseli. 

Cilvēkiem, kuri ir bijuši pakļauti alternatīvās medicī-
nas ietekmei, kā arī visāda veida apvārdošanai, maģiskiem 
vārdiem, lāstiem, ekstrasensorām manipulācijām, burvestī-
bām, brīnumdarīšanām, baltajai maģijai utt., kā sekas mēdz 
būt baiļu un neizskaidrojamu šausmu lēkmes. Viņi redz 
briesmīgus tēlus, kuri tiem seko. Viņiem rodas nepatīkamas, 
uzmācīgas idejas, tieksme uz alkoholismu, narkomāniju un 
dažādiem seksuāliem grēkiem. Viņiem ļoti raksturīga ir 
Dieva nepieņemšana, nevēlēšanās lasīt Bībeli un lūgt. Viņus 
nomoka zaimu pilnas domas un viņus vajā lāsti. Viņiem 
bieži ir depresijas un nervu sabrukumi. Bieži ir domas par 
pašnāvību. Cilvēki, kuri ir izdziedināti ar buršanas palī-
dzību, savā raksturā ir ļauni, aizkaitināmi, viegli kļūst nikni, 
agresīvi, nespēj sadzīvot, naidīgi pret Dievu un ticīgajiem. 
Bieži viņos attīstās pretestība pret visu dievišķo. Tā nu ve-
selība, kas iegūta izaicinot un pretojoties Dievam, kļūst cil-
vēkam par briesmīgām dvēseles mokām uz zemes un 
bojāeju mūžībā. Tādēļ, ja kāds ir nokļuvis šajos tīklos, ne-
kavējoties jāpiesauc Jēzus asinis, jānožēlo grēki, grēksū-
dzes lūgšanā jāatsakās no visiem okultajiem spēkiem un 
turpmāk jāseko Tam Kungam. 

211



10. nodaļa 
 

Pēdējo laiku baznīcas garīgais nespēks. 
 

Daudziem no mūsdienu garīgajiem novirzieniem nav 
nekā kopēja ar skarbo Jaunās Derības laiku realitāti. Šo 
kustību izpratnē kalpošana Dievam ir:dievbijības atmos-
fēra, lūgšanas, uzticība kalpošanā, spēja ziedot un ziedo-
ties, aktīva evaņģelizēšana un viss cits iespējamais, tikai 
ne sevis krustā sišana kopā ar Jēzu Kristu. Kristietība kļūst 
arvien vārgāka, dekoratīvāka, bankrotējusi, zaudējusi 
Dieva Garu un spēku no augšienes. Visur valda garīgā Lāo -
dikeja. Sprediķi, kuri aicinātu apzināties savu grēcīgumu, 
cīnīties ar veco, miesīgo cilvēka dabu, sava lepnā, augst -
prātīgā „Es” krustā sišanu, dara cilvēkus piesardzīgus un 
atbaida nevis pievelk. Dieva tautas vidū vērojama arvien 
lielāka garīgā trūdēšana, jo visatļautība un nesodāmība 
rada ideālu augsni grēka izplatībai. Apzinoties to vai nē, 
mēs aizvien dziļāk grimstam ārējā dievbijībā un rituālā 
kalpošanā, kura cilvēku dvēseles vairāk iemidzina nekā 
sapurina un atdzīvina. 

Rodas iespaids, ka garīgs dziļums ir kļuvis nemo-
derns. Kristīgajās baznīcās arvien vairāk nostiprinās virs-
pusīgums. Vēl pāris desmitgades atpakaļ no katedrām 
visai bieži varēja dzirdēt brīdinājumu par neielaišanos 
kompromisā ar grēku, par Dieva tautas garīgo atsalšanu, 
par nepieciešamību būt nomodā, jo cilvēku pievilšanas no 
ļauno garu puses vairojas par okultu atkarību un apsēstību 
pat baznīcas cilvēku vidū, par gaidāmajiem pēdējo laiku 
notikumiem, par vienotības saglabāšanas svarīgumu, lai 
varētu atvairīt un izjaukt sātana nodomus. Tagad mēs dzir-
dam tikai par Dieva mīlestību un žēlastību, to, ka Tas 
Kungs mūs mīl, lai kādi mēs būtu, ka glābšana mums ir 
garantēta, jo esam izredzētie, ka nevajag satraukties par 
saviem grēkiem, pat ja mēs tos nevaram uzvarēt, jo Dievs 
tik un tā ir Uzvarētājs. Viņš nevēlas, lai mēs ciestu, sli-
motu, būtu trūkumā. Īsāk sakot – Debesu Tēvs visu to 
vienkārši nevar pieļaut, jo pārāk stipri mūs mīl. 

212



Protams, runāt par Dieva mīlestību un Viņa vareno žē-
lastību ir pareizi, jo Tas Kungs patiesi tāds ir. Kļūda vien 
tajā, ka šādi sprediķi bieži kļūst vienpusīgi un rada cilvēkā 
nepareizu priekšstatu par Viņu. 2. Mozus grāmatā Dievs pats 
dod Savu raksturojumu: „Tas Kungs, Tas Kungs, apžēlošanās 
un žēlastības Dievs, pacietīgs un bagāts žēlsirdībā un uzticībā, 
Kas tūkstošiem saglabā žēlastību, piedod noziegumus, pār-
kāpumus un grēkus, bet arī neatstāj nevienu nesodītu, pie-
meklēdams tēvu grēkus pie viņu bērniem un bērnu bērniem 
līdz trešajam un ceturtajam augumam” (2.Moz. 34:6-7). 

Taču tieši par pēdējo mēs nemīlam runāt, koncentrē-
jot savu uzmanību uz to, kas ir patīkams un glaimo mūsu 
ausīm. Te arī rodas vēlēšanās padarīt savu kristieša dzīvi 
vieglu, ērtu un bezrūpīgu. Tajā ir daudz sprediķu par „lēto 
žēlastību” un apgalvojumi par bezgalīgo mīlestību, piedo-
šanu un apžēlošanu no Dieva puses. Saskaņā ar šādu pie-
eju atliek tikai ticēt Kristum, pieņemt Viņu par personīgo 
Glābēju, un glābšanas jautājums, mūžīgās dzīvības un De-
besu balvas jautājums kļūs pats par sevi saprotamu. Mūs-
dienu Labās vēsts sludinātāji sludina par Viņu kā Labdari, 
Kurš cenšas visiem palīdzēt. Mūsu reliģiozajās aprindās 
šāds Viņa tēls ir visai populārs. 

Ticīgajiem cilvēkiem no katedrām tiek sludināts 
daudz nomierinoša, iemidzinoša un ieaijājoša, kā rezultātā 
garīgais miegs ir ieguvis biedējošus apmērus. Šokējošs ir 
baznīcas vispārējais garīgais brieduma trūkums un snau-
dulība. Brīvība no grēka, ko dod mums Kristus, ir nomai-
nīta pret visatļautību – brīvību grēkot, bet tas nevienu 
nebiedē. Izzūd tikumība, arvien biežāk var dzirdēt par lau-
lības pārkāpšanas gadījumiem, netiklību, laulības šķiršanu 
Dieva bērnu vidū, bet tas nevienu vairs nešokē. Mantrau-
sības un materiālisma gars ir paverdzinājis ticīgos, bet arī 
tam atrodas attaisnojumi un izskaidrojumi. Sprediķu pār-
pilnībā par Dieva mīlestību, žēlastību un apžēlošanu reti 
iespējams izdzirdēt atgādinājumu par bijību Dieva priekšā. 
Bet ja tās nav, tad nav arī gudrības! 

Trīsas Tā Kunga priekšā ir kļuvušas par aizmirstu jē-
dzienu. Tikko grēkus nožēlojuši, neatdzimuši cilvēki kļūst 

213



par baznīcas locekļiem, jo svarīgs ir skaits nevis kvalitāte. 
Par ticīgo dzīves normu ir kļuvusi personīgā labuma mek-
lēšana, savtība, šķērdētāja gars, vēlēšanās visu iegūt viegli, 
bez pūlēm, uz sponsoru rēķina, arvien vairāk plaukstoša ne-
piesātināmība. Arvien dziļāks kļūst paaudžu konflikts: ve-
cajos izsauc neapmierinātību jauno uzvedība, bet jaunajiem 
ir pretīga tēvu un māšu liekulīgā kristietība. 

Evaņģelizācijas pasākumos galvenais uzsvars ir uz ārē -
jiem efektiem, uz to cilvēku skaitu, kas atgriežas un nožēlo 
grēkus un nevis uz to, lai analizētu patieso atgriešanās 
augļus, kuri ir kā rezultāts novadītajiem pasākumiem. Kris-
tīgajā presē var lasīt tikai par veiksmēm, labo, priecīgo – 
vienkārši visaptveroša eiforija. Uzdevumi... projekti... 
prognozes... plāni... It kā nekā negatīva mums vairs nav. 
Tā rezultātā lasītāji ir vienpusīgi un šauri informēti. Pro-
tams, skumji un rūgti ir runāt par tādām lietām, bet kur tu 
liksies. Tādēļ, ka mēs cenšamies noklusēt slikto, stāvoklis 
ne tikai nemainās uz labo pusi, bet paliek arvien sliktāks. 
Vai nebūtu labāk vērsties pie rūgtās patiesības nevis pa-
stāvīgi klausīties saldos melus! 

Kad Tas Kungs izveda Israēlu no Ēģiptes, Viņš aizlie-
dza tautai darīt tā, kā darīja ēģiptieši, no kuru vidus viņi iz-
gāja, kā darīja kānaānieši, kuru zemē viņiem bija jāieiet. 
Saviem bērniem Viņš teica: „Manas taisnās tiesas dariet un 
sargājiet Manus likumus, ka jūs pēc tiem staigājat. – Es esmu 
Tas Kungs, jūsu Dievs!” (3.Moz. 18:4). Šodien mēs, kris-
tieši, esam Dieva tauta. Viņš mūs ir izvedis no pasaules, dā-
vājot pilnīgi citu dzīvi. Bet vai tā tas mums realitātē ir? Cik 
daudz tagad ir Dieva bērnu, kuru dzīves rāda, ka, kaut gan 
viņi ir izgājuši no pasaules, tomēr joprojām turpina tajā dzī-
vot, visai maz atšķiroties no neticīgajiem? Pasaule dzīvo viņu 
vēlmēs, centienos, viņu aizraušanās un izklaidēs, uzvedības 
manierē, sarunās un apģērbā. 

Nereti no cilvēkiem, kuri nepazīst Dievu, mēs atšķira-
mies ar to, ka svētdienās apmeklējam dievkalpojumu un 
kādu dienu nedēļā piedalāmies Vārda pētīšanā, jauniešu 
vai lūgšanu sapulcē. Bet, izejot no tām, mēs ienirstam ik-
dienas dzīvē – tādā pašā, kāda tā ir neticīgajiem. Mūsu un 

214



viņu dienas līdz malām ir piepildītas ar niecību, tukšu laika 
pavadīšanu, kārtējiem uztraukumiem un neauglīgu pūlēša-
nos. Tāpat kā viņi mēs stundām sēžam pie televizora, pie-
pildot dvēseli ar bīstamu cienastu, nežēlojam ne laiku, ne 
naudu dažādiem vaļaspriekiem un hobijiem: datoriem, ma-
šīnām, vasarnīcām, pasaulīgām avīzēm, žurnāliem, grāma-
tām un daudz ko citu, kam ir pieķērusies mūsu sirds un kas 
pēc savas būtības ir elku pielūgšana. Savus atvaļinājumus 
mēs pavadām tāpat kā pasaules cilvēki, tāpat dusmojamies, 
esam sašutuši, apvainojamies, kašķējamies, runājam ļaunu 
un neieredzam. Vārda lasīšanai, lūgšanai, nošķirtībai un bū-
šanai kopā ar To Kungu, mums paliek arvien mazāk laika 
un vēlēšanās. No kurienes gan šeit var rasties spēks? 

Mēs sajūtam sevī garīgu pagrimumu un smagi nopūša-
mies, apzinoties, ka savā ticībā esam atsaluši, taču tālāk par 
šo fakta konstatāciju neejam, uzskatot, ka reiz viss nokārto-
sies un atrisināsies pats no sevi. Miegainība un slinkums ir 
dvēseles iekalis važās, padarot mūs par pusdzīviem kristie-
šiem. Mēs mierinām sevi ar to patiesību, ka no žēlastības 
esam pestīti ticībā uz Jēzu Kristu, aizmirstot, ka „...ticība 
bez darbiem ir mirusi” (Jēk. 2:26). Tai ir „jādarbojas pilnīgi” 
mūs izmainot un veidojot mūsos „jaunu radību Kristū”. Taču 
mēs esam pārāk kūtri, lai no savas puses pieliktu kādas 
pūles, jo esam pārliecināti, ka mūsu vietā to izdarīs Dievs. 

Medicīnā ir tādi jēdzieni kā distrofija un muskuļu atro-
fija, kurām ir vairāki iemesli. Viens no tiem ir bezdarbība, 
nepietiekama slodze vai pilnīgs kustību trūkums vienā vai 
kādā citā ķermeņa daļā, kas noved pie vārguma un atsevišķu 
ķermeņa daļu, vai visa ķermeņa nekustīguma. 

Kaut kas līdzīgs var notikt arī garīgajā dzīvē. Vienal-
dzība, apātija, bezdarbība un viltus miers noved pie garīga 
atslābuma un pamiršanas gan katru atsevišķu ticīgo, gan kris-
tietību kopumā. Un šeit nav vainīgs Evaņģēlijs, kas sludina 
glābšanu caur labiem darbiem vai pilnīgu raksturu. Runa ir 
par tās ticības uz Jēzu Kristu īstenošanu dzīvē, kura ir dzīva 
un parādās mīlestībā, nevis vārdos, bet darbos. Tādēļ, ka 
mūsu ticību redz tikai vārdos, ne darbos, daudzi pasaules cil-
vēki novēršas no mūsu Labās Vēsts sludināšanas. 

215



Mūsu uzvedība un rīcība mēdz būt tik tālu no svētuma, 
ka tajos, kuri vispār nepazīst Dievu, tā izsauc izbrīnu un ne-
sapratni. Tādēļ nav jābrīnās, ka, skatoties uz mums, daži no 
viņiem ar izsmieklu saka: „Ja jūs esat Dieva bērni, tad mēs 
arī. Ja jūs būsiet glābti, tad, kopā ar jums, arī mēs, tādēļ, ka 
mūsu dzīve ne ar ko neatšķiras no jūsējās”. 

Jēzus, vēršoties pie Saviem skolniekiem, teica: „Jūs esat 
zemes sāls... Jūs esat pasaules gaišums...” (Mt. 5:13-14). 
Toreiz tas tiešām tā bija. Jēzus sekotāji, lai kur viņi būtu, ar 
savām dzīvēm nesa Dzīvā Evaņģēlija gaismu. Pirmapustuļu 
baznīcas laikā Jēzus ticīgajiem bija visa viņu dzīve, pats 
galvenais un vienīgais, ko viņi augstu vērtēja. Viņa dēļ viņi 
bija gatavi iet nāvē. Bet mēs Viņam kalpojam tradīcijas pēc, 
un tuvību ar Viņu meklējam tikai tad, kad mums ir grūti. Tad 
Viņš mums ir īpaši nepieciešams. Tāda pieeja ir nekas cits 
kā patērētāja kristietība, kura nekādā veidā nav salīdzināma 
ar to liesmojošo mīlestību, kas caur pirmajiem kristus seko-
tājiem izpaudās ticības darbos un svētā dzīvē. 

Atvieglots, novienkāršots, virspusīgs Evaņģēlijs, kurš 
neprasa nekādu piepūli, bet garantē glābšanu, protams, ir ne 
tikai viegli uzņemams, bet arī plaši un ātri izplatās. Tas labi 
patīk mūsu miesīgajai, cilvēciskajai dabai, jo it visā tai pie-
kāpjas. Tajā nav ciešanas un bēdas, nav bezkompromisa 
cīņas ar grēku, nav nomiršana savam „Es”, līdz ar Kristu 
sevi sitot krustā. Nevajag ne sevi aizliegt, ne pazemoties, ne 
sevi disciplinēt, nav sirdsapziņas pārmetumu, vainas apziņas 
un bailes soda priekšā. Tajā viss ir vienkāršs un viegli sa-
protams. Viss ir tik žilbinoši un priecīgi gan te – uz zemes, 
gan, protams, tur – gaidāmajā mūžībā. 

Tādā kristietībā tu saņem visu, ko vēlies, un pieliktās 
pūles ir minimālas. Bet, kur ir tiekšanās pēc vieglas, virspu-
sējas ticības, tur noteikti būs vēlēšanās skaisti dzīvot. Jo pa-
saule ir tik jauka un kārdinoša. Dažus kristiešus tas tik ļoti 
pievelk, ka esot nodalīti no tā, viņi jūtas apzagti. Tādēļ jau 
viņu dzīve rit pēc principa: „gan mūsējiem, gan jūsējiem”. 
Tā, lai uz zemes viss būtu un debesīs arī neko nepazaudētu. 
Savā tieksmē pēc pasaules viņi nedomā par to, ka tā sastāv 
tikai no fasādes. Pasaules piedāvātās izklaides un baudas ir 

216



virspusējas un pārejošas. Tās nedod patiesu prieku un ap-
mierinātības sajūtu. Baudot tās aicinošos augļus, cilvēks sevi 
nolemj rūgtām sekām. 

Brīžiem liekas, ka daudziem kristiešiem vispār neek-
sistē Tā Kunga vārdi Bībelē: „Ja kāds grib Man sekot, tad 
tāds lai aizliedz sevi, ikdienas ņem uz sevi savu krustu un 
staigā Man pakaļ. Jo, kas savu dzīvību gribēs izglābt, tam tā 
zudīs, bet, kas savu dzīvību Manis dēļ zaudēs, tas to izglābs 
(Lk. 9:23-24). Mierinājuma un viegli aizsniedzamas izre-
dzētības un glābšanas ieaijāta, Dieva tauta guļ letarģiskā 
miegā vai garīgā komā, kas līdzinās stāvoklim, kad ir ie-
ņemta pārāk liela narkotiku deva vai spēcīgi nomierinoši 
līdzekļi, vai miega zāles. Tā guļ bīstamā, neveselīgā miegā 
un vispār nevēlas no tā atmosties. 

Tādā stāvoklī esot, protams, nav sevišķi patīkami no 
kāda nemiera gara un Dieva atbalstītāja, kuram nav, kur likt 
savus spēkus, saņemt dunku sānos. Mums patiktu, ka mūsu 
garīgajā snaudā mūs neviens netraucētu. Mums pieņema-
mākas ir saldās runas par mīlestību, žēlastību un garīgo 
mieru. Tādēļ, viss, kas atmodina mūsu sirdsapziņu un liek 
apšaubīt glābšanas neapšaubāmību, mūsos izsauc vētraini 
negatīvu reakciju, jo izjauc mākslīgi radīto dvēseles mājī-
gumu un patīkamo, atslābinošo garīgo slinkumu. Tā mēs 
aizmirstam, ka neesam sūtīti šajā pasaulē, lai tīksminātos 
par atdusu, bet tādēļ, lai ar savām dzīvēm rādītu Kristu un 
darīt visu, lai uz zemes celtu Viņa Baznīcu. Taču šis aici-
nājums mums vairs nav galvenā rūpe. Mums gribas izman-
tot laiku, lai dzīvotu savam priekam. 

Tikai tā nav ne tā dzīve, ne tas Kristus, ne tas Evaņģē-
lijs, kuru kādreiz sludināja patiesie Tā Kunga mācekļi. Pē-
teris un Stefans nebaidījās Dieva tautai teikt rūgto patiesību: 
„To Dievs pēc Sava lēmuma un paredzes nodevis, un jūs 
Viņu ar noziedznieku rokām esat piekaluši pie krusta un no-
nāvējuši... Tad lai viss Israēla nams zina un nešaubās, ka 
Dievs Viņu ir darījis par Kungu un Kristu, šo pašu Jēzu, ko 
jūs esat situši krustā... Jūs, stūrgalvji, ar nešķīstām sirdīm un 
nedzirdīgām ausīm, jūs vienmēr pretojaties Svētajam 
Garam, kā jūsu tēvi, tā arī jūs. Kuru no praviešiem jūsu tēvi 

217



nav vajājuši? Viņi nonāvējuši tos, kas iepriekš sludinājuši 
Taisnā nākšanu, Kura nodevēji un slepkavas jūs tagad esat 
kļuvuši, jūs, kas bauslību no eņģeļu rokām esat dabūjuši un 
neesat sargājuši” (Ap.d. 2:23, 36; 7:51-53). 

Lasot tādas iepriekšējo Evaņģēlija sludinātāju uzrunas, 
var pabrīnīties par viņu bezbailību. Izskatās, ka viņi nesa -
traucās par to, ko tādas runas var maksāt. Lai Dieva tautai 
pasniegtu Dieva patiesību, lai cik šokējoša tā būtu, viņi bija 
gatavi atdot savas dzīves un dzīvības. Tagad bailes pazaudēt 
iesildītu vietiņu, savu autoritāti, algu un augstākstāvošās va-
dības labvēlību, savažo sludinātāju mutes, un liek viņiem 
pielāgoties vispārējam viedoklim. 

Toreiz, kad ļaudis dzirdēja atmaskojošos vārdus „tie sā-
pīgi ķēra viņu sirdis, un tie sacīja uz Pēteri un citiem apus-
tuļiem: „Brāļi, ko lai mēs darām?” (Ap.d. 2:37). Tādas 
sludināšanas rezultāts bija masveida atgriešanās un grēku 
nožēla. Tagad cilvēki mierīgi un kārtīgi, visbiežāk tradīcijas 
pēc, nāk uz baznīcu, klausās svētrunas, kuras pārliecina 
viņus par glābšanu, un aiziet, ar tām pašām neizmainītajām, 
savos grēkos iesīkstējušajām sirdīm, un turpina dzīvot, kā 
dzīvojuši. Pētera aicinājumam: „Atgriezieties no grēkiem,... 
lai jūs dabūtu grēku piedošanu!” – bija tik satriecoša iedar-
bība uz klausītājiem, ka tūkstoši atgriezās pie Kristus, kris-
tījās, pastāvēja apustuļu mācībā un sadraudzībā, maizes 
laušanā un lūgšanās, „...slavēdami Dievu, un viņi bija iere-
dzēti visā tautā” (Ap.d. 2:38; 40; 41; 47). Mūsdienās par sa-
sniegumu tiek uzskatīts, ja gada laikā dažas dvēseles 
atgriežas pie Tā Kunga. 

Apustuļu Darbos, lasot par Tā Kunga mācekļu vīriš-
ķību, neviļus nāk prātā vēl kāds bezbailīgs patiesības slu-
dinātājs – Jānis Kristītājs. Viņš, kurš bija Dieva sūtīts, lai 
sludinātu cilvēkiem par viņu Glābēja atnākšanu uz šīs 
zemes, nepazina baiļu un savās runās neizmeklēja skaistus 
vārdus, sacīdams: „Atgriezieties no grēkiem, jo Debesu 
valstība ir tuvu klāt pienākusi... Jūs odžu dzimums, kas 
jums norādījis, kā izbēgsit nākamai dusmībai? Tad nu ne-
siet patiesus atgriešanās augļus un nesāciet pie sevis sacīt: 
Mums ir Ābrahāms par tēvu! Jo es jums saku: Dievs spēj 

218



no šiem akmeņiem radīt Ābrahāmam bērnus! Jau cirvis 
pielikts kokiem pie saknes: katru koku, kas nenesīs labus 
augļus, nocirtīs un iemetīs ugunī” (Mat. 3:2; Lk. 3:7-9). 

Kas Jānim Kristītājam deva tik daudz spēka un vīrišķī-
bas runāt to, kas bija cilvēkiem nepieciešams, neskatoties 
uz viņu stāvokli un personu? No kurienes šī bezbailība un 
autoritāte?! Kādēļ viņam bija tiesības vērsties pie klausī-
tājiem ar tiem vārdiem, kurus neviens cits neuzdrošinājās 
pateikt? Kas lika cilvēkiem pamest savus ierastos dievkal-
pojumus un doties garā ceļā karstajā tuksnesī, lai dzirdētu 
viņa sludināšanu? 

Nav nekādu šaubu, ka tie nebija ne Kristus priekšgājēja 
īpatnējais dzīves veids, ne dedzīgās runas, kas saviļņoja visu 
Palestīnu un pulcināja pie Jardānas ļaužu pulkus. Tā bija 
viņa dvēseles tīrība un svētais, nevainojamais raksturs. Šīs 
augstās garīgās vērtības neviens neredzēja ne farizejos, ne 
rakstu mācītājos, pat ne priesteros – tā laika augstākajos ga-
rīgajos kalpotājos. Pilnīga veltīšanās Dievam un nekas cits, 
ļāva Jānim Kristītājam droši atmaskot pasauli tās grēkos, ne-
tikumos un nolaidībā. Tieši šis bija tas, kas vilka Palestīnas 
iedzīvotājus pie jaunparādījušamies pravieša. Par viņa spre-
diķiem ieinteresējās ne tikai rakstu mācītāji, tautas vecajie 
un varas vīri, bet arī pats ķēniņš Hērods. 

Trīsdesmit gadus jauns cilvēks, kura dzīve ir taisna un 
tīra, kurš sludināšanai izvēlējies tuksnesīgos Jardānas kras-
tus, nevis Jeruzālemi – visus vedina uz domām: „Kas viņš 
ir? Vai ne Kristus?” Viņa neuzpērkamais taisnīgums, nepa-
rastā drosme un uzdrīkstēšanās vareni ietekmēja tūkstošiem 
cilvēku, kuri nāca pie viņa. Viņi sūdzēja grēkus, kristījās Jar-
dānā un sāka jaunu dzīvi, gaidot Mesijas atnākšanu. 

Par kādu lielisku un atkārtošanas vērtu piemēru var kļūt 
šis īstena Dieva kalpa tēls kristiešiem, sevišķi sludinātājiem, 
evaņģēlistiem, misionāriem, mācītājiem un citiem Labās 
Vēsts sludinātājiem! Ja Jānim Kristītājam būtu bijušas garī-
gas nepilnības, grēki un netikumi, ja būtu manīta amorāla 
uzvedība no viņa puses, cenšanās iedzīvoties un sava labuma 
meklēšana, nevienam pat prātā neienāktu doties šai garajā 
un grūtajā ceļā, lai pajautātu, vai viņš ir Kristus! Šis cilvēks 

219



neatkāpās ne soli no sava aicinājuma, būdams tam uzticīgs 
visu savu mūžu, līdz pat savai mocekļa nāvei. Viņš droši at-
maskoja jūdu tautu tās grēkos, atklāja priesteru, vecajo, fa-
rizeju un rakstu mācītāju nepilnības. Pat ķēniņa Hēroda 
priekšā viņš neizlikās, bet teica tieši: „Tev neklājas, ka tev 
ir tava brāļa sieva” (Mk.6:18). 

Šodien Dieva kalpi netiek vajāti. Pagājuši tie laiki, kad 
par Evaņģēlija sludināšanu viņus meta cietumā vai izsūtīja. 
Sirdsapziņas brīvība visur ir iekarojusi sev vietu, ar izņēmu-
miem dažās valstīs. Taču ticības brīvība vēl nenozīmē 
pašas kristietības brīvību! Mūsdienās sludinātāji neatmasko 
tautu tās grēkos. Tas nenotiek vai nu aiz bailēm zaudēt po-
pularitāti, vai tādēļ, ka, nedzīvojot pēc Rakstiem, viņiem 
vienkārši nav morālas tiesības to darīt. Ja tu nedzīvo tā, kā 
māci dzīvot citus, tad tu vienkārši bezkaunīgi melo. 

Saskaņā ar Dieva Vārdu kristieši ir īpaša tauta, svēta, 
izredzēta un nošķirta no pasaules. Apustulis Pēteris par to 
ir teicis tā: „Bet jūs esat izredzēta cilts, ķēnišķīgi priesteri, 
svēta tauta, Dieva īpašums, lai jūs paustu Tā varenos dar-
bus, kas jūs ir aicinājis no tumsas Savā brīnišķīgajā 
gaismā” (1.Pēt. 2:9). Patiesi, brīnišķīgi vārdi, vai ne? Un 
šim lieliskajam raksturojumam vajadzētu attiekties arī uz 
mums. Ja gribam būt godīgi, tad ir jāatzīst, ka daudzu mūs-
dienu „izredzēto” dzīvēs šīs īpašības ir tik maz pamanā-
mas, ka viņi paši sen ir zaudējuši vēlēšanos „paust Tā 
varenos darbus”. Kā gan sev var piešķirt titulus „svēts”, 
„izredzēts”, ja ikdienas dzīve, kas maz atšķiras no pasau-
les, to neapstiprina? Bet, pamatā tieši no tādiem kristiešiem 
taču sastāv mūsu baznīcas, kuras ir kļuvušas pasaulei ne-
pievilcīgas. Vai gan tas ir brīnums, ka to rindas nevis pa-
pildinās, bet arvien vairāk tukšojas! 

Šāda katra atsevišķa kristieša ticības lejupslīde izraisa 
kristietības sabrukumu vispār, un tas ir pirmais un galvenais 
iemesls pēdējo laiku baznīcas garīgajā nespēkā. 

Bet arī tas vēl nav viss. Vēršoties pie saviem sekotā-
jiem Jēzus reiz teica: „No tam visi pazīs, ka jūs esat Mani 
mācekļi, ja jums būs mīlestība savā starpā” (Jņ. 13:35). 
Bet vēlāk, pirms krustā sišanas Viņš lūdza Debesu Tēvu: 

220



„...Svētais Tēvs, uzturi tos Savā Vārdā, ko Tu Man esi devis, 
lai viņi ir viens, itin kā Mēs... Lai visi ir viens, itin kā Tu, 
Tēvs, Manī, un Es Tevī, lai arī viņi ir Mūsos, lai pasaule 
ticētu, ka Tu Mani esi sūtījis” (Jņ. 17:11, 21). 

Tomēr, neskatoties uz to, kristiešiem visos laikos, tieši 
mīlestības un vienotības trūkums bija pati lielākā un neatri-
sinātākā problēma. Saucoties viena un tā paša Glābēja vārdā, 
viņi nespēja izpildīt Viņa pavēli un vēlēšanos, tā liekot sevi 
kaunā bezdievju priekšā. Tādēļ kādam melnādainajam pa-
gānam bija taisnība, kad viņš misionāram, kurš vēlējās pie-
vērst viņu ticībai, teica; „Mēs mīlam Kristu, bet nemīlam 
kristiešus. Lai viņi mums parāda, ka Jēzus viņus ir iemācījis 
mīlēt vienam otru, tad mēs noticēsim, ka jūsu Dzīvais Dievs 
ir labāks par mūsu cietsirdīgajiem elkiem”. 

Ar savu tieši mērķī trāpīto izteikumu šis afrikānis 
atklāja pašu sāpīgāko un strutojošo mūsdienu kristietības 
brūci – mīlestības un vienotības trūkumu ticīgo starpā, 
un tas ir otrs, svarīgākais iemesls baznīcas garīgajai bez-
spēcībai. Patiesi, ir tik daudz dažādu kristīgu novirzienu 
un konfesiju, kas apgalvo, ka viņi seko Tam Kungam, un 
viņiem ir patiesība, bet savā starpā īsteno sīvus doktrinālos 
karus, aizmirstot, ka Patiesība vieno nevis šķir. Kāds gudrs 
Dieva vīrs, misijas „Bībeles radio klase” prezidents Mar-
tins de Gans šajā sakarā ir teicis tā: „Mūsu baznīcas sav-
starpējās nesaskaņas līdzinās asiņainiem kariem starp 
ciltīm un klaniem. Tur asinsatriebība bija dzīves likums. 
Neatriebties nozīmēja būt gļēvulim. Tādēļ vienas nāves 
dēļ nereti ar savām dzīvībām maksāja desmitiem citu cil-
vēku. Mūsu starpkonfesionālās baznīcas un ģimenes „vie-
tējās nozīmes cīņas” izbeigsies tikai tad, kad kristieši sev 
atradīs kaut ko pievilcīgāku par apmainīšanos ar sitieniem. 
Kad sapratīsim, ka, mūžīgā kara stāvoklī, mēs paši sev 
atņemam prieku un daudzas citas svētības, esot kristīgā sa-
draudzībā, tad atriebība un cīņa par tā saukto „patiesību”, 
zaudēs mums savu pievilcību. Ja aizdomājamies, tad iz-
rādīsies, ka mūsu vēlēšanās atbildēt uz sitienu ar sitienu, 
apvainojumam ar apvainojumu neko labu mums nedod. 
Par sevi atriebjoties, mēs varbūt uz brīdi saņemsim kādu 

221



gandarījumu, bet nekad neiegūsim savās sirdīs mieru. 
Mūsu ļaunie vārdi, nevērīgās piezīmes, kas adresētas 
kādam, ir izdevīgi tikai sātanam. Bet viņam ir tikai viens 
mērķis – mūs iznīcināt. Kādēļ gan būtu jāmaksā tik augsta 
cena par mūsu iegribām? Vai nebūtu pareizāk piedot sa-
viem pāridarītājiem, uzklausīt „citādi domājošos” un pa-
sniegt viņiem sadraudzībā roku. Tas ir daudz labāk par 
atriebību un doktrinālo cīņu!” 

Ko te vēl var piebilst? Kad ticīgie karo ar saviem brā-
ļiem un māsām Tai Kungā, diezin vai viņiem ir miers ar De-
besu Tēvu. Ne velti Dieva Vārds mūs brīdina, sakot: „Bet, 
ja jūs savā starpā kožaties un ēdaties, tad pielūkojiet, ka jūs 
cits citu neaprijat!” (Gal. 5:15). Kaut visi to labi zinām, taču 
nopietni to neuztveram. Baznīcas naidojas un dalās savu 
dogmātisko jautājumu dēļ, dažādu Rakstu vietu skaidrojumu 
dēļ par to, kādā veidā un stilā tiek novadīts dievkalpojums. 
Vieni ir par tradicionālām kalpošanas formām, citi pieprasa 
pāriešanu uz mūsdienīgām. Un ticība Kristum mūs nespēj 
apvienot vienā veselā – Tam Pašam Glābējam, Kurš nomira 
par mums visiem, Kurš pie krusta izlēja Savas dārgās Asinis. 
Esot viena Tēva bērni, jautājumos, kuriem nav nekāda sa-
kara ar mūsu glābšanu, mēs garīgi sitamies līdz nāvei! 

Kristus sekotāji vienmēr bija pakļauti šīm briesmām. 
Ne velti reiz Kristus brīdināja Pēteri: „Sīmani, Sīmani, redzi, 
sātanam ļoti iegribējies jūs sijāt kā kviešus. Bet Es esmu lū-
dzis par tevi, lai tava ticība nemitētos. Un, kad tu atgriezīsies, 
tad stiprini savus brāļus” (Lk. 22:31-32). Ir pagājuši gad-
simti, bet tā tas ir palicis līdz šai dienai. Arī tagad cilvēku 
dvēseļu ienaidnieks pieliek visas pūles, lai saplosītu, sadalītu 
un izkaisītu Dieva bērnus. Tā nu apustuļa Pētera vārdi paliek 
aktuāli arī šodien: „Esiet skaidrā prātā, esiet modrīgi! Jūsu 
pretinieks – velns staigā apkārt kā lauva rūkdams un meklē, 
ko tas varētu aprīt” (1.Pēt. 5:8). 

Cik nožēlojami izskatās mūsu kristietība, ja mēs paze-
mojam un runājam ļaunu viens par otru, „piespriežam” sa-
viem tuvākajiem bojāeju, kritizējam un nosodām, nesam 
sirdīs aizvainojumus un ļaunu rūgtumu, tajā pašā laikā uz-
skatot sevi par glābtiem un staigājošiem patiesībā, balstot 

222



savu pārliecību tikai tajā, ka reiz esam nožēlojuši savus grē-
kus un pieņēmuši To Kungu par savu Glābēju! Ticot, bet 
turpinot dzīvot kā iepriekš – bezdievja dzīvi, kas maz at-
šķiras no tās, ko dzīvojām kādreiz, mēs kļūstam par Dieva 
bērniem tikai vārda pēc. Kāds labums no tā, ka esam at-
griezušies un pat devuši solījumu Dievam, ja turpinām 
domāt, darboties, reaģēt un rīkoties tieši tāpat, kā darījām to 
kādreiz?! „...nedzīva ir ticība bez darbiem” – saka Dieva 
Vārds (Jēk. 2:26). Ja mēs to neīstenojam dzīvē, tad visai drīz 
tā kļūst tikai par ārēju formu. Pārliecība par pestīšanu, kas 
balstīta tikai priekšstatā, mūžībā var beigties ar visai rūgtu 
un nepatīkamu vilšanos. Iespējams, ka tikai tur noskaidro-
sies, kurš ir bijis patiesa Kristus avs, un kurš ir āzis, kurš 
maskējas par avi. 

Mateja evaņģēlijā ir rakstu vieta, kas liek aizdomāties, 
varbūt pat pārskatīt savu pārliecību par glābšanu. Tur ir 
teikts tā: „Un visas tautas tiks sapulcētas Viņa priekšā; un 
Viņš tās šķirs, kā gans šķir avis no āžiem, un liks avis pa 
Savu labo, bet āžus pa kreiso roku. Tad Ķēniņš sacīs tiem, 
kas pa labo roku: Nāciet šurp, jūs Mana Tēva svētītie, ie-
mantojiet Valstību, kas jums ir sataisīta no pasaules iesā-
kuma. Jo Es biju izsalcis, un jūs esat Mani paēdinājuši; Es 
biju izslāpis, un jūs esat Mani dzirdinājuši; Es biju sveši-
nieks, un jūs esat Mani uzņēmuši. Es biju pliks, un jūs esat 
Mani apģērbuši; Es biju slims, un jūs esat Mani apmeklējuši; 
Es biju cietumā, un jūs esat nākuši pie Manis. Tad taisnie at-
bildēs Viņam un sacīs: Kungs, kad mēs esam Tevi redzējuši 
izsalkušu un Tevi paēdinājuši? Vai izslāpušu un Tevi dzirdi-
nājuši? Kad mēs esam Tevi redzējuši kā svešinieku un Tevi 
uzņēmuši? Vai pliku un Tevi apģērbuši? Kad mēs esam Tevi 
redzējuši slimu vai cietumā un nākuši pie Tevis? Tad Ķēniņš 
tiem atbildēs un sacīs: patiesi Es jums saku: ko jūs darījuši 
vienam no šiem Maniem vismazākajiem brāļiem, to jūs esat 
Man darījuši. Tad Viņš sacīs arī tiem, kas pa kreiso roku: 
eita nost no Manis, jūs nolādētie, mūžīgā ugunī, kas sataisīta 
velnam un viņa eņģeļiem. Jo Es biju izsalcis, un jūs neesat 
Mani paēdinājuši; Es biju izslāpis, un jūs neesat Mani dzir-
dinājuši. Es biju svešinieks, un jūs neesat Mani uzņēmuši; 

223



Es biju pliks, un jūs neesat Mani apģērbuši; Es biju slims un 
cietumā un jūs neesat Mani apmeklējuši. Tad tie arīdzan 
Viņam atbildēs un sacīs: Kungs, kad mēs esam Tevi redzē-
juši izsalkušu, vai izslāpušu, vai kā svešinieku, vai pliku, vai 
slimu, vai cietumā un neesam Tev kalpojuši? Tad Viņš tiem 
atbildēs un sacīs: patiesi Es jums saku: ko jūs neesat darījuši 
vienam no šiem vismazākajiem, to jūs arīdzan Man neesat 
darījuši. Un tie ieies mūžīgā sodībā, bet taisnie mūžīgā 
dzīvībā” (Mt. 25:32- 46). 

Kā var lasīt šajos vārdos, tad Tas Kungs par mums 
spriež citādāk nekā mēs. Viņa glābšanas kritērijs ir pavi-
sam cits, ne tas, kas mums liekas galvenais. Mūžībā par 
„svētīgiem” tiks nosaukti tie, kuri uz zemes sevi par tā-
diem neuzskatīja, bet tie, kuri bija pilnīgi pārliecināti par 
savu glābšanu, tiks nosaukti par „nolādētiem” un nonāks 
mūžīgā pazušanā. Ne par velti Dieva Vārds mūs brīdina: 
„Ne ikkatrs, kas uz Mani saka: Kungs! Kungs! – ieies De-
besu valstībā, bet tas, kas dara Mana Debesu Tēva prātu. 
Daudzi uz Mani sacīs tanī dienā: Kungs! Kungs! Vai mēs 
Tavā Vārdā neesam nākošās lietas sludinājuši, vai mēs 
Tavā Vārdā neesam velnus izdzinuši, vai mēs Tavā Vārdā 
neesam daudz brīnumu darījuši? Un tad Es tiem aplieci-
nāšu: Es jūs nekad neesmu pazinis; eita nost no Manis, jūs 
ļauna darītāji” (Mt. 7:21-23). 

Tātad zināt To Kungu, piesaukt Viņa vārdu un darbo-
ties Viņa vārdā – nenozīmē būt Dieva bērnam. Par „ļauna 
darītājiem” var kļūt arī saucoties par Dieva bērnu. Jūsu kris-
tietības patiesumu nosaka tikai viens kritērijs – Dieva gribas 
pildīšana, un par to Svētie Raksti runā ļoti skaidri: „Jo tāda 
ir Dieva griba – lai jūsu dzīve būtu svēta...” – tālāk seko ap-
raksts, kas ar to tiek domāts, tai skaitā arī; „...Nevienam 
nebūs savam brālim pāri darīt vai to izmantot kādā lietā, jo 
Tas Kungs ir atriebējs visās šinīs lietās...” (1.Tes. 4:3-11). 
Svētoties – tas nozīmē, līdz ar Kristu tapt piesistam krustā, 
un to nevar izdarīt bez sava „Es” nonāvēšanas, bet tieši to 
izdarīt mums ir visgrūtāk. 

Brīžiem var brīnīties, kā Dievs ar savu praviešu mutēm 
raksturojis tos, kas sevi uzskatīja, un, spriežot cilvēcīgi, bija 

224



Dieva tauta. Pielīdzinot Israēlu izvirtušajiem Sodomas un 
Gomoras iedzīvotājiem, Tas Kungs vēršas pie viņiem šādi: 
„Kam Man vajadzīgi jūsu daudzie kaujamie upuri? – saka 
Tas Kungs. „Man ir apnikuši jūsu aunu un baroto teļu de-
dzināmie upuri, Man netīk jēru un āžu asinis. Kad jūs nākat 
rādīties Manā priekšā, kas tad no jums prasa, lai jūs samīdāt 
Manus pagalmus? Nenesiet Man vairs veltīgo un liekulīgo 
ēdamo upuri, to kvēpināmā smarža ir negantība un iedveš 
Man riebumu. Es neieredzu un nevaru ciest jūsu jaunajos 
mēnešos un sabatos noturamās svētku sapulces, jo tās ir gan 
krāšņas un svinīgas, bet tai pašā laikā bezdievības pilnas! Es 
ienīstu jūsu jaunos mēnešus un jūsu gadskārtējos svētkus, 
tie Man ir par nastu, tie Man kļuvuši neciešami! Kad jūs 
paceļat savas rokas, Es apslēpju Savas acis no jums, un, 
lai cik daudz jūs arī lūgtu, Es jūs tomēr neuzklausu, jo jūsu 
rokas ir aptraipītas asinīm. Mazgājieties, šķīstaities, pār-
trauciet savus ļaunos darbus Manu acu priekšā! Mitieties 
ļaunu darīt! Mācieties labu darīt, meklējiet taisnību, palī-
dziet apspiestajiem, stājieties pretī varmācībai, piešķiriet 
pienācīgo tiesu bāriņiem, aizstāviet atraitni! Tad nāciet, 
turēsim tiesu, saka Tas Kungs. Kaut jūsu grēki arī būtu 
sarkani kā asinis, tomēr tie paliks balti kā sniegs; kaut tie 
arī būtu kā purpurs, tomēr tie kļūs kā vilna. Ja jūs būsiet 
Man padevīgi un paklausīgi, tad jūs baudīsit zemes svē-
tību. Bet, ja jūs pretosities un nepaklausīsit, būsit cietgal-
vīgi, tad zobens jūs aprīs, jo Tā Kunga mute to runājusi!” 
(Jes. 1:11-20). 

Pielūdzot savu Dievu, senos laikos Dieva bērni upurim 
pienesa dzīvniekus; – šodien mūsu upuri ir lūgšanas. Bet 
tikai kādas tās mums ir?.. vai arī mēs kā kādreiz Israēls vel-
tīgi nesamīdām Tā Kunga pagalmus?.. Svētais Dievs nevē-
lējās dzirdēt Israēla bērnu lūgšanas, jo viņu rokas bija 
„aptraipītas ar asinīm”. Šausmīgs secinājums, vai ne tā? Bet, 
vai arī mūsu rokas nav aptraipītas ar asinīm, ja ņem vērā 
Rakstos teikto, ka „Katrs, kas savu brāli ienīst, ir slep-
kava...”? (1.Jņ. 3:15). Israēls, par godu Dievam, rīkoja jauna 
mēness svētkus un ievēroja visus reliģiskos svētkus, bet 
Tas Kungs, zinot viņu netīrās, viltīgās un liekulīgās sirdis, 

225



nevarēja to ciest, nosaucot, par „netaisnību, bezdievību 
un slinkumu”. Kā jūs domājat, varbūt arī pie mums tas 
izskatās līdzīgi?.. 

Arī no Jeremijas lūpām nāk ne mazāk šokējošs Dieva 
tautas raksturojums. Viņš ar skumjām un sāpēm teica: „Kaut 
man būtu ceļinieka miteklis dziļi tuksnesī, tad es atstātu savu 
tautu un aizietu no tās! Jo tās locekļi visi ir laulības pārkā-
pēji, krāpnieku pūlis. „Viņi sasprindzina savu mēli kā 
stopu, ar meliem, ne ar patiesību viņi kļuvuši vareni un valda 
kā kungi pār zemi, jo tie dodas no ļaunuma uz ļaunumu, bet 
Mani tie nepazīst!” – saka Tas Kungs. „Sargaities ikviens no 
sava drauga un nepaļaujaties uz brāļiem! Jo katrs brālis krāpj 
un māna, un katrs draugs aprunā un apmelo. Tie apkrāpj cits 
citu un nerunā patiesību; viņu mēle pieradusi pie meliem, 
un viņi nopūlas rīkoties netaisni, viņi pat nevar citādi. Var-
mācība kraujas uz varmācību, roku rokā iet viltība un lieku-
lība. Tie negrib Mani pazīt!” – tā saka Tas Kungs. Tādēļ Tas 
Kungs Cebaots arī saka: „Redzi, Es tos kausēšu un dzidri-
nāšu! Jo ko Es citu lai daru ar savas tautas meitu? Viņu mēle 
ir nāvīga bulta, viņu mutes vārdi ir viltus. Ar savu tuvāku tie 
runā miermīlīgi, bet savā sirdī tam izliek valgus. Vai tad Es 
to lai nesodītu, saka Tas Kungs, jeb vai Es lai neatriebtos 
tādai tautai kā šī?” (Jer. 9:1-8). 

Vai nav tiesa, ka šāds Dieva tautas raksturojums pa-
tiesi šokē? Bet, vai tos pašus vārdus nevar attiecināt arī uz 
mums – mūsdienu kristiešiem? Vai tiešām mums atrastos 
vīrišķība pateikt, ka tādas lietas pie mums nav?! Diemžēl, 
ir. Pie tam ne tikai ir, bet plaukst un zeļ visapkārt. Un Dieva 
bērni tagad pārkāpj laulību ja ne darbos, tad domās, aiz-
mirstot, ka: „...ikviens, kas uzskata sievu, to iekārodams, 
tas ar viņu laulību jau ir pārkāpis savā sirdī” (Mat. 5:28). 
Kas attiecas uz mūsu mēli, pilnu indes, viltus, ļaunuma un 
melu, par to nav pat vērts runāt, jo faktiski katrā baznīcā 
un draudzē šis ļaunums ir gandrīz vai galvenā problēma. 

Visskumjākais visā ir tas, ka mēs tik ļoti esam piera-
duši pie savas remdenības, ka to vienkārši nepamanām. 
Kā Israēla tauta bija pārliecināta, ka dara visu, kā pienākas, 
tāpat mūsdienu kristiešiem liekas, ka viss ir kārtībā, katrā 

226



gadījumā izskatās diezgan labi. Lai gan ārēji varbūt tā 
arī ir. Pēc savas kārtības noris dievkalpojumi. Lieliski 
dzied kori. Noliktajā kārtībā noris lūgšanu stundas, brāļu 
tikšanās reizes, jauniešu, sieviešu, bērnu sapulces, sadzie-
dāšanās, evaņģelizācijas, semināri, konferences, kongresi 
utt. Liekas, par ko gan te žēloties, ja vien nebūtu viens bet: 
kristiešu dzīves un sirdis, neskatoties uz visām šīm akti-
vitātēm, praktiski nemainās. 

Apustuļa Jēkaba vēstulē ir vārdi, kas mums skan kā brī-
dinājums: „Bet esiet vārda darītāji un ne tikai klausītāji, paši 
sevi maldinādami” (Jēk. 1:22). Tajā informācijas pārbagā-
tībā, kas kristiešiem šodien ir pieejama, patiešām eksistē 
reāla iespēja piedzīvot šādu maldīšanos. Lielisks Svēto Rak-
stu zinātājs un daudzu grāmatu, kas skaidro Bībeles tekstus, 
autors, amerikāņu teoloģijas zinātņu doktors Viljams Mak-
donalds par to saka tā: „Domā, ka apmeklējot sapulces, kon-
ferences un seminārus, mēs darām Dieva darbu, ir ietverti 
lieliski maskēti meli. Mēs noklausāmies svētrunas un saru-
nājamies par to, kas mums jādara, un mūsu sirdī iezogas 
maldi, ka nu tagad mēs darām Viņa prātu. Patiesībā mēs cī-
tīgi cenšamies palielināt savu atbildību un nodarbojamies ar 
pašapmānu. Mēs esam pārliecinājuši sevi, ka esam garīgi, 
kaut patiesībā esam miesīgi, ka mēs augam, kaut patiesībā 
stāvam uz vietas, ka esam gudri, kaut patiesībā līdz smiek-
līgumam neprātīgi un dumji. Jēzus ir teicis, ka gudrs ir tas, 
kurš dzird Viņa vārdus un izpilda tos. Arī muļķis dzird Viņa 
vārdus, bet tas viņu nemudina uz rīcību. Ir daudz par maz 
vienkārši noklausīties sprediķi un ceļā uz mājām pateikt: 
„Cik labi sludinātājs to visu izskaidroja”. Daudz svarīgāk ir, 
atnākot mājās, pieņemt lēmumu dzīvot tajā patiesībā, par 
kuru sprediķī bija runa. Kāds ir teicis, ka labs sprediķis dod 
barību ne tikai prātam, sasildot sirdi un atmodinot sirdsap-
ziņu, bet arī liek gribai sākt darboties. Kādā baznīcā, pār-
traucot svētrunu tieši vidū, mācītājs pajautāja klausītājiem, 
par ko viņi dziedāja sapulces sākumā. Klusums. Tad viņš 
jautāja kādu Rakstu vietu viņi lasīja. Atkal klusums. Kādi 
paziņojumi tika nolasīti? Neviens nevarēja atcerēties. Cil-
vēki vienkārši spēlēja spēli – būt baznīcās. Tādēļ katram 

227



atnākušajam pirms dievkalpojuma sākuma vajadzētu uzdot 
sev jautājumus: „Kādēļ es atnācu? Vai es gribu, lai Dievs 
uzrunātu mani personīgi? Vai es darīšu to, ko Viņš man 
teiks?”. Nāves jūra ir nosaukta tā tādēļ, ka tajā nav nekādas 
dzīvības. Tajā ietek vairākas upes, bet neviena neiztek no 
tās. Arī mūsu dzīvēs informācijas pārbagātība bez tās pie-
lietošanas noved pie sastinguma. Tādēļ Tā Kunga jautājums 
attiecas tieši uz mums: „Ko jūs visi saucat mani par Kungu, 
bet nedariet to, ko Es jums saku”. 

Tas, draugi mīļie, ir tieši tā! Ja Dieva Vārds pārstāj 
mūsos būt dzīvs un tāds, kas darbojas mūsos, un ja tas 
nemaz neizmaina mūsu dzīvi, tad, regulāri apmeklējot baz-
nīcu, mēs tāpat kā Israēla tauta arī „veltīgi mīdām Tā 
Kunga pagalmu”. Viens godīgs kristietis, par to aizdomā-
joties, būdams sagrauzts par uzvaras trūkumu savā dzīvē, 
atcerējās pazīstamo fabulu par pavāru un kaķi Vasku, un 
trāpīgi izteica to savā četrrindē: 

Runāju par ticību, es runāju, 
Klausos visas svētrunas, ak, klausos es, 
Tikai Dieva liesmas manī nav, 
Pats kā Vaska klausos es un turpinu ēst. 
 
Piekritīsiet, ka ar daudziem no mums tā ir. Arī mēs katrā 

dievkalpojumā klausāmies par to, kādai ir jābūt mūsu dzīvei, 
bet no tā, diemžēl, nekas nemainās. Mēs turpinām dzīvot, 
kā dzīvojām, un grēkojam, kā agrāk grēkojām. Pie tam, dau-
dziem izdodas uzskatīt, ka viņiem viss jau ir un vairāk nav 
nekā tāda, uz ko tiekties. 

Šajā sakarā ļoti aktuāli ir Tā Kunga vārdi, kas reiz 
tika vērsti Lāodiķejas draudzei: „Tu saki: es esmu bagāts 
un man nevajag nenieka, bet tu nezini, ka tu esi nelaimīgs, 
nožēlojams, nabags, akls un kails” (Atkl. 3:17). Mūsu bē-
dīgajam stāvoklim ļoti atbilst apustuļa Pāvila vārdi korin-
tiešiem, kuri lepojās ar savu „garīgumu”: „Jūs jau gan esat 
tapuši bagāti un sākuši valdīt bez mums. Kaut jūs valdītu, 
ka arī mēs ar jums kopā varētu valdīt” (1.Kor. 4:8). Pilnā 
mērā to pašu varētu teikt arī par mūsdienu kristiešiem, no 
kuriem daudzi ir pārliecināti, ka viņiem ir viss un, lai nu 

228



kuram, bet viņiem gan ir atklāta Dieva patiesība. Katram 
tādam mūsdienu „lāodikietim” – pārliecinātam par savu 
„pareizo” kristietību šodien tāpat kā iepriekš skan atskurbi-
nošie Kunga vārdi: „Es tev došu padomu: pērc no Manis 
zeltu, uguns kvēlē kausētu, lai tu būtu bagāts, un baltas 
drēbes, lai tu apsegtos un tava kailuma kauns neatklātos, un 
acu zāles tavas acis svaidīt, lai tu kļūtu redzīgs. Jo, ko Es 
mīlu, tos Es pārmācu un pamācu, tad nu iekarsies un atgrie-
zies!” (Atkl. 3:18-19). Pati lielākā garīgā svētība ir sava nie-
cīguma un pilnīgas nabadzības apzināšanās. Un kamēr mēs 
nenonāksim šajā stāvoklī, Tas Kungs būs bezspēcīgs kaut 
ko izmainīt. Līdz tam brīdim, kamēr mēs būsim lepnības un 
neatkarības pārpildīti, iedomājoties, ka mums viss ir un vai-
rāk neko nevajag, Dievs neko nevarēs mums iedot, jo Viņa 
valstībā var ieiet tikai kā nabags. Tikai kļuvuši pavisam na-
badzīgi, iztukšoti un garīgi izbadējušies, mēs varēsim tapt 
Svētā Gara piepildīti. 

Un, patiesi, ja spriežam ar skaidru prātu, ar ko gan 
mums lepoties? Vai gan par mums var teikt, ka mēs šai pa-
saulei esam „gaisma” un „sāls”? Vai mēs esam tai kļuvuši 
par „pilsētu kalna galā”? Kuram no mums tagad ir tāda 
drosme kā Pēterim, lai kādam neticīgajam pateiktu: „Skaties 
uz mani” vai, izsakoties citādāk: „Seko manai ticībai un re-
dzēsi Glābēja Godību”? Nē, mēs drīzāk demonstrējam savu 
bezspēcību, ar to apkaunojot mūsu Kungu. Jo nav jau no-
slēpums, ka lielākajam vairumam kristiešu, pat tiem, kuri 
uzskata sevi par atdzimušiem, nav patiesas uzvaras pilnas 
dzīves. Tās rit ciešanās, nemierā, satraukumos, rūpēs, panī-
kumā un bezcerībā, ar kuriem tie netiek galā. Un pasaule 
taču to pamana. Un ne tikai pamana, bet nosoda kristiešus 
tieši tādēļ, ka viņu dzīvēs nav redzama Dieva klātbūtne un 
Svētā Gara spēks. 

Neviļus atmiņā nāk Rakstu vieta, kur ir stāstīts par to, 
kā kalpoja apustulis Pāvils, kurš bija apveltīts ar spēku no 
augšienes, un par tiem, kuriem tā spēka nebija, bet uzdroši-
nājās sekot viņa piemēram: „Dievs darīja neparastus brīnu-
mus ar Pāvila rokām, tā ka pat sviedru autus un priekšautus 
no viņa miesas uzlika neveseliem, un slimība tos atstāja, un 

229



ļaunie gari no tiem izgāja. Daži jūdu apkārt klejojošie garu 
izdzinēji uzdrošinājās Kunga Jēzus vārdu piesaukt pār tiem, 
kam bija ļauni gari, sacīdami: „Es jūs apsaucu tā Jēzus 
vārdā, ko Pāvils sludina.” Tie, kas to darīja, bija jūdu augstā 
priestera Skevas septiņi dēli. Bet ļaunais gars, atbildēdams 
viņiem, sacīja: „Jēzu es pazīstu un par Pāvilu es zinu; bet 
kas jūs tādi esat?” Un cilvēks, kurā ļaunais gars mājoja, tiem 
uzbruka un tos visus pievārēja, tā ka tiem kailiem un ievai-
notiem bija jābēg no šī nama” (Ap.d. 19:11-16). 

Interesanti, ka sātans ar apsēstā muti uzreiz salika 
visus punktus uz „i”, darot zināmu augstā priestera dēlu 
bezspēcības iemeslu. Jēzus viņu uzveicas Golgātā, no Pā-
vila viņš arī vairījās, tādēļ, ka viņam nebija daļas šajā cil-
vēkā, tātad arī varas pār viņu. Pat sviedru auti un priekšauti 
no viņa ķermeņa lika sātanam bēgt. Kādēļ? Tādēļ, ka šis 
Dieva kalpotājs zināja, ko nozīmē dzīvot dzīvi uzvarā, un 
to var secināt no viņa vārdiem: „Es mirstu ik dienu... situ 
krustā savu miesu... tā tad es skrienu ne kā uz ko nezi-
nāmu... es cīnos, ne kā gaisu sizdams...”. Sātanam nevarēja 
būt vara pār viņu ne caur nenomirušo „Es”, ne caur apslēp-
tiem grēkiem, ne caur neuzticību, kalpojot Tam Kungam. 
Apustulis Pāvils viņam bija nepieejams, jo savā dzīvē viņš 
līdzinājās Kristum. 

Pavisam cita lieta bija ar augstā priestera dēliem. Ļaunā 
gara izsmejošais tonis, vēršoties pie viņiem, runā pats par 
sevi. Ar šo izsmiekla pilno jautājumu: „Bet kas jūs tādi 
esat?..” viņš it kā tiem saka: „Kas jūs tādi, ka uzdrīkstaties 
man pavēlēt?! Lai nu kurš, bet es jau nu jūs zinu lieliski! 
Man tas neko nenozīmē, ka jūs skaitāties Dieva kalpi! Man 
ir labi zināmi jūsu netikumi un apslēptie grēki, kas man dod 
varu pār jums! Es jums tūdaļ parādīšu, kā negodāt to, kurš 
ir jūsu kungs!” Kādas bija sekas viņu „necieņai” pret sātanu, 
mēs jau zinām. Redziet, kas nosaka Dieva spēku, kas dara 
mūs nepieejamus tumsas valstībai? Tīra, svēta, uzvaroša 
dzīve pilnīgā vienotībā ar To Kungu. Ja mums tās nav, mēs 
kļūstam pasaulei un velnam par apsmieklu. 

Var tikai brīnīties, cik garīgi bezspēcīgi šodien ir kļu-
vuši kristieši. Dažādās teoloģiskās mācību iestādēs tiek 

230



gatavoti teologi, misionāri, evaņģēlisti, mācītāji, sludinātāji 
un citi garīgie darbinieki, taču viņu vidū ir grūti atrast kal-
potāju, kura lūgšanām būtu spēks, lai palīdzētu slimniekiem, 
okulti saistītiem un apsēstiem, kuru, diemžēl, mūsu draudzēs 
un kopienās ir ne mazums – visās kristīgajās konfesijās. 
Senos laikos Kristus mācekļi gāja pie cilvēkiem, sludinot 
Labo Vēsti, un viņiem bija spēks no augšienes. Kāpēc mums 
tā nav? Zināšanas par Dievu mums ir, bet Dieva spēka nav, 
vai labākā gadījumā spēka nepietiek. Lai cik rūgti tas būtu, 
bet jāatzīst, ka tas nav labs raksturojums pēdējo laiku cilvē-
kiem, un tas attiecas ne uz vienu citu kā tieši uz mums, at-
spoguļojot mūsu bēdīgo garīgo stāvokli: „izrādīdami ārēju 
svētbijību, bet tās spēku noliegdami...” (2.Tim. 3:5). 

Vēl viens iemesls mūsdienu baznīcas garīgai bezspēcī-
bai ir tas, ka patiesiem un uzticamiem Tā Kunga kalpiem 
nav Svētā Gara spēka. Daudzi jau ir samierinājušies ar šo 
faktu. Vieni to cenšas izskaidrot tā, ka nav tādu dāvanu, kā 
spēja dziedināt, darīt brīnumus, izdzīt ļaunos garus. Citi ir 
atraduši par labāku teikt, ka tāds spēks bija tikai apustuļu 
laikos, bet mūsu laikam Dievs to nav paredzējis. Patiesībā, 
Dieva spēka trūkumam mūsos iemesls ir mūsu nešķīstība, 
necienīga dzīve, kas nav saskaņā ar Svētajiem Rakstiem, bet 
kurai vajadzētu parādīties patiesā kristietī. 

Pēdējos gados baznīcās un draudzēs ir ienākusi savda-
bīga „mode” lūgt par atmodu. Nu ko, laba ideja. Taču, to 
darot mēs diemžēl bieži neapzināmies, ko tas mums no-
zīmē. Jo atmoda – tā ir garīga atjaunošanās un pilnīga dzīves 
pārmaiņa, tā ir jauna Dievišķās Dzīvības plūsma miesā, 
kurai draud briesmas nomirt. Tas ir process, kas Jēzus Kris-
tus draudzi atgriež pie pazaudētā svētuma, godības un vare-
nības. Bet tas nav iespējams, ja neapzinās savu grēcīgumu, 
garīgo saltumu un atkāpšanos no Dieva. Mums Tas Kungs 
ir ļoti vajadzīgs kā mūsu dvēseļu Dziedinātājs. Bet lai tu sa-
prastu, ka tev ir vajadzīgs Ārsts, vajag sevi atzīt par slimu. 
Ne velti Jēzus teica: „..Veseliem ārsta nevajag, bet slimiem” 
(Lk. 5:31). Bet tieši to mēs nevēlamies darīt. Mums tāda at-
zīšanās ir līdzvērtīga pašnāvībai. Lai vai ko, tikai ne to, jo, 
atzīstot sevi par garīgi atslābušu un spitālīgu, var aizbaidīt 

231



savus sekotājus, bet kaut ko tādu mēs vienkārši neesam spē-
jīgi pārciest. Bet no kurienes gan šīs bailes? Jēzus taču ne-
baidījās pazaudēt savus mācekļus. Reiz, kad daudzi bija 
Viņu atstājuši, Viņš tiešā veidā paprasīja: „Vai arī jūs gribat 
aiziet?”, uz ko Viņš dzirdēja atbildi: „Kungs, pie kā mēs 
iesim? Tev ir Mūžīgās Dzīvības vārdi” (Jņ. 6:67-68). Tātad 
dvēsele jūt, kur patiesi ir Dievs un pat pašos grūtākajos uz-
ticības pārbaudījumos tā neaizies. 

Taču pie mums mēdz būt pavisam citādāk. Lai varētu 
sev pievērst neticīgos un noturēt savas draudzes locekļus, 
mēs esam gatavi darīt vienalga ko, pat pielietojot pasaulīgas 
metodes. Spriediet paši, kāds sakars ir baznīcai ar skaļām 
reklāmas kampaņām Holivudas stilā, lai piesaistītu kristīgu 
organizāciju darbā augsti kvalificētus, bet neticīgus speciā-
listus, lai organizētu neskaitāmus pasākumus, kas vairāk lī-
dzinās šoviem, nekā evaņģelizācijas kalpošanai, ar visādiem 
trikiem un viltībām, lai pēc iespējas vairāk izspiestu naudu 
no cilvēkiem, kas viegli uzticas. Personības kultiem un da-
žādām muzikālām ekstravagancēm – piemēram, kristīgā 
roka koncertiem?! 

To pašu var teikt par šodienas kristiešu tik ļoti rakstu-
rīgo aizraušanos ar jautri izklaidējošiem pasākumiem un 
programmām. Pirmajā brīdī liekas, ka tam ir labs attaisno-
jums un izskaidrojums: jo tādā veidā ir vieglāk noturēt pie 
ticības kristīgo jaunatni, kā arī piesaistīt baznīcai neticīgos. 
Viltīgāku kā šo gājienu sātans laikam nevarēja izdomāt. Rā-
dīties Dieva bērniem „gaismas eņģeļa” izskatā – tas ir viņa 
pats smalkākais manevrs, ar kura palīdzību viņš jau ir īste-
nojis daudzas uzvaras. Jau 1900. gadā Čarlzs Sperdžins 
vienā no saviem rakstiem izteica satraukumu, pamanot šādu 
tendenci tā laika kristiešos. Kopš tā laika ir pagājuši vairāk 
nekā 100 gadu, un tas, kas toreiz bija tikko aizmeties, tagad 
zied kupliem ziediem. 

Šī izsmalcinātā sātana melu metode jau daudzus ir no-
vedusi maldos. Viss, kas pie mums nonāk skaistā, dievbijīgā 
iesaiņojumā, ne tikai neliek kļūt uzmanīgiem, bet pat pie-
velk. Jo mums tik ļoti gribas apvienot patīkamo ar lietderīgo, 
tā iegūstot no tā divkāršu labumu. Bet tāda pieeja diez vai ir 

232



saskaņā ar Dieva Vārdu. Nekur visos Svētajos Rakstos ne-
atradīsi atgādinājumu par to, ka viena no Kristus baznīcas 
funkcijām ir organizēt izklaides. Ja tas tā būtu, vai gan Tas 
Kungs un mācekļi nebūtu to pieminējuši?! Jēzus runāja pil-
nīgi skaidri un tieši: „Eita pa visu pasauli un pasludiniet 
evaņģēliju visai radībai.” (Mk. 16:15). Dieva Vārda sludi-
nāšanai te nekas nav pievienots. Ne izklaidējošas program-
mas, ne jautri pasākumi, ne jauniešu tikšanās. Tas viss 
noslāpē mūsu sirdsapziņas balsi un palīdz saglabāt bezrū-
pību un viltus mieru. 

Neviļus rodas jautājums: vai ne tādēļ, ka mūsu kristie-
tība ir pazaudējusi savu tīrību un spēku, kas pievelk, mēs 
esam sākuši pielietot šīs, visai plaši izplatītās pasaulīgās me-
todes, un no „zemes sāls” esam pārvērtušies par saldu kon-
fekti? Pie Kristus, Jāņa Kristītāja un apustuļiem cilvēki nāca 
no visām malām. Viņus neapstādināja pat tas, ka, lai noklau-
sītos sludināšanu, vajadzēja veikt garu ceļu svelmainajā tuk-
snesī. Nevienam pat prātā neienāca, ka varētu komunicēt 
caur jokiem un izklaidēm. Ne stingrajos, brīžiem pat dusmī-
gajos Kristus priekšteča vārdos, ne maigi tēvišķajos Pestītāja 
un Viņa mācekļa norādījumos, nebija pat ne ēnas no jokiem 
un smiekliem. Tad tam visam vienkārši nebija vietas, jo cil-
vēkus pie Dieva saistīja pavisam kas cits – īstenā dzīvā 
maize, kas nāk no Debesīm. Reiz kristietība un kristieši ap-
grieza otrādi visu pasauli, tagad pasaule ir apgriezusi kris-
tietību, noliekot to no kājām uz galvas. Kādēļ? Tādēļ, ka mēs 
ejam nepareizā virzienā, vai runājot Tā Kunga vārdiem: 
„...tie atstājuši Mani, Dzīvā Ūdens Avotu, un izrakuši sev 
akas, cauras akas, kas nepatur sevī ūdeni!” (Jer. 2:13). 

Tātad mūsu kristietības bezspēcība, vienotības, mī-
lestības, un Svētajam Garam raksturīgā Dieva spēka trū-
kums nosaka mūsdienu Kristus baznīcas garīgo nespēku. 
Tas padara viņu „mēmu”, neinteresantu un nepievilcīgu 
tiem, kuri nepazīst Dievu. Tādēļ, redzot grēkos slīgstošo 
pasauli, neplātīsim rokas un neatsauksimies uz to, ka tā ir 
jābūt pēdējos laikos, bet labāk nostāsimies Dieva Vārda 
gaismā un pārskatīsim savu ticību Tam Kungam, un mūsu 
staigāšanu Viņa priekšā. 

233



Neskaitāmo ticīgo vidū, kuri ir apmierināti ar savu kris-
tietību, ir arī tādi, kuri atzīst savu neatbilstību, garīgo tuk-
šumu un bezspēcību. Viņi mokās un meklē izeju, no visas 
sirds vēloties piedzīvot atjaunošanos un garīgo atdzimšanu. 
Bet kā to sasniegt? Pazīstamais angļu evaņģēlists Rojs He-
sions savā nelielajā grāmatiņā „Zem Golgātas zīmes” šajā 
sakarā izsaka ļoti vērtīgas domas: „Garīgā atdzimšana – tā 
ir dzīve, kas piepildīta ar Svēto Garu, Kunga Jēzus dzīve, 
kas izlīst cilvēku sirdīs. Tādēļ Viņa spēks izpaužas mūsu 
sirdī, dzīvē, kalpošanā, un Viņa uzvarošā dzīve mūs piepilda 
un līst pār apkārtējiem. Tā ir atdzimšanas būtība. Bet, lai va-
rētu izveidot ar Viņu pareizas attiecības, vispirms ir nepie-
ciešams apjaust, ka mūsu gribai ir jāpakļaujas Viņa gribai. 
Būt uzvarētam – ir atdzimšanas iesākums. Tas ir sāpīgi, tas 
liekas pazemojoši, bet tas ir vienīgais ceļš. Kungs Jēzus ne-
varēs mūsos dzīvot un darboties caur mums, ja mūsu lepnais 
„Es” nebūs salauzts. Tas nozīmē, ka mūsu patmīlīgais, ne-
pakļāvīgais „Es”, kurš vienmēr sevi attaisno, rīkojas pēc 
sava prāta, iestājas par savām tiesībām un meklē savu slavu, 
beigu beigās noliec savu galvu Dieva gribas priekšā, atzīst 
savu netaisnību, dod ceļu Jēzum, atsakās no savām tiesībām 
un atmet savu godkārību, lai Tas Kungs varētu iemantot 
visu un būt viss. Citiem vārdiem sakot – tā ir mūsu „Es” 
nomiršana – pašpārliecības, pašpaļāvības un visa, kas no 
tā izriet, bojāeja. 

Ja mēs godīgi palūkojamies uz savu kristīgo dzīvi, tad, 
droši vien ieraudzīsim, cik ļoti daudz no šī „ES” dzīvo katrā 
no mums. Pārāk bieži tieši „Es” cenšas dzīvot kristieša dzīvi 
(pats fakts, ka mēs lietojam vārdu „cenšas” norāda, ka atbil-
dība gulstas uz „Es”). Tieši „ES” apņemas piedalīties kris-
tīgajā darbā. Tieši „Es” dusmojas, skauž, apvainojas, kritizē 
un plosa sevi. Tieši „Es” nežēlīgi un nesamierināmi attiecas 
pret apkārtējiem. Tieši „Es” ir sasaistīts un nekomunikabls. 
Tādēļ nav brīnums, ka mums tas ir jāsavalda. Kamēr mūs 
vada mūsu „ES”, Dievs itin neko nevar ar mums iesākt, jo 
Gara auglis, ar ko Dievs alkst mūs apveltīt, ir pilnīgs pretstats 
ietiepības garam un mūsu iekšējai nepakļāvībai – pieprasot 
kā priekšnoteikumu, lai „Es” tiktu salauzts. 

234



„Es” sagraušana ir gan Dieva, gan mūsu darbs. Dievs 
ietekmē mūs, bet izvēle ir jāizdara mums. Ja, meklējot 
Dievu, mēs esam gatavi atzīt savu vainu, Viņš norādīs uz 
mūsu augstprātīgā „Es” izpausmēm, kuras dara Viņam 
sāpes. Tādos brīžos mēs vai nu varam ietiepties un atteik-
ties nožēlot grēkus, vai arī noliekt galvu un pateikt: „Jā, 
Kungs”. Satriekta sirds ikdienas dzīvē – tā vienkārši ir pa-
zemīga piekrišana Dieva apsūdzībām. Tā kā grēka stāvok-
lis ir nemitīgs, tad mums arvien ir jānožēlo. Kad mēs 
ieraudzīsim, ka tā dēļ nāksies atteikties no savām egoistis-
kām interesēm un noteikti atzīties un izlīgt, mēs sapratīsim, 
cik daudz tas maksā. 

Šī iemesla dēļ diez vai mēs sabruksim kaut kur citur 
kā tikai pie Jēzus krusta. Kristus gatavība paciest pazemo-
jumus un ciešanas mūsu dēļ – tas ir neapgāžams iemesls 
par labu tam, ka arī mums ir jāpazemo sevi... Viss Kalna 
sprediķis ar savu mācību par pazemību, mīlestību pret ie-
naidniekiem, piekāpību un padevību izriet no tā, ka tā ir 
arī mūsu pozīcija. Bet piespiest mūs pakļauties var tikai 
apziņa par to Mīlestību, kura piekrita mūsu dēļ izciest 
visus pazemojumus”. 

Ak, cik tas ir patiesi! Tādiem izteikumiem nevar ne-
piekrist. Patiesi, tikai pēc tik grūta, bet absolūti nepieciešama 
mūsu „Es” sagraušanas procesa, mēs varēsim piedzīvot kā 
Jēzus Asiņu spēks pilnībā nomazgā un attīra mūs, atjaunojot 
un dziedinot visu, ko ir sagrāvis grēks. Šīs patiesības apjau-
šanā ir ietverta būtībā visām kustībām par ticības atdzim-
šanu, caur kuru Dievs aicina Savu Baznīcu jaunai dzīvei tās 
lejupslīdes un izsīkuma stundā. 

Lūk, dārgo lasītāj, te nu mēs esam nonākuši līdz šīs grā-
matas beigām! Protams, ne visas garīgās slimības šeit tika 
aplūkotas, taču, ja tu pieņemsi savā sirdī un īstenosi tālākajā 
dzīvē to, ko mēs šeit varējām pārrunāt, tad daudzās lietās, 
kuras tagad tevi nospiež, sāks notikt ievērojamas pārmaiņas. 
Bez mūsu jau aplūkotajām dvēseles vainām, tai raksturīgi ir 
arī garīgs „nespēks”, kas ir: vientulības sāpes, skumjas, 
ilgas, bezizejas sajūta, nospiestība, nespēja dzirdēt Tā Kunga 
balsi un saprast Viņa gribu, šaubas, svārstīšanās, panīkums, 

235



izmisums un daudz, daudz kas cits, kas piemīt mums, cil-
vēkiem. Vairākumu no mums uztrauc svētošanās jautājumi. 
Kā to pareizi izdarīt, nekrītot cilvēciskās galējībās un ne-
pieļaujot atlaides saviem netikumiem un grēkiem.? Ar lī-
dzīgām problēmām gribētos atnākt pie kāda, kurš ar Dieva 
palīdzību varētu palīdzēt, mierināt, uzmundrināt, atbalstīt 
un pamācīt. Kā šajā visā izvairīties no rūgtas vilšanās un 
kļūdām? Kas ir jāņem vērā un no kā ir jāizvairās vēršoties 
pie Dieva kalpa? Kurš var būt dvēseļu aprūpētājs? Kādi ir 
viņa pienākumi un atbildība Dieva priekšā? Kāpēc un 
kādēļ dvēsele mokās? Kāpēc mana dzīve ir tik neintere-
santa un bez prieka? Kāda ir dzīves jēga? Kādēļ es vispār 
esmu nācis uz šīs zemes? Ko no manis gaida Tas Kungs? 
Kāda ir mana kalpošana Viņam? Kādēļ Viņš pieļauj tik 
daudz bēdu un ciešanu? Kā atrast izeju no bezizejas un ga-
rīga panīkuma? Par visu šo un daudz ko citu, mēs parunā-
sim nākamajā grāmatā – „Dvēseļu aprūpētāja kalpošana”. 

236



Bibliogrāfija 
 

1. С. И. Ожегов и Н. Ю. Шведова «Толковый сло-
варь русского языка», Российская Академия наук, 
Москва 1998  

2. Эрик Нюстрем «Библейский словарь», Мировая 
Христианская Миссия, Торонто 1985  

3. Уильям Макдональд «Шаг за шагом», CLV, Bie-
lefeld 1998  

4. Уильям Макдональд «Библейские комментарии 
для христиан Новый Завет», CLV, Bielefeld 2000 

5. Уильям Макдональд «Будьте святы» (Повеление 
с обетованием), CLV, Bielefeld 1995  

6. И. В. Каргель «Собрание сочинений», «Библия 
для всех», Санкт-Петербург 2000 

7. «Хлеб наш насущный» (ежедневное христиан-
ское чтение) «Библейский радиокласс” Минск 2002 

8. Пауль Тейн «Обанкротилось ли христианство?», 
Keren Ahvah Meshihit, Jerusalem 1998 

9. Освальд Чемберс «Всё моё предельное Господу», 
Oswald Chambers Publications Association  

10. Уолтер Мартин «Царство культов», СП «Логос» 
Санкт-Петербург 1992 

11. Эмиль Кремер «Открытые глаза», «Evangelium 
fur alle» Germany 1991 

12. Лестер Самрал «Сверхъестественные началь-
ства и власти», Kokkun Sinapeos, Украина 1996 

13. Ричард ли эд Хидсон «Ангелы обмана», Изда-
тельство «Протестант», Москва 1994 

14. Джош Макдауэлл «Мир оккультного», Изд. 
«Новая жизнь», Москва 1994 

15. Эрнст Модерсон «В оковах сатаны», Миссия 
«Свет на востоке» 1996 

16. Рой Хессион «Под знаком Голгофы», Издатель-
ство «Мир”, Санкт-Петербург 1999 

17. Эдин Ловас «Люди власти, властолюбие и Цер-
ковь», Friedens Bote, Gummersbach 1996 

18. Ärzte: K.H. Däumer; E. Freitag, H. Yanzen und 

237



andere «Alternative Heilverfahren, Hilfe oder Gefahr?» 
ABEM e. V. Detmold 1999 

19. Andreas Wahlen «Neue Ideen. Die Heraus for derung 
des New Age», CLS Verlagsteam Sursee 1988 

20. Georg Müller «Heilkraft durch Verdünnen», CLV  
21. Zeitschrift «Christliches Zeugnis heute» Esoterik I, 

II Nachdruck November 2002 Campus für Christus 
22. Prof. Dr. med. Manfred Weise «Homöopathie, was 

steckt dahinter?» Christen im Dienst an Kranken e.V. 2004 

238



Misijas “Dzīvie ūdeņi” izdevniecībā Vācijā, kā arī 
pie mūsu palīgiem-izplatītājiem ASV, Krievijā un 
Ukrainā ir iespējams iegādāties šādas grāmatas un kom-
paktdiskus: 

 
«Пробуждение начинается с меня» Л. Плетт 
«Время начаться суду с дома Божьего» Л. Плетт 
«Глас вопиющего в пустыне» Л. Плетт 
«Путём исканий» Л. Плетт 
«Meine Suche – mein Weg» L. Plett (немецкий пер.) 
«By Way of Searching» L. Plett (английский пер.) 
«Духовные болезни» Л. Плетт 
«Dvasinės ligos» L. Plett (литовский пер.) 
«Duchovné choroby» L. Plett (словацкий пер.) 
«Когда плачет душа» Л. Плетт 
«Хождение во свете» Л. Плетт 
«Gyvenimas šviesoje» L. Plett (литовский пер.) 
«Соединённые Богом» Л. Плетт 
«Откровенный разговор» Л. Плетт 
«Имеющие вид благочестия» Л. Плетт 
«Между Христом и сатаной» К. Е. Кох 
 

Компакт-диски в формате МР3 с вышеу казанными озву-
ченными (аудио) книгами Людмилы Плетт 
 
Компакт-диски с классическими христианскими пес -
нями в исполнении Л. Плетт и С. Нойфельд: «Наша 
жизнь, как свеча на столе» и «Живые воды» 
 
Компакт диски в формате МР3 с записями душепо-
печительских бесед Людмилы Плетт и проповедей 
евангелиста из Южной Африки Тревора Даль (русский 
синхронный перевод с английского) 

239


	Garigas Slimibas Vorne
	Garigas slimības_2024



