


Ludmila Plett 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Kad dvēsele raud 
 
 

Dvēseļu aprūpes sērija 
Otrā grāmata 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Izdevniecība: 
„Wasser des Lebens” e. V. 

Kolomanstrasse 32 
73527 Schwābisch Gmūnd 

Germany 



Ludmila Plett 
 

„Kad dvēsele raud” 
 
 
 

Izdevniecība 
Misija „Dzīvie ūdeņi” 

Adrese pasūtījumiem Vācijā 
Wasser des Lebens e. V. 

Kolomanstrase 32 
73527 Schwābisch Gmūnd 

Germany 
 
 

Telef. +49 (0) 7171 – 39734 
Faks: +49 (0) 7171 – 939152 

E –Mail: info@wasserdeslebens.org 
Internets: www.wasserdeslebens.org 

 
 

Copyright by Ludmila Plett 
Autortiesības ir aizsargātas un pieder autoram 

 
Tulkotājs Dace Balode 

Korektors Ilze Marija Vesterlunda 
 
 

Bībeles citāti no 
1965. gada izdevuma revidētā teksta ar pielikumiem 

LATVIJAS BĪBELES BIEDRĪBA 
2000 

 
 

ISBN 978-3-935308-47-2 
 

Pirmais izdevums, 2021.gads 



Satura rādītājs 
 

Lpp. 
 
Autora ievadvārdi .............................................................4 
 
1. Dvēseles stāvokļi ..........................................................7 
 
2. Ikdienas pelēcība ........................................................26 
 
3. Ciešanu skola..............................................................39 
 
4. Vientulība....................................................................62 
 
5. Ievainojuma sāpes, tuvinieku izraisītas ......................82 
 
6. Garīgā stagnācija ......................................................105 
 
7. Kad debesis klusē .....................................................129 
 
8. Kristietība bez prieka................................................153 
 
9. Patiesības un pareizās baznīcas meklējumos............177 
 
10. Sasāpējuši jautājumi ...............................................204 
 
11. Pret straumi peldošie ..............................................235 
 
12. Paaudžu konflikts ...................................................254 



Autora ievadvārdi 
 

Bībelē ir tādi vārdi: „Cilvēks, no sievas dzimis, dzīvo 
tikai īsu brīdi un ir pilns nemiera. Viņš uzaug kā puķe un no-
vīst, viņš slīd kā ēna un nepastāv. Tikai vienīgi viņa paša 
miesas sāpes viņš sajūt, un viņa dvēsele skumst tikai pati par 
sevi.” (Īj. 14:1-2, 22). 

Šo seno dienu varenā cietēja Ījaba teicienu atkal un atkal 
apstiprina daudzu miljardu cilvēku dzīves, kuri mājoja kādreiz 
un kuri dzīvo tagad uz šīs grēcīgās zemes. Cik asaru un cie-
šanu ir redzējusi mūsu planēta! Visā tās eksistences laikā katru 
dienu tiek izlietas asinis, raud atraitnes un bāriņi, cilvēki raud 
aiz dvēseles un fiziskajām sāpēm: sirdis, ko plosa grēks, vaid 
un nerod mieru, jo nevar atrast izeju. Likteņa triecieni, zau-
dējuma rūgtums, vientulība, skumjas un ciešanas atkal un 
atkal ierodas namos, arī tajos, kur pazīst Dievu un Viņam seko. 

Bet kādēļ?! Kādēļ jau tā tik īsā cilvēka dzīve ir slimību, 
zaudējumu, moku un dvēseles ciešanu, vilšanos un izmisuma 
aptumšota?! Vai tad Dievs, kurš ir žēlastības, mīlestības un 
līdzcietības Dievs, nevarēja visu izkārtot savādāk? Kādēļ un 
priekš kam Viņš visu to pieļauj? Vai tiešām visuma Radītājs 
nevarēja izraudzīt mums ko labāku? Viņam taču pieder vara 
debesīs un virs zemes, tātad, arī visa mūsu dzīve ir Viņa rokās! 
Bet ja tas tā ir, tad kādēļ gan mūs neatsvabināt no bēdām un 
ciešanām, dāvājot eksistenci, kas ir līksma, bez mākoņiem, bez 
problēmām un skumjām? Jo tieši tā cilvēks iztēlojas savu laimi. 

Ar šādiem un līdzīgiem jautājumiem pie kalpotājiem un 
dvēseļu aprūpētājiem vēršas pasaules cilvēki, tie kuri tikko 
atgriezušies un tie, kuri gadiem un desmitgadēm kalpo Tam 
Kungam. Nu ko, cilvēks vienmēr ir un paliek cilvēks. Viņš 
visu vēlas saprast ar savu prātu, kas, diemžēl, ir bijis un pa-
liks ierobežots, nespējīgs izzināt noslēpumus, kas ir no mums 
apslēpti. Šis atbildi paģērošais, satrauktais, sašutušais un 
brīžiem pat aizkaitinātais „kāpēc?!” nes sevī nevēlēšanos 
piekrist un samierināties ar Dieva gribu, niknu pretestību 
un bezspēcīgu mēģinājumu kaut ko izmainīt, pilnā pārliecībā 
ka ir uz to tiesības. Bet Tas, Kurš zina atbildes, no debesu 
augstumiem skatās uz cilvēcisko sacelšanos un klusē līdz 



tam laikam, kamēr šis ļaunais, ar kurnēšanu piepildītais 
„kāpēc?!”, iepazīstot savu bezpalīdzību un nespēju ko mai-
nīt lietu kārtībā, nepārvēršas par pacietīgu, pazemīgu un 
pakļāvīgu „kādam nolūkam?”. Tieši tā un tikai tā, pašos 
grūtākajos dzīves mirkļos, ir jāskan šim mūsu jautājumam, 
kas ir vērsts pie Debesu Tēva: „Kādam nolūkam, Kungs, Tu 
to pieļāvi? Ko Tu man vēlies ar to pateikt? Ko vēlies iemācīt 
un ko ar mani sasniegt?” Jo, ja saliekam visu pa plaukti-
ņiem, kas mēs cilvēki esam, lai pieprasītu darbības atskaiti 
no Tā, Kurš mūs ir radījis. Stingri uzrādot un apstādinot cil-
vēku šajā neprātā, ar pravieša Jesajas muti Dievs runā: 
„Bēdas tam, kam nesaskaņas ar savu Radītāju, lauskai starp 
māla trauku lauskām! Vai tad māls var sacīt savam veido-
tājam: ko tu te dari? – Jeb vai tas darbs, ko tu dari, tev 
sacīs: tev jau nav roku? Bēdas tam, kas uz kādu tēvu saka: 
kādēļ tev bērni? – vai uz kādu māti: kādēļ tu dzemdē? Tā 
saka Tas Kungs, Israēla Svētais, viņa Radītājs: par nāka-
mām lietām jautājiet Mani! Manus dēlus un Manu roku 
darbu atstājiet Man! Es radīju zemi un cilvēkus zemes virsū; 
Manas rokas izklāja debesis, un Es vadīju visu to zvaigžņu 
pulku. Griezieties pie Manis, tad jūs būsit glābti, visi zemes 
gali! Jo vienīgi Es esmu Dievs, un cita nav neviena!” (Jes. 
45:9-12,22). Ja tas ir tā, draugi, ja mēs patiesi uzskatam 
sevi par lielā un visvarenā Dieva bērniem, tad nu tagad visi 
kopā ar trīsām un bijību pārspriedīsim to, kādēļ un kādam 
nolūkam Viņš mūsu dzīvēs pieļauj to, ko mēs nevēlētos, bet 
kas, tomēr, mums ir ļoti nepieciešams un, kas gala rezultātā 
kalpos mums par svētību, lai cik bēdīgi tas neizskatītos. 

Šī grāmata, kas pēc grāmatas „Garīgās slimības” ir 
uzskatāma kā otrā daļa „Dvēseļu aprūpes kalpošanas” sē-
rijā, domāta tiem, kuri cieš un mokās, kuru sirdis ir savai-
notas un salauztas, bet acis – pilnas asaru. Lai Tas Kungs 
sūta Savu žēlastību un šīs vaidošās un raudošās dvēseles 
šajās lapās atrod ne tikai atbildes uz dažiem viņus interesē-
jošiem jautājumiem, bet saņem arī garīgu atbalstu, gūst sev 
zināšanas, kas tik ļoti ir nepieciešamas grūtajā ceļā, sekojot 
Tam Kungam. 

Ludmila Plett



 
 
 
 
 
 

Ievadlūgšana 
 

Kungs Jēzu! Neviens cilvēks nav spējīgs tā saprast dvē-
seli, kā Tu to vari izdarīt. Jo Tu – esi mūsu Radītājs. Tu esi 
cilvēku veidojis pēc Sava tēla un līdzības, nedzīvajā ķermenī 
iedvesis Savu garu, un tādēļ to pazīsti labāk kā jebkurš cits. 
Vien Tu vari runāt uz katru dvēseli tā, ka viņa vienkārši ne-
spēs neatpazīt sava Radītāja balsi. Lūdzu Tevi, liec manā sa-
prātā, manā sirdī un šajās lappusēs tieši tos vārdus, kas ne 
tikai pieskartos savainotai, skumstošai dvēselei, bet sniegtu 
tai vajadzīgo dziedināšanu, dodot mierinājumu, uzmundri-
nājumu, prieku un mieru. Lūdzu, ar Savu maigo, tēvišķo 
Roku tagad nosusini asaras tiem, kuri cieš un raud, un dāvā 
viņiem ne ar ko nesalīdzināmo Tavu mieru, kas nāk no de-
besīm. 

Āmen.



„Nebīsties, jo Es esmu ar 
tevi! Neatkāpies, jo Es esmu 
tavs Dievs! Es tevi stiprinu, 
Es tev arī palīdzu, Es tevi uz-
turu ar Savas taisnības labo 
roku!” 

Jes. 41:10 
 
 

1. Nodaļa 
 

Dvēseles stāvokļi 
 
Katra cilvēka dzīvē ir vilšanās, bezizejas, vienaldzības 

un pilnīgas apātijas brīži. Tādos mirkļos gribas visu pamest 
un no visa atteikties. Tas, ko tu dari un pie kā strādā, pēkšņi 
sāk likties nekam nevajadzīgs, niecīgs un pilnīgi bezjēdzīgs. 
Viss, kas bija svarīgs un nozīmīgs, un ienesa dzīvē prieku, 
zaudē savu pievilcību, jēgu un nozīmi. Nereti tas noved pie 
tik nomākta stāvokļa, ka vairāk nav vēlēšanās dzīvot. Visi 
draugu un paziņu pārliecināšanas vārdi, ka „nevajag zaudēt 
dūšu”, „jāsaņem sevi rokās”, „neizplūst” parasti visai maz pa-
līdz. Tevi pārņem vienaldzība. Šādu nospiestu stāvokli pašam 
ir grūti izmainīt, un daudzi vēršas pie psihologa vai psihiatra, 
ārstējot depresiju daudzus mēnešus un reizēm pat gadus. 

Šādi stāvokļi ir raksturīgi ne tikai šīs pasaules cilvē-
liem, bet arī mums – kristiešiem, jo katrs kurš tic uz To 
Kungu, ir tikai zemes cilvēks ar visām no tā izrietošajām 
īpatnībām. Kaut daži dedzīgie apgalvo, ka Dieva bērniem 
nekas tāds nevar būt, tas neko nemaina. Fakts paliek fakts, 
un nav jēgas to noliegt. Šajā sakarā Čarlzs Sperdžens ir iz-
teicies tā: „Ja mēs nekad nebūtu nospiesti, mēs nemaz ne-
būtu dzīvi. Ja cilvēkam nebūtu spējas just bezcerību, tad 
viņš arī nespētu izbaudīt sajūsmu”. Kaut ko līdzīgu var no-
vērot arī dabā. Saulainās, prieku nesošās dienas mijas ar no-
mākušos un lietainu laiku, kas uzvēdī skumjas. Tāpat notiek 
arī ar cilvēkiem: te viņi var justies augstumos, te viņus pēk-
šņi pārņem panīkums. 

7



Spriežot cilvēcīgi, nospiestības stāvoklis pats par sevi 
nav grēks, bet var izveidoties kā grēka sekas un tādā gadī-
jumā ir tā pazīme. Ar kaut ko līdzīgu mēs sastopamies arī 
medicīnā, kad pacients vēršas pie ārsta ar sūdzībām par vā-
jumu, nogurumu, apetītes zudumu, galvas reiboņiem, kas 
norāda uz vispārēju nespēku. Nereti šādas sajūtas ir pārpūles 
vai pārmērīgas fiziskas un psihiskas slodzes rezultāts, taču, 
tie paši simptomi var būt kā brīdinājums par nopietnu sa-
slimšanu, tādām kā: asins slimības (anēmija, leikoze, leikē-
mija), ļaundabīgi jaunveidojumi un dažādi smagi iekšējo 
orgānu bojājumi. 

Mūsu laikā, kas nav viegls un raksturojas ar steigu, ro-
sīšanos, pastāvīgu stresu, lielām fiziskām un psiholoģiskām 
slodzēm, kā arī kaitīgu faktoru ietekmi uz organismu, cil-
vēku dzīvēs arvien biežāk rodas sava veida „melnās joslas”, 
kad notiek nepatīkamas sadursmes, – te mūs ievelk dažādos 
konfliktos, te mēs paši kļūstam par to cēloni ar kādu strīdo-
ties vai naidīgi reaģējot uz kādu izaicinājumu. Būdami ļoti 
atšķirīgi pēc savas dabas, mēs atšķirīgi arī uzņemam šādus 
notikumus, atbilstoši mūsu raksturam, intelektam, domu gā-
jienam, jūtām un emocijām. Cilvēki, kuri ir mierīgi, skaidru 
prātu un spriest spējīgi, radušās problēmas uzņem aukstasi-
nīgāk, emocionāli un impulsīvi cilvēki – dramatiskāk. Tādos 
brīžos tu nezini kur likties, izjūtot dusmas un bezizeju, gri-
bās visu pamest un skriet kur acis rāda. Līdzīgas situācijas 
un dzīves nesakārtotība kraujas viena uz otras novedot pie 
dažādiem neiro – psihiskiem traucējumiem un sabrukuma, 
kas izpaužas kā mums visiem zināmie negatīvie dvēseles 
stāvokļi, tādi kā: sarūgtinājums, skumjas, nomāktība, panī-
kums, sajūtot sevi mazvērtīgu un nederīgu, līdz pat pilnīgai 
apātijai, kas pāriet dziļā depresijā. Lai saprastu šīs nomāco-
šās un graujošās mašīnas darbību, kas noved mūsu dvēseli 
līdz asarām, tagad pēc kārtas aplūkosim iemeslus, sekas un 
šo parādību savstarpējās sakarības. Sāksim ar to, kas it īpaši 
bieži sastopams, – sarūgtinājums un skumjas. 

Sarūgtinājums – tās ir dvēseles sāpes, kas cilvēkam 
rodas neapmierinātības, un dažādu nepatikšanu rezultātā. 
Piemēram, daži jauni cilvēki ļoti sarūgtinās, kad pamana, ka 
8



daba viņiem nav devusi tādu skaistumu, slaidumu, fizisko 
spēku, prāta spējas un citas priekšrocības, kādas ir dažiem 
viņu vienaudžiem. Vēloties to kaut kādā veidā kompensēt, 
meitenes sāk izmantot kosmētiku, lai pievērstu sev uzma-
nību, bet puiši „uzpumpē”sev muskuļus, lai izskatītos ne 
sliktāk kā pārējie. Diemžēl, tā rīkojoties, viņi nesaprot, ka 
ar to viņi pauž savu kurnēšanu un redzamu nepatiku par to, 
ar ko Dievs viņus ir apveltījis, tātad, met izaicinājumu Viņa 
gudrībai un viszinībai. 

Nobriedušiem cilvēkiem sarūgtinājums rodas citu, brī-
žiem ne mazāk smieklīgu iemeslu dēļ, un to pamatā ir tā pati 
neapmierinātība ar to, kas viņiem ir dots un kaislīga vēlēša-
nās dabūt to, kas viņiem nav. Tikai, cik neprātīgi tas viss ir! 
Tā vietā, lai domātu par to, kā mums nav, pastāvīgi ir jāat-
ceras, ka Dievs Savā visgudrībā mūs ir apveltījis ar tādām 
īpašībām, kas savukārt nav citiem, ieskaitot pat tos, kurus 
sauc par „likteņa mīluļiem”. Tāda pieeja mūs paglābs no 
skaudības un mazvērtības kompleksa. 

Skumjas – tas ir bēdu pilns dvēseles stāvoklis, ko iz-
sauc nelabvēlīgu, apbēdinošu apstākļu sakritība, ko pavada 
raižu un bēdu sajūta. Praktiski katra cilvēka dzīvē mēdz būt 
tādi brīži, kad viņš skumjās un sāpēs kopā ar psalmistu Dā-
vidu var teikt: „Es esmu zustin zudis ļaužu piemiņai – kā 
mironis, es esmu kļuvis kā sadauzīts trauks.” (Ps. 31:13). 
Vien nedaudzi cilvēki savu zemes dzīves ceļu noiet bez 
skumjām un sarūgtinājuma. To pārdzīvot, protams, nav 
viegli, taču mēs nedrīkstam aizmirst, ka daudz kas no tā ir 
daļa no Dieva plāna. Notikumi, kas mums liekas traģēdijas, 
var izrādīties iespējas, ar kuru palīdzību Dievs mums izrāda 
Savu mīlestību, uzticību, žēlastību un lielo pacietību. Lai 
to saprastu, pietiek atcerēties daudzu ievērojamu cilvēku 
stāstus un liecības, kuru dzīves kādos brīžos likās pilnībā 
sagrautas. Taču vēlāk, pateicoties pārdzīvotajam, kļuva par 
spožu ticības un kristīgās mīlestības lāpu, kas daudzas jo 
daudzas dvēseles aizdedzināja dedzīgai kalpošanai Tam 
Kungam. 

Pie sarūgtinājuma, skumjām un dvēseles bēdām cil-
vēku noved nepiepildītas vēlmes vai pilnībā sadragāti plāni 

9



un gadiem loloti sapņi. Mēs apraudam savu nenotikušo laimi 
un vainojam tajā citus cilvēkus, neparedzētas nejaušības vai 
neveiksmīgi izveidojušos apstākļus, un nedomājam par to, 
ka Dievs ir tik visu zinošs un gudrs, ka, vēlot mūsu dvēselei 
labu, nedod mums to, ko mēs gribam un neatlaidīgi Viņam 
lūdzam. Piemēram, Tas Kungs daudzus ir glābis no paklup-
šanas neļaujot viņiem īstenot savus plānus un projektus fi-
nanšu jomā. Ne mazumu no Savas tautas Viņš ir paglābis no 
godkārības valgiem, nepiešķirot viņiem skaistumu, piemī-
lību un atzinību. Daudzus pasargājis no apreibināšanās ar 
varu, neļaujot kļūt par autoritāti ar lielu ietekmi, pēc kuras 
viņi tik neatlaidīgi tiecās. Dievs sekoja, lai viņi paliktu ne-
pamanīti ļaudis, un lai neattālinātos no Viņa. 

Dārgais draugs, ja tu padomāsi par savas dzīves rūgto 
pieredzi un atcerēsies visas grūtības, ko esi pārvarējis, tad 
ar Dieva gaismas palīdzību, kas izgaismo tavu prātu, sapra-
tīsi, ka viss, kas ir noticis, ir bijis tev tikai par labu. Tu ap-
jautīsi, ka visu šo laiku Tas Kungs ir bijis pret tevi mīlošs 
un žēlsirdīgs. Pat tajās dienās, kad tu vaidēji un biji nemierā 
par apstākļiem, tu tomēr apzinājies glābjošo Dieva žēlastību. 
Bet ja tā, tad sargies ilgstoši dot vaļu savām rūgtajām 
domām, jo skumjas pamazām pāries sevis žēlošanā, un tas 
nāk no paša velna. Zini, ka negaidīti likteņa pavērsieni var 
mūs izsist no sliedēm, bet var arī palīdzēt pietuvoties Glā-
bējam un iemācīt vēl vairāk uz Viņu paļauties. 

Daudzu cilvēku sirdis piepildās ar skumjām, ja viņiem 
nepelnīti dara pāri, pazemo, nonicina, neievēro, kad uz labu 
atbild ar ļaunu, vai, kad ciešanās atstāj vienu. Cilvēka dzīvē 
atradīsies daudz iemeslu lai skumtu, taču patiesam Dieva 
bērnam ir lieliska iespēja no šāda stāvokļa izvairīties, dzī-
vojot dzīvi, kurā tiek uzvarēts tas, kas izraisa skumjas. Kāds 
gudrs cilvēks to ir izteicis šādos vārdos: „Ja tevi ir aizmir-
suši, ar tevi nav rēķinājušies, apzināti iedzinuši stūrī, bet tu 
noliecies Tā Kunga priekšā un pateicies Viņam par apvai-
nojumiem un pazemojumiem, – tā ir uzvara. Ja neievēro 
labo, ko tu dari, ja pārsvītro tavus sapņus, ja dara visu pre-
tēji, nerēķinās ar tevis dotajiem padomiem, izsmej tavu vie-
dokli, bet tu to visu pieņem ar mīlestību un pacietību, – tā ir 
10



uzvara. Ja tu esi apmierināts ar jebkādu ēdienu, apģērbu un 
laika apstākļiem, ar vienalga kādu stāvokli sabiedrībā, vien-
tulību, ko tev ir paredzējis Tas Kungs, – tā ir uzvara. Ja esi 
spējīgs nenosodot, mierīgi paciest tuvākā slikto garastāvokli, 
jebkādas grūtības un nekārtības, kurās tu neesi vainīgs, – tā 
ir uzvara. Ja vari turēties pretī dzēlīgumam un garīgai ne-
jūtībai, jebkādām vajāšanām, pretrunām, tās pārdzīvojot tā 
kā reiz darīja Jēzus Kristus, – tā ir uzvara”. 

Kristīgās dzīves sākuma stadijās daudzi ticīgie pie-
dzīvo skumjas un vilšanos, jo tie, kas kādreiz ar savu dzīvi 
nesa viņiem gaismu, pārstāja mīlēt un apgaismot, bet citi – 
vispār atstāja Dievu un Viņu aizmirsa. Mums ir tik ļoti jā-
sarod ar šo parādību, lai vairs nepamanām to, ka cilvēki 
mūs pamet. Apustulis Pāvils, esot šādā situācijā, teica: 
„...visi bija mani atstājuši. To lai viņiem nepielīdzina. 
Bet Tas Kungs stāvēja man klāt un deva man spēku...” 
(2.Tim. 4:16-17). Ir ļoti svarīgi, lai mēs savu ticību būvētu 
nevis uz dziestošām ugunīm, bet uz Kristus Jēzus nedzies-
tošās gaismas. Kad zināmi un lieli cilvēki no mums aiziet, 
mēs skumstam līdz tam brīdim, kamēr saprotam, ka tā va-
jadzēja, un tad nekas cits neatliek, kā pašiem tuvoties Tam 
Kungam un lūkoties sejā Viņam. Dievs ir spiests atkal un 
atkal izņemt no mūsu dzīves draugus, lai beidzot ieņemtu 
viņu vietu, bet mēs, tā vietā, lai Viņam par to pateiktos, 
sākam skumt un garīgi nīkuļot. Ir labi, ja ir daudz draugu, 
bet, kad viņi pamazām mūsu sirdīs ieņem Dieva vietu, Viņu 
izstumjot, Viņš kļūst greizsirdīgs. Jo ne velti taču ir rakstīts: 
„...uz skaudību nesas tas gars, kas mūsos mājo” (Jēk. 4:5) 
„...līdz greizsirdībai mīl gars, kas mūsos mājo”. – kr.val. 
Protams, kaut kādā mērā mums ir jāuzticas cilvēkiem un 
jācer uz viņu atbalstu, jo mūsu sabiedrībā nav iespējams 
dzīvot, ja nevienam neuzticamies. Taču situācija kļūst bīs-
tama, ja mēs pārāk paļaujamies uz cilvēkiem, tā vietā, lai 
uzticētos Dievam, un uz sava sirds altāra, kur vieta ir pare-
dzēta tikai Radītājam, nosēdinām Viņa radību. Ļaujot vīrie-
tim vai sievietei mūsu dzīvē ieņemt vietu, kas pēc taisnības 
pieder tikai Dievam, mēs nenovēršami sevi notiesājam uz 
to, lai tiktu pievilti. 

11



Nereti mēs saskaramies ar cilvēkiem, kuri bēdājas par 
to, ka viņiem ir jānes reiz izdarītā grēka sekas. „Kā tad tā?! – 
viņi sašutuši saka. – Es taču aptvēru savu kritienu, nožēloju 
to un pat to atklāju – iznesu gaismā! Lūdzot es sajutu, ka 
Dievs man ir piedevis, taču līdz pat šim laikam nesu izdarītā 
rūgtās sekas. Vai tiešām tāda ir Dieva piedošana? No kated-
ras parasti saka, ka tad, kad Dievs piedod, Viņš aizmirst. Kas 
tad tā ir par aizmiršanu, ja atkal un atkal grēka sekas atgā-
dina par sevi?!...”. 

Nu ko, te nav nekā, kas būtu pretrunā ar Bībeli. Grēku 
piedošana neizslēdz sodu par to un nebūt neparedz automā-
tisku atbrīvošanu no sekām. Dieva Vārdā ir daudz piemēru, 
kas to apstiprina. Vecajā Derībā ir stāsts par Mirjamu, ko 
Dievs sodīja ar bargu spitālību, jo viņa sacēlās pret savu 
brāli. Kaut arī Mozus lūdza Tam Kungam piedošanu priekš 
viņas, tik un tā viņam tika pateikts: „Kad viņas tēvs spļau-
dams viņas vaigā būtu spļāvis, vai tad tā nekaunētos septiņas 
dienas? Liec to ieslodzīt septiņas dienas ārpus nometnes, un 
pēc tam to atkal pieņemiet.” (4.Moz. 12:14). Vēlāk šo pašu 
pieeju – neuzlūkot kāda vaigu, piedzīvoja arī pats Mozus, 
jo neprecīzi izpildīja Dieva pavēli brīdī, kad vajadzēja likt 
ūdenim iztecēt no klints (4.Moz. 20:7-12). Tā pat arī Sim-
sons, kurš krita grēkā ar Delīlu un tādēļ zaudēja savu Dieva 
doto vareno spēku. Kad viņš apjauta savu grēku un sauca 
pēc žēlastības, saņēma piedošanu. Zem viņa roku spiediena, 
kuras bija atguvušas savu iepriekšējo spēku, sagruva Dagona 
templis, taču zem gruvešiem, kopā ar filistiešiem, tika ap-
rakts arī viņš pats. (Soģu. 16:28-30). Kad ķēniņš Dāvids pār-
kāpa laulību ar Batsebu, un tajā cieta nevainīgais Ūrija, viņš 
par to samaksāja ar mokošām dvēseles vaimanām un jaun-
dzimušā bērna nāvi. Kaut Tas Kungs Dāvidam piedeva šo 
grēku, visu savu atlikušo dzīvi viņš izbaudīja tā rūgtās sekas, 
tā kā to bija pateicis pravietis Nātans: „Bet tagad zobens 
vairs neatstāsies no tava nama uz mūžīgiem laikiem, tāpēc 
ka tu esi Mani nonievājis un tāpēc ka tu esi ņēmis hetieša 
Ūrijas sievu ar nolūku, lai tā kļūtu tava sieva. Tā saka Tas 
Kungs: redzi, Es likšu nelaimei nākt pār tevi un no tava paša 
nama un tev to redzot: Es ņemšu tavas sievas un tās nodošu 
12



kādam tavam tuviniekam, lai viņš guļ ar tavām sievām gaišā 
dienas laikā, saulei spīdot. Jo to, ko tu esi darījis slepeni, to 
Es atdarīšu visa Israēla priekšā un mirdzošas saules gaismā”. 
(2.Sam.12:10-12). 

Kurš zina Dāvida turpmākās dzīves stāstu, tas var pār-
liecināties, ka Tā Kunga vārdi par viņu piepildījās precīzi. 
Tākā, gan Vecās Derības, gan Jaunās Derības laikos, gan 
mūsdienās, apstiprinās tā pati bibliskā patiesība: „Nepievi-
lieties, Dievs neļaujas apsmieties! Jo, ko cilvēks sēj, to viņš 
arī pļaus.” (Gal. 6:7). Iespējams ka kādus tas mulsina, jo cil-
vēka apziņā grēku piedošana ir pretrunā ar sodu, kas tam 
seko. Bet Dievs ir taisnīgs. Viņa piedošana atceļ atriebību par 
grēku nāves veidā („Tātad grēka alga ir nāve...” Rom. 6:23), 
tā kā tas notika ar Ananiju un Sapfiru, bet neizslēdz Dieva 
sodu veidā, kad jānes nodarītā pārkāpuma sekas. Tādēļ ir 
rakstīts: „Jo, ko Tas Kungs mīl, to Viņš pārmāca, turēdams 
tomēr labu prātu uz viņu kā tēvs pret dēlu.” (Sal.pam. 3:12). 
Vai tā nemēdz būt arī mūsu dzīvē, kad vecāki soda bērnus 
par pārkāpumiem, kaut arī viņiem piedod. 

Dzīvē var sastapt ne mazums ļaužu, kuri bēdājoties uz-
skata, ka lai nu kurš, bet viņi nu gan ir sapratnes un līdzjū-
tības cienīgi. Pie tam, viņiem pat prātā neienāk aizdomāties 
par iemesliem, kuri viņus ir noveduši pie šīm raizēm un pa-
meklēt bēdu patiesos avotus. Jo nereti mēdz būt, ka cilvēks 
pats ir vainīgs pie sava bēdīgā stāvokļa, kas viņu ir piemek-
lējis. Tā kāda jauna sieviete, apraudot savu neizdevušos lik-
teni, stipri bēdājās un vērsās te pie viena, te pie cita dvēseļu 
aprūpētāja, cerībā saņemt padomu, kas vienā mirklī atri-
sinātu visas viņas problēmas. Iesākusi intīmo dzīvi vēl 
pusaudzes vecumā, viņa vairākus gadus atradās šajos grē-
cīgajos sakaros, kaut sevi uzskatīja par ticīgu (diemžēl ti-
cīgie mēdz būt dažādi). Beidzot jaunie cilvēki nolēma savas 
attiecības padarīt likumīgas un noslēgt laulību. Drīz viņiem 
piedzima bērns. 

Pagāja neilgs laiks, un jaunajai sievai tā apnika laulī-
bas dzīves vienveidība, ka viņa nolēma pameklēt sev iz-
klaidi. Lieta beidzās ar to, ka viņa pārkāpa laulību ar kādu 
precētu vīrieti. Protams, ilgi tas nevarēja palikt apslēpts. 

13



Uzzinājis par savas sievas neuzticību, viņas vīrs ļoti mo-
cījās, un, pēc dabas būdams viegli ievainojams un psihiski 
nestabils, beidza savu dzīvi pašnāvībā. Pēc kāda laika 
mīļākais, mocīdamies apziņā, ka pieviļ savu sievu, pameta 
jauno atraitni un atgriezās ģimenē. Pamestā, ilgi nedo-
mājot, atrada sev nākamo un sāka grēkot līdzīgā veidā. 
Aizskarts, ka viņu tik drīz ir aizstājis cits, bijušais sāka 
sāncensību ar jauno, un vīriešu starpā sākās īsts karš. Šīs 
sievietes tēvs un māte, kuri audzināja viņas bērnu, vairāk-
kārtīgi centās vest pie prāta savu neceļus staigājošo meitu, 
bet nekādus rezultātus neguvuši nolēma atņemt viņai mātes 
tiesības, protams, ar to pret sevi izsaucot naidu un sašu-
tumu. Atnesot daudz bēdu un ciešanu visiem, ar kuriem 
savā dzīvē saskaras, šī „brīvi mīlošā” būtne sāka meklēt 
līdzjutējus, kuri viņu mierinātu un atbalstītu ar labu pa-
domu. Sēžot uz savas neizdevušās dzīves drupām un ap-
raudot savu neveiksmīgo likteni, viņa bija pārliecināta, ka 
viņai vienkārši nav paveicies laimes meklējumos. Šai „cie-
tējai” pat prātā neienāca, ka ne jau viņai ir nodarīts pāri, 
bet viņa ir sagrāvusi daudzu cilvēku dzīves, padarot viņus 
dziļi nelaimīgus. Grēka aptumšota, kļuvusi par savu ie-
gribu un vēlmju verdzeni, viņa ne tikai nonicināja Dieva 
baušļus, bet vēl meklēja vainīgos. 

Tādu cilvēku bēdām (bet tādu, diemžēl, šajā baltajā pa-
saulītē ir ne mazums) nav vērts just līdzi, jo viņi pļauj to, ko 
sējuši. Mēs nekad nedrīkstam aizmirst, ka uz citu asarām un 
bēdām savu laimi neuzcelsi. Sāpes, kas ir nodarītas citiem, 
atgriežas pie mums ar uzviju, jo Dievs ir taisnīgs un Svēto 
Rakstu brīdinājumi nav doti tāpat vien. Tiem, kuri rīkojas 
šādā veidā, ir tikai viena izeja: nākt pie mūsu dvēseļu Glā-
bēja ar pilnīgu savu grēku apzināšanos un patiesu, dziļu no-
žēlu. Viņam tīkamas ir tikai tādas skumjas. Dieva Vārds to 
raksturo tā: „Jo dievišķas skumjas dod atgriešanās svētību, 
ko neviens nenožēlos; bet pasaulīgās skumjas nes nāvi.” 
(2.Kor. 7:10). 

Pamatīgi aplūkojot sarūgtinājumu un skumjas, ar kurām 
mēs sastopamies gandrīz ik dienas, pāriesim pie dziļāku dvē-
seles ciešanu izpētes, kas brīžiem noved līdz galējai bezcerībai. 
14



Sāksim ar visbiežāk sastopamiem un savā starpā ļoti saistī-
tiem stāvokļiem: grūtsirdība, nomāktība un izmisums. 

Grūtsirdība – tās ir bezcerīgas skumjas jūtot savas dzī-
ves bezjēdzību un mazvērtību, darbu un pūļu niecīgumu. 
Nomāktība savukārt ir smags, nomācošs stāvoklis, ko pa-
vada drūms noskaņojums un bezizejas sajūta. Klājoties vie-
nai uz otru, grūtsirdība un nomāktība noved pie izmisuma, 
kas ir galējs bezcerības stāvoklis un bezizejas sajūta īpaši 
smagā situācijā, kad zūd jebkāda ticība uz labvēlīgu galare-
zultātu. Tam ir ļoti daudz iemeslu, tādēļ aplūkosim tikai 
dažus no tiem. 

Visbiežāk sastopamais iemesls grūtsirdībai un nomāk-
tībai ir cerības, kas ilgi nepiepildās. Ne velti pat Dieva 
Vārdā ir teikts: „Cerība, kas mazinās, grauž sirdi, bet, ja 
piepildās, ko sirds kāro, tad tas tiešām ir dzīvības koks.” 
(Sal.pam. 13:12). Kā vēl viens iemesls var būt vilšanās savās 
ilgās, vienalga vai runa ir par tevis mīlētu un cienītu cilvēku, 
vai sagruvušiem nākotnes plāniem un nodomiem un vēl-
mēm, kas nepiepildījās. Jebkura lolota sapņa sabrukšana 
mūs noved pie nomāktības. Arī mazticība, šaubas un neno-
teiktība ticībā nospiež dvēseli. Dzīves bezmērķīguma sajūta 
un nojauta, ka tu esi te lieks, tuva cilvēka zaudējums un ar 
to saistītā vientulība, bieži noved pie bezcerības un nospies-
tības, un, lai no tāda stāvokļa izietu, parasti ir nepieciešams 
zināms laiks. 

Grūtsirdība un izmisums var rasties arī kā tiešas sekas 
mūsu izdarītajam grēkam. Jo grēks apgrūtina mūsu sirds-
apziņu, paralizē gribu un atdala no Dieva. Šo nospiestības 
stāvokli mūsos izraisa neapzināta tieksme nošķirties no 
Viņa, atstājot savā sirdī slēptus stūrīšus. Kad mēs izdarām 
kaut ko sliktu, tas aizskar mūsu atmiņu un lepnumu. Atmiņa 
mums neliek mieru atkārtojot: „tu to izdarīji”, lepnība savu-
kārt iesaka izdarīto aizmirst, un tā, diemžēl, parasti uzvar. 
Bet aizmirst – tas nav ceļš, lai tiktu vaļā no vainas. Vislabāk 
ir pašam sev godīgi pateikt: „Kaut kas ir nostājies starp 
Dievu un mani. Mani grēki šķir mani no Viņa”. Ne velti 
Dieva Vārds saka: „Redzi, Tā Kunga roka nebūt nav par īsu, 
lai tā nevarētu palīdzēt, un Viņa auss nav tā aizkritusi, ka tā 

15



nevarētu dzirdēt. Bet jūsu pārkāpumi jūs attālina no jūsu 
Dieva, un jūsu grēki apslēpj Viņa vaigu no jums, ka Viņš ne-
klausās uz jums.” (Jes. 59:1-2). 

Vilšanās un ar to saistītā grūtsirdība un izmisums rodas 
tajā gadījumā, ja mēs ķeramies pie kāda darba ar pilnu pār-
liecību, ka tā ir Dieva griba. Taču, kā tas nereti mēdz būt, 
savā cilvēciskajā dedzībā darām to ar saviem spēkiem, kā 
rezultātā pārdzīvojam kaut ko līdzīgu tam, kas notika ar 
Mozu, kurš, būdams pārliecināts, ka ir aicināts atbrīvot jūdu 
tautu no vergošanas ēģiptiešiem, sava gara „taisnajās” dus-
mās sāka labot izdarīto ļaunumu (skat. 2.Moz. 2:11-20). Šis 
cēlsirdīgais centiens beidzās ar četrdesmit gadu klejojumiem 
pa tuksnesi, kurā viņš piedzīvoja galēju vilšanos. 

No vienas puses, viņam bija taisnība, jo patiesi bija 
Dieva izredzēts, lai atbrīvotu Israēlu no Ēģiptes, taču, tas 
viņam bija jāizdara tikai pēc tam, kad iemācīsies dzīvot 
tuvās attiecībās ar To Kungu. Līdzīgi mēdz būt arī mums, 
kad tikko saņēmuši skaidrību par kādu izredzētību, mēs 
tūdaļ ķeramies pie darba, darot to tā, kā paši saprotam, bet 
kad no tā nekas labs nesanāk, kļūstam nomākti un izmisuši, 
nesaprazdami kādēļ Dievs nav svētījis mūsu cenšanos un vē-
lēšanos. Iemesls te nav Dievā, bet mūsu nespējā pacietīgi 
gaidīt Viņa nākamos norādījumus un turpmāko vadību. 
Mums ir vienreiz un par visām reizēm jāsaprot, ka mūsu per-
sonīgie centieni darīt kaut ko Dievam, ir nekas cits, kā lep-
nība, kurai Debesu Tēvs vienmēr pretojas. Bez ciešas 
komunikācijas un sadarbības ar Viņu visi mūsu labie darbi 
un cēlie mērķi ir nolemti neveiksmei. 

Vēl daudzi cilvēki mēdz būt nomākti arī tādēļ, ka dzīvo 
pastāvīgā satraukumā par nākotni, domājot par to, kā viņiem 
tālāk dzīvot, ko ēst, ko vilkt mugurā un kā pasargāt sevi no 
tā vai kaut kā cita, kas ir mums apkārt un ar ko mēs saska-
ramies. Visas šīs bailes nekad un nevienam vēl nav palīdzē-
jušas atrisināt kaut vienu no viņu problēmām. Rītdienu nevar 
izmainīt ar rūpēm un raizēm, var tikai sabojāt šodienu. Ne-
viena nelaime nespēs mūs sarūgtināt, iedzīt grūtsirdībā un 
izmisumā, ja mēs to pieņemsim ticībā, atceroties, ka tā ir 
Dieva dota, lai sasniegtu kādu mērķi, bet Dievs ir mīlestība 
16



un vēl mums tikai labu. Tātad, ja viss rit labi un Tas Kungs 
mums sūta bagātīgu svētību lietu, būsim Viņam pateicīgi, 
atceroties, ka tas nav mūsu nopelns, bet Dieva žēlastības iz-
pausme, kā ir teikts: „Katrs labs devums un katra pilnīga dā-
vana nāk no augšienes, no gaismas Tēva, pie kura nav ne 
pārmaiņas, ne pārgrozības ēnas.” (Jēk. 1:17). Bet, kad pār 
mūsu dvēseli brāžas milzu pārbaudījumu un bēdu vilnis, at-
cerēsimies Svēto Rakstu mierinošos vārdus: „Un mēs zinām, 
ka tiem, kuri mīl Dievu, visas lietas nāk par labu, tāpēc ka 
tie pēc Viņa mūžīgā nodoma ir aicināti.” (Rom. 8:28). Bet, 
ja mūsu dzīvē notiek kaut kas, kam seko norāde par grēku 
un sods, nebūsim nomākti, bet atcerēsimies gudrā Sālamana 
vārdus: „Jo, ko Tas Kungs mīl, to viņš pārmāca, turēdams 
tomēr labu prātu uz viņu kā tēvs pret dēlu.” (Sal.pam. 3:12). 
Un, pat tad, ja negaidīta vētra aiznes jūsu īpašumu, naudu 
un bagātību, atcerēsimies, ka mums ir Palīgs, par Kuru ir 
teikts, ka Viņš „...apmierinās katru jūsu vajadzību pēc Savas 
godības pilnās bagātības Kristū Jēzū.” (Filip. 4:19). 

Mūsu vidū ir tādi cilvēki, kuriem ir grūti skatīties nā-
kotnē ar cerību, jo viņi pastāvīgi lūkojas atpakaļ, pārdzīvojot 
par savām pagātnes kļūdām. Šī neatgriezeniskā zaudējuma 
sajūta mums ikvienam ir pazīstama, jo katru reizi, kad mēs 
palaidām garām lielisku iespēju kaut ko izdarīt, mēs arī no-
nācām dziļā grūtsirdībā. Ir grūti vārdiem aprakstīt to izmi-
sumu un nomāktību, kas dvēseli pārņem, kad ir palaists 
garām tas, kas varēja notikt, bet nenotika mūsu nesaprātības 
vai neuzmanības dēļ. Apzinoties, ka notikušo nav iespējams 
labot, mēs savās sirdīs sakām: „Viss ir beidzies, nav vairs 
vērts pūlēties kaut ko izlabot! Kas bijis, to vairs neatgriezt. 
Es šo svētību esmu zaudējis uz visiem laikiem!”. Pie tam 
rodas sajūta, ka nav jēgas no nākotnes gaidīt ko labu. Par 
optimismu un cerību nav pat runas. Viss izskatās tik blāvs 
un neiepriecinošs, ka brīžiem pat vairs negribās dzīvot. 

Ir jāteic, ka šādi brīži piemeklē praktiski visus cilvēkus 
uz zemes. Rūgtā patiesība raisa sajūtu par pilnīgas bezizejas 
stāvokli, ko, protams, var saprast. Kad Kristus reiz raudāja 
par Jeruzālemi, Viņš izteica apbrīnojamus vārdus: „Un 
pienācis tuvu, Viņš, pilsētu ieraudzījis, raudāja par viņu 

17



un sacīja: „Kaut arī tu šodien zinātu, kas tev pie miera vaja-
dzīgs! Bet vēl tas ir apslēpts tavām acīm.” (Lk. 19:41-42). 
Pārlūkojot nodzīvoto dzīvi, gandrīz katram no mums ir jāat-
zīst, ka ne reizi vien esam Tam Kungam likuši līdzīgi raudāt 
par sevi, kad neesam atpazinuši savu apžēlošanas [piemek-
lējuma – kr.v.] stundu un dienu! 

Dievs dara mūs atbildīgus par to, ko neesam atpazinuši, 
kaut gan mums vajadzēja mācēt to paveikt. Kas palaists 
garām, tas vairs neatgriežas. Dievs nekad vairs neatver tās 
durvis, kuras mēs paši esam aizvēruši. Kaut vēlāk Debesu 
Tēvs mums dāvā citas iespējas, tomēr atgādina, ka, bija dur-
vis, kuras nedrīkstēja aizvērt un priekšstati, kuriem nevaja-
dzēja būt. Tiesa, Viņš to nedara tamdēļ, lai mūs iedzītu 
skumjās un drūmumā, bet, lai (runājot apustuļa Pētera vār-
diem) „...ar atgādinājumiem uzturētu modru prāta skaid-
rību...”. un, ja mēs satriektībā atzīstam savas vainas, Tas 
Kungs notikušo vērš par lielisku mācību nākotnei, kas turp -
māk palīdz Viņa svētības vairs nelaist garām. 

Pagātni, ko nav iespējams izmainīt, ir jāatstāj aiz mu-
guras un jāuzdrīkstas iet uz priekšu. Lai kā tā mūs neskum-
dinātu, nav jēgas liet asaras par to, ko nevar atgriezt. Ja mēs 
nemitīgi atcerēsimies to, kas mūsu dzīvē nav izdevies un 
ko neesam izdarījuši, tad tas viss var atkal atkārtoties, 
nomācot vairāk un vairāk. Nevajag uzskatīt, ka šādi pār-
dzīvojumi ir kā izņēmums, un daļa tādiem kā mums, 
vienpatņiem. Dzīve rāda, ka ar to sastopas ja ne visi, tad 
ļoti daudzi cilvēki. Vienkārši vieniem šādi nomāktības un 
izmisuma pilni dzīves periodi norit izteikti, bet citi ir spējīgi 
tos prasmīgi apslēpt. 

Arī Kristus mācekļi bija līdzīgā stāvoklī, kad Ģetzema-
nes dārzā aizmiga, kaut bija lūgti būt nomodā. Taču Jēzus 
aizdzina šo izmisumu modinot viņus darbībai ar vārdiem: 
„Celieties, ejam!...” (Mat. 26:46). Tādēļ, ja nospiestības brī-
žos tev atnāk ierosa no Dieva – tad nevilcinies, celies un ķe-
ries klāt nākamajam darbam, kas stāv tavā priekšā. Neļauj 
piedzīvotai neveiksmes sajūtai bojāt tavu turpmāko dzīvi. 

Lai cik rūgta ir sajūta, ka neesi trāpījis mērķī, visu, 
kas nav noticis un nav izdarīts, atstāj pagātnē, cerībā tiecies 
18



nākotnē, kur ir daudz tā ko var un vajadzēs izdarīt. Izmi-
suma melnie mākoņi agrāk vai vēlāk vienalga izgaisīs un 
dos vietu saules gaismai, un tad tevī atkal būs spēks un 
jauna dzīve, lai darbotos Tam Kungam un būtu par svētību 
citiem. Neaizmirsti par to, ja, „visas žēlastības Dievs.” 
(1.Pēt. 5:10) vada mūsu dzīvi, Viņš var pat nepatīkamus 
traucēkļus pārvērst svētīgās iespējās, kļūdas – panākumos, 
ciešanas – spēkā, bet lepnību – pazemībā. 

Nav saprotams kādēļ, bet ir pieņemts uzskatīt, ka no-
spiestība, grūtsirdība un izmisums – ir tikai ticībā vāju un 
garīgi nespēcīgu kristiešu daļa. Ticiet, tas ne pavisam tā 
nav. Kā jau iepriekš tika teikts, ja mēs nebūtu nospiesti un 
ja mūs nekad nepārņemtu drūmums, mēs nemaz nebūtu 
dzīvi. Visi cilvēki ir spējīgi sajust nospiestību, citādi viņi 
nebūtu spējīgi uz sajūsmu. Praktiski visu svētīgo Dieva 
kalpotāju dzīvēs ir bijuši brīži, kad īpaši grūtās situācijās 
ir nolaidušās rokas. Piemēram, kad Hadsons Teilors – pa-
matlicējs misijas darbam Ķīnā 1900.gadā nežēlīgas sacel-
šanās rezultātā zaudēja daudzus draugus misionārus un 
panīka garā, viņš rakstīja: 

„Esmu kļuvis tiks vājš, ka nevaru strādāt. Nevaru lasīt 
Bībeli. Pat lūgt nevaru. Tikai, klusi kā zīdainis, guļu Dieva 
rokās un ceru”. Bet mūsdienās kāda dziļi ticīga, garīgi spē-
cīga kristiete, kura gadiem kalpoja dvēseļu aprūpē, un dau-
dziem bija par svētību, savas dzīves izmisuma brīdī teica: 
„Man ir tik smagi, ka nevaru to vārdiem aprakstīt. Tumsa 
visapkārt ir tā sabiezējusi, ka es to sajūtu fiziski. Tāds ie-
spaids, ka Dievs mani ir atstājis. Nekad agrāk neesmu tik 
labi sapratusi krustā sistā Jēzus Kristus stāvokli, kad sajūtot 
pilnīgu vientulību, Viņš savās dvēseles mokās izdvesa: 
„Mans Dievs! Mans Dievs! Kamdēļ Tu esi mani atstājis?” 
Ir brīži, kad liekas, ka vēl nedaudz un es vairs neizturēšu un 
garīgi salūzīšu. Pirmo reizi dzīvē Debesu Tēvs slēpj no 
manis Savu vaigu. Nevarēju pat iedomāties, ka tā mēdz būt. 
Man liekas, ka esmu savu spēku un iespēju izsīkumā, bet 
palīdzība no augšienes joprojām nenāk!” 

Vai jums, draugi, tāds stāvoklis ir pazīstams? Vai jums 
ir bijuši brīži, kad sirdī ir tukšums, ķermenis un dvēsele it 

19



kā samalti, nav vairs ne spēka, ne vēlēšanās lūgt, iepriek-
šējās svētības un apsolījumi, ko Dievs ir devis, nenāk at-
miņā. Priekšā ne mazākās gaismas atblāzmas, visapkārt 
tikai sabiezējusi tumsa. Ja tas ir tā, tad jūs esat viens no 
daudzajiem Dieva bērniem, kas ir pārdzīvojis tumsas laiku. 
Tādā brīdī atliek vien paļauties uz Tā Kunga žēlastību un 
Viņa spēku. Kad mums nepaliek nekas un neviens, izņemot 
Dievu, mēs beidzot pārliecinamies, ka tas ir pilnīgi pietie-
koši. Jo Debesu Tēvs lieliski zina, ka tādā dvēseles stāvoklī 
mums, kā vēl nekad ir vajadzīgas Viņa rūpes un palīdzība. 
Tad nu, ieliekot sevi Viņa rokās, uzticēsimies Viņam pil-
nībā, un Viņš mūs turot Savās spēcīgajās rokās iznesīs 
cauri nāves ēnas ielejai pretim cerības un jaunas dzīves 
spožajai gaismai. 

Arī kalpotāji, kuri mūsdienās darbojas Dieva druvās, 
nevar izvairīties no nospiestības, nomāktības un izmisuma 
brīžiem. Daudzu Bībeles tekstu skaidrojošo grāmatu autors 
Viljams Makdonalds rakstīja: „Dzīvē nav retums tādu gadī-
jumu, kad satiec cilvēkus, arī Dieva vīna laukos strādāt ai-
cinātus ļaudis, kuri, pieviļas savā kalpošanā, krīt grūtsirdībā 
un visu pamet. Šo kārdinājumu, visdrīzāk, pazīst daudzi. 
Tādos brīžos ir vērtīgi vērsties pie Rakstu vietām, kuras var 
kļūt par lielu mierinājumu un uzmundrinājumu, neļaujot iz-
misumā nolaist rokas. 

Reiz pravietis Jesaja rakstīja: „Es savukārt nodomāju: 
es velti esmu pūlējies, es lieki un ne par ko esmu šķiedis 
savu spēku; tomēr mana taisnība ir pie Tā Kunga un mana 
alga mana Dieva rokā.” (Jes. 49:4). Mēdz būt brīži, kad 
mums liekas, ka gadi, kas veltīti kalpošanai Tam Kungam, 
ir pagaisuši nebūtībā, ka visas mūsu pūles un centieni ir bi-
juši veltīgi un neauglīgi. Bet tas tā nav. Iepriekš pieminētais 
pants mums apgalvo, ka Dieva taisnība parūpēsies par mums 
pienākošos algu. Nekas no tā, kas tiek darīts Viņam, nav bez 
rezultātiem. Ja dzīve beigtos ar nāvi, tad visi mūsu darbi 
būtu veltīgi. Otrpus kapam taču ir mūžīga godība. Tur mēs 
saņemsim balvu par visu, kas tika Tā Kunga vārdā darīts. 
Neviena mīlestības kalpošana nepaliks bez augļiem un 
nebūs velta. Visu aicinājumu vidū nav teicamāka par kristīgo 
20



kalpošanu, tādēļ nav un nevar būt ne vismazākais iemesls, 
lai to pārtrauktu”. 

Lai kādi būtu grūtsirdības un izmisuma iemesli, un lai 
kuru tie piemeklētu, šādos grūtos dzīves brīžos par vērtīgu 
atbalstu un uzmundrinājumu var kļūt šādi Svēto Rakstu panti: 
„Bet Mozus sacīja tautai: „Nebīstaities, pastāviet un vērojiet, 
kā Tas Kungs jūs šodien izglābs: ēģiptiešus, kurus jūs šodien 
redzat, jūs nemūžam vairs neredzēsit.” (2.Moz. 14:13); „Tu 
man tuvojies dienā, kad es Tevi piesaucu, un sacīji: „Ne-
bīsties!” (Raudu dz. 3:57); „Es meklēju To Kungu, un Viņš 
man atbildēja; Viņš mani izglāba no visām manām izbai-
lēm.” (Ps. 34:5); „Tā ir Tā Kunga žēlastība, ka mēs vēl ne-
esam pagalam; Viņa žēlsirdībai vēl nav pienācis gals. Tā ir 
ik rītu jauna, un liela ir Tava uzticība.” (Raudu dz. 3:22-23); 
„Kad es Tevi piesaucu, Tu mani paklausīji un devi manai 
dvēselei drosmi un spēku.” (Ps. 138:3). Tātad, draugi, esiet 
vīrišķīgi! Pašos mokošākajos brīžos atcerieties apustuļa Pā-
vila vārdus: „Mēs visur topam spaidīti, bet tomēr neesam 
nomākti; esam bez padoma, bet tomēr neesam izmisuši.” 
(2.Kor. 4:8). Ticībā izstiepiet savas rokas pret To Kungu, un, 
ja tas ir nepieciešams, sāciet visu no jauna. Ticiet, ka arī tie, 
kas ir vislielākā izmisumā, atrod cerību Kristū Jēzū. 

Šo tēmu nobeidzot, pieskarsimies vēl divām pēdējām 
nomāktības stadijām, un tās ir apātija, – pilnīga un abso-
lūta vienaldzība pret visu, kas apkārt, un depresija – ar ko 
mēs saprotam galēji nospiestu, nomāktu, grūti par labu vēr-
šamu psihisku stāvokli kas slikti padodas medikamentozai 
ārstēšanai. 

Daudzi kristieši uzdod sev jautājumu, vai tad ticīgam 
cilvēkam var būt depresija, un kas tas vispār ir: slimība, 
Dieva sods vai grēks. Ja uz to skatāmies tīri no medicīniskā 
viedokļa, tad depresija ir psihiska slimība, kas pieder pie 
afekta sindromiem. Klīniskajā praksē tai ir šādas formas: 

1. Klasiskā, jeb astēniskā depresija, kura izpaužas sli-
mīgi sliktā garastāvoklī, skumjās, nomāktībā, nospiestībā, 
apgrūtinātā domu ritējumā, intereses zudums par profesio-
nālo darbību, pesimisms, apātija, pasivitāte, vāja spēja reaģēt 
uz iespaidiem, kas nāk no ārpuses, intelektuālu un kustību 

21



palēninājumu līdz pat pilnīgam nekustīgumam, apetītes zu-
dums un novājēšana, vainas sajūtu un mazvērtības idejām, 
līdz pat sevis vainošanai un pašnāvības mēģinājumiem. Bez 
šīs, visai plaši izplatītās depresijas formas, ir vēl trīs citas, 
reti sastopami paveidi: 

2. Psihomotorais uzbudinājums – kuram ir raksturīga 
trauksmes sajūta un kustību nemiers, kad slimnieki mētājas, 
vaid, nerod sev vietu. 

3. Hipohondriskā – raksturojas ar trauksmainām 
bažām vai pārliecību par smagu saslimšanu, kas visbiežāk 
ir tikai iedomas. 

4. Maskētā – izpaužas somatogēnās psihozes veidā kā 
galvas sāpes, galvas reiboņi, neiralģijas sāpes, kā arī kuņģa – 
zarnu trakta traucējumiem, paātrinātu sirds darbību un ne-
stabilu arteriālo asins spiedienu. Šīs formas gadījumā pa-
cienti parasti vēršas pie dažādiem speciālistiem, bet nekādas 
nopietnas novirzes no normas netiek atrastas. 

Iemesli, kas izsauc depresiju, var būt dažādi neirotiski 
traucējumi, piemēram: psihiska trauma tuva cilvēka zau-
dējuma gadījumā, šoka stāvokļi, konflikti un stresa situā-
cijas, kas bieži atkārtojas, ilgstoša atrašanās zem smaga 
psihoemocionāla spiediena un tam līdzīgas lietas. Depre-
sīvs stāvoklis var izpausties kopā ar kādu psihisku slimību, 
kā šizofrēnija un maniakāli – depresīvā psihoze, kā arī da-
žādas somatiskas kaites, tādas kā: smaga hroniska sirds 
asinsvadu nepietiekamība, galvas smadzeņu audzēji, hro-
niska nieru nepietiekamība, nopietnas aknu saslimšanas, 
kādas hipervitaminozes, endokrīnās hipofīzes un vairog-
dziedzera slimības. Ir zināmi depresijas attīstīšanās gadī-
jumi sievietēm pēcdzemdību periodā, līdz pat pašnāvības 
mēģinājumiem, kā arī cilvēkiem, kuri avārijās ir guvuši 
smagas traumas. 

Visu augšminēto apkopojot, var izdarīt secinājumu, ka, 
depresija kā slimība var attīstīties arī kristiešiem, kuri, ne-
skatoties uz viņu ticību Dievam, tomēr ir tikai cilvēki ar savu 
miesu, kas ir pakļauta tām pašām slimībām, kurām ir pa-
kļauti pasaules cilvēki. Ja tāds stāvoklis izpaužas kā psihiska 
slimība, tad tas, protams, nav grēks. Taču, mēdz būt arī tādi 
22



gadījumi, kad depresija pati var kļūt par grēku vai rasties kā 
tā tiešas sekas, piemēram: 

1. Kad to izraisa grēcīgas darbības, ko jūs veicat pilnīgi 
apzināti, pat nemēģinot kaut ko mainīt. 

2. Kad, pastāvīgi pieņemot izvēli, jūs ļaujat citiem cil-
vēkiem sevi kontrolēt vai vadīt – tā vietā, lai klausītos, ko 
saka Dievs un būt atkarīgam tikai no Viņa. 

3. Kad jūs savu nomākto, nospiesto stāvokli izmantojat 
lai manipulētu ar citiem cilvēkiem. 

4. Ja nedarāt neko, lai taptu veseli (neejat pēc palīdzības 
pie draudzes, dvēseļu aprūpētāja vai ārsta – speciālista). 

5. Ja auklējiet žēlumu pret sevi un dusmas pret apkār-
tējiem, savā stāvoklī un uzbrukušajās nelaimēs vainojot 
viņus un Dievu. 

Kaut Dievs Pats nevienu nesoda ar depresiju, Viņš var 
to pieļaut kā atmaksu par tīšu un apzinātu atkāpšanos no 
Viņa dotajiem baušļiem. Jo izdarītais grēks un tā apzināša-
nās nomoka mūsu sirdsapziņu, laupot apmierinātību un 
sirdsmieru, traucē normālu dzīves ritējumu un nes sev līdzi 
daudz ko citu, kas veicina negatīvus nervu darbības traucē-
jumus, kuri var pāriet depresijā. 

Protams, nav apstrīdams tas fakts, ka kristietis, kurš 
ir sagrēkojis, vienmēr var nākt pie Kristus grēku nožēlā 
un saņemt piedošanu, kas tūdaļ pozitīvi atsauksies ne 
tikai uz viņa garastāvokli, bet arī uz vispārējo psihisko 
stāvokli. Taču, tas notiek tikai tādā gadījumā, ja depre-
sijas iemesls patiešām ir grēks. Visos pārējos gadījumos 
šī psihiskā slimība nekur neizplēnēs. Tādēļ, pārmest vai 
bārt tādus cilvēkus, apvainojot neticībā, ir vienkārši ne-
saprātīgi. Tā vietā labāk maigi viņiem atgādināt par ce-
rību uz To Kungu, kurš dod mums spēku panest pilnīgi 
visas slimības, izrādīt viņiem mīlestību, pacietību, sa-
pratni un līdzjūtību. Ļoti svarīgi ir šādu cilvēku uzma-
nību vērst uz kādu noderīgu un aizraujošu darbošanos, 
kas palīdzēs viņa prātam pārslēgties un izrauties no ap-
burtā loka, kas nomāc viņa domas. Tieši tāpat kā citu sli-
mību gadījumos, arī šeit nav nekā nosodāma, ja cilvēks 
vēršas pie speciālista. 

23



Katra ticīga cilvēka dzīvē var notikt kas līdzīgs, kad 
viņš iekrīt garīgas depresijas stāvoklī, nomāktībā, snaudā, 
apātijā un pilnīgā bezdarbībā. Šādā gadījumā viņa ticība 
kļūst vājāka, pazūd prieks, zūd arī pārliecība par dāvāto pie-
došanu un glābšanu. Tāds kristietis jūtas vientuļš, noraidīts 
un nevienam nevajadzīgs. Liekas, ka tagad nekas un neviens 
nevarēs palīdzēt, bet tieši tad iejaucas Kristus. Cenšoties 
mūs no šī neveselīgā stāvokļa izvest, Svētais Gars mudina 
darīt visparastākās un ikdienišķākās lietas, par kurām mēs 
pat nevarētu iedomāties, ka uz tām mūs rosina spēks no aug-
šienes. Taču, kad mēs tās tomēr sākam darīt, tad redzam, ka 
tajās ir Dievs. Labs apstiprinājums tam ir pravieša Elijas pie-
mērs. 1.Ķēn. 19:1-8 ir stāsts par to, kā pēc visu Baāla pries-
teru iznīcināšanas Karmela kalnā viņu vajāja Izebele, un 
Elija, no viņas dusmām aizbēg uz Jūdejas tuksnesi, tur, zem 
ērkšķu krūma, nomākts un izmisis lūdz Dievam nāvi, sakot: 
„Nu ir gana, Kungs, ņem manu dvēseli, jo es neesmu labāks 
kā mani tēvi”. Atbildot uz to, brīdī, kad viņš skumju izmocīts 
aizmieg, Dievs sūta Savu eņģeli, kurš „pieskārās viņam un 
sacīja: Celies un ēd”. 

Interesanti, ka eņģelis viņam nedod nekādu zīmi, ne-
skaidro izveidojušos situāciju un nedod neko īpašu. Viņš 
vienkārši liek Elijam izdarīt pašu parastāko – piecelties un 
paēst. Ja Dieva Gars dod mums intuitīvi sajust, ko tieši 
mums vajag izdarīt, un mēs to darām, tad nomāktība ātri 
vien pazūd. 

Mums, kristiešiem, nākas cīnīties ar daudziem mūsu dvē-
seles ienaidniekiem, kuri atņem mums garīgo spēku un grauj 
ticību. Bez tam, mums ir jākaro arī pašiem ar sevi – savām 
vājībām, bailēm, šaubām, nomāktību un izmisumu. Diemžēl, 
tieši šajās cīņās mēs garā panīkstam visbiežāk. Bet Dievs atkal 
un atkal palīdz mums piecelties, Savu palīdzīgo roku pasnie-
dzot visbezcerīgākajā brīdī. Pie tam ne vienmēr kaut ko iesāk 
Pats (kaut mēs to parasti Viņam lūdzam), bet aicina lai mēs 
uzņemamies iniciatīvu nomāktības brīdī un ceļamies, un tad 
nāk gaisma, kas izkliedē visapkārt sabiezējušo tumsu. 

Kad Debesu Tēvs ar Savu Svēto Garu atklāj mums ga-
rīgās depresijas iemeslu un rosina mūs kaut ko darīt, nekādā 
24



gadījumā nevar tiepties un Viņam neklausīt. Sevišķi svarīgi 
tas ir tad, ja garīgā vēsuma, nospiestības un nomāktības ie-
mesls ir mūsu nodarītais grēks. Tad atvieglojums iestāsies 
tikai pēc tam, kad būsim paveikuši visu nepieciešamo: pie-
teiksim karu mūsu „ES”, iztīrīsim savu dzīves vietu no vi-
sādiem ar okultismu saistītiem priekšmetiem un atribūtiem, 
savu grēku izsūdzēsim vai aiziesim pie saviem tuvākajiem 
(lai tas būtu draugs, vīrs, sieva, bērni, vecāki, kaimiņi) un 
sakārtosim ar viņiem savas attiecības, palūgsim piedošanu 
tiem, kurus esam apbēdinājuši, atdosim to, ko esam nozaguši 
vai ieguvuši negodīgā veidā, no visas sirds piedosim saviem 
ienaidniekiem, tas ir – izlabosim visu, ko vēl var izlabot. 

Vien paveicot to, ar mierīgu sirdsapziņu var pieņemt 
piedošanu, ko Debesu Tēvs mums, katram grēkus nožēlojo-
šam grēciniekam, dod (1.Jņ. 1:9-10), un pēc tam iet tālāk, 
paļaujoties uz To Kungu, kā to reiz darīja apustulis Pāvils 
un teica: „Brāļi, es vēl nedomāju, ka pats būtu to satvēris, 
bet vienu gan – aizmirsdams to, kas aiz manis, stiepdamies 
pēc tā, kas priekšā, es dzenos pretim mērķim, goda balvai – 
Dieva debesu aicinājumam Kristū Jēzū” (Filip. 3:13-14). 

Vēstulē Efeziešiem 5:14 ir brīnišķīgi vārdi: „...uzmos-
ties, kas guli, un celies augšā no miroņiem, tad atspīdēs tev 
Kristus”. Jauns spēks un iedvesma nāk no Dieva ar tādu brī-
numdarošu spēku, ka tu esi spējīgs ne tikai „augšāmcelties 
no miroņiem”, bet darīt to, kas jau likās neiespējams. Pār-
stājot dzīvot starp pagātnes ēnām, tu sāc dzīvot šodienas 
gaismā un rītdienas žilbinošajā cerībā. Tad tu vairs nelūko-
jies atpakaļ un neatceries pagātnes neveiksmes, bet skaties 
tikai uz priekšu, pie kam nevis vienkārši skaties, bet ar pa-
ļāvību dodies tālāk.

25



2. Nodaļa 
 

Ikdienas pelēcība 
 
Turpinot iesākto tēmu, ir jāteic, ka nomāktības stāvokli 

dvēselē veicina arī ikdienas nomācošā pelēcība, kurai piemīt 
monotonums un vienveidība. Kā gan mūsu dzīve izskatās? 
Strādā, ēd, guli, dari vienus un tos pašus mājas darbus, pildi 
pienākumus ģimenē, īsteno vienas un tās pašas fizioloģiskās 
vajadzības... atkal ēd, guli, strādā... 

Un tā katru dienu, bez kādām sevišķām izmaiņām. Bez 
tam, arvien ātrākais dzīves temps, ar tā steidzīgumu, kon-
flikta situācijām un stresiem, nekādā veidā neveicina dvē-
seles mieru. Daudzi tagad dzīvo pēc „dod, dod” un „ātrāk, 
ātrāk” principa. Gan tur vajag paspēt, un tur nenokavēt, un 
šito neaizmirst, un to īstenot. Steiga un pastāvīgs laika trū-
kums ir kļuvuši par īstiem pēdējā laika lāstiem. 

„Ātrāk!”... „Mēs kavējam!”... „Nepaspēsi!”... cik bieži 
šādi un līdzīgi vārdi izlido no mūsu mutes, atklājot mūsu ne-
miera pilnās dzīves būtību! Tās ritmam sekojot, mēs viegli 
iekļaujamies vienmēr steidzīgo un nekur nepaspējošo cil-
vēku straumē, kuru galvenā vēlēšanās ir: ātrāk nokļūt un 
ātrāk dabūt. Gandrīz visaptverošais ekonomikas kritums, ar 
visām no tā izrietošajām sekām, ved pie nekārtības, neskaid-
rības un saspringtas, nervozas gaisotnes darba vietās. Darba 
dienai beidzoties, cilvēki mājās atgriežas kā tādi, kam iz-
spiesta beidzamā sula. 

Knapi tiekot līdzi šim dzīves ritmam, kas aizvien paāt-
rinās, mēs ātri izšķiežam savus spēkus un nogurstam. Laiku 
pa laikam no iekšienes gatavs izlauzties izmisis kliedziens: 
„Kā man tas viss ir apnicis! Tā nav dzīve, bet kaut kādas 
žurku skriešanās sacīkstes! Vai tiešām tikai tam es esmu pie-
dzimis?!”. 

Ja vienus cilvēkus tracina un izsūc saspringta, steigas, 
nīcības un neskaitāmu stresu pilna dzīve, citus grūž nomāk-
tībā ikdienas darbu, pienākumu un rūpju pelēcība. Ir vēl arī 
tāda grupa, pie kuras pieder smagi slimie, – pie gultas pie-
kaltie cilvēki, arī invalīdi, kas nespēj par sevi parūpēties, un 
26



ir pilnībā atkarīgi no citiem. Līdzīgā situācijā, sava vecuma 
dēļ, atrodas arī pensionāri, kuri beiguši aktīvo darbošanos 
un aizvien vairāk sevi ieslēdz sava dzīvokļa četrās sienās. 

Jo apstākļi ne vienmēr atrodas jūsu rokās. Mums katram 
ir atšķirīgi likteņi, atšķirīgas ģimenes un sabiedriskais stā-
voklis, atšķirīgas vajadzības un pieeja dzīvei. No tā izriet, ka 
katrs mēs ikdienas pelēcību uztveram un panesam atšķirīgi. 
Vieni piekūst no pastāvīgā trokšņa mājās vai darbā, citi – no 
vientulības klusuma. Kāds vēlas mieru un atpūtu, bet dažs 
alkst pēc saskares ar citiem cilvēkiem un pēc vētrainas dar-
bošanās. Vai nu tā, vai savādāk, katrs no mums vēlas kaut 
ko, kas dotu prieku, ko nes jēgpilna dzīve. 

Lielākajai daļai cilvēku ir raksturīgi dzīvi stādīties 
priekšā kā brīnišķīgu un saviļņojošu notikumu virkni, kas, 
no gūtajiem iespaidiem, atstāj dziļas pēdas atmiņā, tas ir – 
pastāvīgu kāpšanu „Tabora” kalnā, kas atkal un atkal atkār-
tojas. Šādi pārdzīvojumi viņus aizrauj, sajūsmina, spārno un 
iedvesmo. Bet, ja tas notiek reti, vai nenotiek nemaz, tad 
dzīve viņiem pārvēršas par pelēku, blāvu, nožēlojamu un 
bezjēdzīgu eksistenci. 

Osvalds Čembers šajā sakarā ir teicis tā: „Cilvēkiem ir 
raksturīgi zaudēt interesi par dzīvi, ja priekšā ir tik tumšs, 
ka vai acī durams, kad nav nekāda garīga pacēluma, bet pie 
horizonta ir tikai rutīna, tas nozīmē, – parastas, pierastas, ik-
dienas lietas... Mēs visi periodiski uzkāpjam augstā kalnā, 
no kura redzam visu, kas ir mums apkārt no Dieva skata 
punkta un nevēlamies kāpt no turienes lejā. Bet Dievs mums 
neļauj ilgi uzturēties augšā, jo mūsu garīgums tiek pārbau-
dīts ne tik daudz caur spēju kāpt augšā, cik caur spēju kāpt 
lejā. Ja mēs spējam tikai kāpt augšā, ar mums kaut kas nav 
kārtībā. Protams, ir ļoti labi būt kopā ar Dievu kalna vir-
sotnē, bet Viņš mūs tur paceļ tikai tādēļ, lai darītu spējīgus 
nokāpt lejā, bēdu, vajadzību un ļauno garu apsēstu cilvēku 
ielejā, lai viņus paceltu augstumos. 

Mēs neesam radīti virsotnēm, augšā kāpšanai un estē-
tiskām baudām. Tas viss mums tiek dots iedvesmas brīžos 
un tikai. Mēs esam radīti līdzenumiem, pelēkai ikdienībai, 
kurā pastāvīgi esam iegremdēti, lai tur parādītu savu kristieša 

27



raksturu. Garīgais egoisms vienmēr pieprasa atkārtotas kāp-
šanas „Taborā”. Mēs domājam, ja Dievs ļaus mums pastā-
vīgi būt tur, tad mums izdosies dzīvot kā eņģeļiem, runāt 
kā eņģeļiem un domāt kā eņģeļiem. Bet brīži, kas pavadīti 
virsotnē ir reti, izņēmuma kārtā, un tiem ir noteikts uzde-
vums, tādēļ ir jāsargas dzīvot tikai tajos un veidot no tiem 
elkus. Protams, tie stiprina ticību un dāvā iedvesmu, bet pēc 
tiem dzīve pieprasa redzamu izpausmi tam, ko mēs tajā 
laikā ieguvām. 

Pēc katras kāpšanas „Taborā” ir laišanās lejup un 
strauja iegrimšana tajā, ko nevar saukt ne par poētisku, ne 
skaistu, ne priecīgu. „Kalna galā” mēs redzam Dieva Go-
dību, tomēr tur nedzīvojam šai slavai. Tikai ielejā, – paze-
mības vietā, ir redzams mūsu patiesais noderīgums Dievam, 
un top redzama mūsu uzticība Viņam. Tieši lejā, bēdu un va-
jadzību vidū, Jēzus mācekļiem nāca sapratne par kalna galā 
piedzīvotā nozīmi. Pazemības ieleja viņiem bija vajadzīga 
tādēļ, lai izskaustu no viņu sirdīm cilvēcisko pašapziņu, no-
statot vaigu vaigā ar skarbās realitātes īstenību”. 

Nu ko, šiem Dieva vīra vārdiem nevar nepiekrist. Die-
vam un cilvēkiem nav svarīgas mūsu garīgās atklāsmes un 
īpašie pārdzīvojumi, bet to augļi, kas izpaužas necilu, ikdie-
nas darbu darīšanā, kas aizņem lielāko mūsu dzīves daļu un 
caur kuriem raksturojas mūsu patiesā, praktiskā kristietība. 
Kāda jēga, ja mēs citiem stāstam, kā Dievs mūsu „Taborā” 
dāvāja mums tās vai citas brīnišķīgās atklāsmes, ja mūsu ik-
dienībā tas nekādi neizpaužas. 

Ikdienas dzīve mums ir jāpaceļ tajā līmenī, kur mēs at-
radāmies sava pacēluma brīdī. Nedrīkst ļaut pacilājošajam 
garastāvoklim ātri un viegli izgaist. Nepareizi ir arī, ja iesē-
žamies tā ērtāk un ļaujamies patīkamām atmiņām, un neko 
nedarām. Ir svarīgi iemācīties ikdienas dzīvē iedzīvināt to, 
kas mums bija atklāts garīga pacēluma brīdī. 

Nav iespējams visu laiku atrasties garīgo privilēģiju vir-
sotnē, jo mūsu pamatpienākums ir darbs ielejā. Jēzus Kristus 
veica Savu kalpošanu, kuras dēļ bija sūtīts uz zemes, ne jau 
atrodoties slavas virsotnē, bet cilvēku pūļa vidū, kur rādīja 
Sevi kā patiesu Mesiju. Redzējumi un godība, protams, ir 
28



vērtīgi, bet tās ir tikai Dieva dāvanas, lai sagatavotu mūs 
kalpošanai un darītu izturīgus. 

Lai cik vienmuļi, neinteresanti un prozaiski būtu mūsu 
ikdienas darbi, nodarbes un pienākumi, tieši tie vislabāk at-
spoguļo cik dziļš un patiess ir mūsu garīgums. Darot tos mī-
lestībā uz Dievu un tuvāko, mēs, paši to nemaz nepamanot, 
pārveidojamies. Jāņa evaņģēlija 13.nodaļā runa ir par to, kā 
iemiesojies Dievs mazgā kājas parastiem zvejniekiem. Šo 
neinteresanto un pat pazemojošo darbu Viņš veic ne tikai ar 
lielu cieņu, bet vēl arī saka: „Ja nu Es, jūsu Kungs un Mācī-
tājs, esmu jūsu kājas mazgājis, arī jums pienākas cits citam 
kājas mazgāt” (Jņ. 13:14). Kungu nemulsināja pazemojošais 
kalpa darbs. Viņam katra kalpošana cilvēkiem bija kalpo-
šana Debesu Tēvam. 

Arī apustulis Pāvils sekoja šim Kristus piemēram, dar-
bodamies tajā pašā pazemības garā, par ko, vēršoties pie ko-
rintiešiem, rakstīja: „Bet visās lietās mēs parādāmies kā 
Dieva kalpi, lielā pacietībā, bēdās, darba grūtībās, bailēs, si-
tienos, cietumā, uztraukumā, grūtā darbā, bezmiega naktīs, 
badā, šķīstībā, atziņā, lēnprātībā, laipnībā, Svētajā Garā, ne-
viltotā mīlestībā, patiesības vārdā, Dieva spēkā; ar taisnības 
ieročiem pa labi un kreisi, ar godu un negodu, ar slavu un 
neslavu” (2.Kor. 6:4-8). 

Apustuļa Pāvila uzskaitījums no kā sastāvēja viņa ik-
dienas dzīve un to dzīves, kuri bija kalpošanā kopā ar viņu, 
atver mūsu acis ne tikai uz īpašībām, kādām ir jābūt patie-
sam Dieva kalpam, bet raksturo arī viņu ikdienu, kas piepil-
dīta ar daudz ko no tā, ar ko šodien saskaramies arī mēs. Jo 
arī mums ikdienā ir saskare ar nomācošām finanšu problē-
mām, visāda veida situācijām, kas prasa pacietību, ar atzi-
nību un negodu, nosodījumu un uzslavām, ar sarūgtinājumu 
un pazemojumiem, ko pret mums pauž citi cilvēki gan 
darbā, gan mājās. 

Ir svarīgi nevis tas kā izskatās mūsu ikdienas dzīve, bet 
tas, kā mēs paši to uztveram. Vai mēs esam sašutuši un sa-
ceļamies pret to, kas mūs piemeklē, vai uzņemam to mie-
rīgi, kā tādu, ko Dievs uzskata par labu, no visa tā iegūstot 
priekš sevis vērtīgo un vajadzīgo. Izejot no tā, kāda ir cilvēku 

29



attieksme, viņus var iedalīt divās kategorijās. Vieni ir spējīgi 
pelēko ikdienību pārvērst svētkos, bet citiem arī svētki nav 
prieka iemesls. Pie pirmajiem pieder optimisti un tie, kas 
mīl dzīvi, kuriem mēdz būt daudz draugu. Un, ja tie ir kris-
tieši, tad viņi patiesi ir laimīgi iekš Tā Kunga. Otra grupa 
sastāv no nelabojamiem pesimistiem, kuri visu redz tikai pe-
lēkos toņos, neatkarīgi no tā, vai viņi ir pasaulīgi, vai ticīgie. 
Atkarībā no tā, pie kādas grupas mēs piederam, mūsu ikdie-
nas dzīve ir vai nu kā svētība, vai kā sods. 

Dzīvē nākas saskarties ar cilvēkiem, kuri izturas un 
redz visu visapkārt atbilstoši savam garastāvoklim. Ja tas vi-
ņiem ir labs, tad arī ikdiena liekās krāsaina, un apkārtējie vi-
ņiem liekas jauki, bet ja garastāvoklis ir slikts, tad viņiem 
labāk netuvoties. Tādus tautā sauc par „garastāvokļa cilvē-
kiem”. Šāda atkarība no dvēseles iekšējā stāvokļa ir pilnīgi 
nepareiza un atspoguļo zemu garīgo līmeni. Mūsu garastā-
voklis ir ļoti nepastāvīgs un gandrīz vienmēr ir atkarīgs no 
fiziskā stāvokļa, tādēļ tam nedrīks pakļauties ne uz brīdi, kur 
nu vēl ļaut tam sevi vadīt. Tas ir nestabils un šaubīgs pamats, 
uz kā neko nedrīkst būvēt. 

Mēdz būt cilvēki, kuri kādu darbu dara tā, ka tas uz vi-
siem laikiem paliek svētīts. Lai tas būtu pats visparastākais 
darbs, bet kad redzi, kā viņi to dara, sāk likties, ka notiek 
kas brīnišķīgs. Kāda daudzbērnu mamma, kura ir patiesa 
kristiete, virs virtuves izlietnes pakarot skaistu rāmīti ar vār-
diem: „Šajā vietā trīs reizes dienā notiek dievkalpojums”, 
pārvērta savu virtuvi par altāri un Tā Kunga pagodināšanas 
vietu. Gatavojot ēdienu, novācot galdu, mazgājot un gludi-
not, viņa vienmēr klusi dungoja vai domās lūdza, nesot vīra, 
bērnu un daudzu savu tuvinieku un draugu dvēseles pie Tā 
Kunga altāra. Pēc nogurdinošiem mājas darbiem un ne-
skaitāmām rūpēm par ģimeni, viņas sejā staroja miers, 
prieks un paļāvība uz To, ar Kuru domās bija pavadījusi 
visu savu dienu. 

Tā rezultātā, kad no darba mājās ieradās nogurušais vīrs 
un bērni, kas pārnāca no skolas, viņus sagaidīja nevis no 
darbiem, kas dienu no dienas atkārtojas, izmocīta būtne, bet 
mierīga, līdzsvarota un pretimnākoša sieva un mamma, ar 
30



kuru visiem bija jauki un patīkami. Viņa mājās bija kā silta 
un maiga saulīte. Vienkāršas mājsaimnieces loma viņu ne 
tikai nepazemoja, bet padarīja par to centru, ap kuru griezās 
visas lielās ģimenes dzīve. 

Bībele runā par to, ka Dieva bērniem, jebkuros savas 
dzīves apstākļos, ir jābūt pasaulei par gaismu un sāli. 
Gaisma nekad nekliedz pati par sevi, bet ar savu klātbūtni 
vienkārši izkliedē sabiezējušo tumsu. Šādu lomu izpildīt var 
vien tāds kristietis, kurš dzīvo atbilstoši Svētajiem Rakstiem. 
Kā apstiprinājums tam var kalpot kāda jaunatgrieztā īss 
stāsts, kurš To Kungu atrada savā darba vietā, kur strādāja 
kopā ar ticīgu cilvēku, kas bija vienkāršs strādnieks. Šī kris-
tieša uzvedība darbā tā ietekmēja viņu, ka viņš ieticēja un 
vēlāk, aprakstot kā tas notika, stāstīja: 

„Es esmu ticies ar daudziem cilvēkiem, kuri, tāpat kā 
mans kolēģis, sauca sevi par kristiešiem, bet dzirdot viņu 
vārdus un vērojot viņu rīcību un reakcijas, es visos vīlos, 
jo ikdienas, praktiskajā dzīvē viņi nekā neatšķīrās no pa-
saules cilvēkiem. Taču šis cilvēks lika man no jauna noticēt 
kristietības neparastajam spēkam tieši dēļ tā, kā viņš uz-
vedās darbā. Kad citi kolēģi nekārtību dēļ, kas valda ra-
žošanā, satracināti, zaudēja savaldību, viņš joprojām 
saglabāja mieru un līdzsvarotību, tā it kā viņu tas neskartu. 
Tad, kad citi lamājās un runāja ļaunu par priekšniecību, val-
dību un varu, viņš turējās atstatu no šīm sarunām un viņiem 
nepievienojās. 

Šādas rīcības iemeslus es sapratu tikai tad, kad pats 
kļuvu ticīgs. Izrādās, viņš tā rīkojās tādēļ, ka tā māca Svētie 
Raksti. Likās ka viņš izstaro kādu brīnumainu, klusu gaismu, 
kura pārējos raisīja izbrīnu un patiku. Vēlāk, lasot Bībeli, es 
uzzināju, ka par īsteniem Dieva bērniem tā ir teikts: „Jūs 
esat zemes sāls, jūs esat pasaules gaišums” (Mt. 5:13-14). Ir 
jāteic, ka šie vārdi manam kolēģim piestāvēja, kā nevienam 
citam. Ar šo savu brīnumaino gaismu viņš atveda mani pie 
Kristus”. 

Tādā veidā, patiesa kristīga uzvedība parastos darba 
apstākļos, var kļūt par īstu evaņģelizāciju, kas nav vārdos, 
bet ir darbos. Veicot savu darbu uzņēmumā mierīgi un ar 

31



mīlestību, mēs to pārvēršam par svētību priekš citiem, ko 
apliecina vēl viens stāsts. 

Kādā Krievijas zinātniski pētnieciskajā institūtā par ap-
kopēja strādāja patiesa un ar visu sirdi To Kungu mīloša 
kristiete. Viņa bija vientuļa sieviete, jau gados, kurai bija 
vien četru klašu izglītība. Kad viņu tur pieņēma darbā, viņa 
bija ļoti laimīga, ka ar savu vienkāršo darbu var kalpot gud-
riem un mācītiem cilvēkiem. Katru rītu, atnākot uz institūtu, 
viņa rūpīgi slaucīja putekļus, pulēja durvju stiklus un maz-
gāja grīdas, klusiņām dziedot kristīgas dziesmas. Šīs sievie-
tes vienmēr laipnā seja izstaroja prieku, kas nāca no pašiem 
sirds dziļumiem. No viņas ierašanās brīža, visās institūta tel-
pās valdīja tīrība un kārtība. Tā pagāja gads aiz gada. 

Bet šajā iestādē dzīve ritēja savu gaitu. Tika rakstītas 
un aizstāvētas zinātniskās disertācijas, realizēti svarīgi pro-
jekti, notika eksperimenti, jauni atklājumi. Pa koridoriem 
gudrām sejām klīda pastāvīgi aizņemti ļaudis, bieži pat ne-
pamanot kautrīgo apkopēju, kura nereti, pēc vakara darbiem, 
pēdējā pameta šo namu. Dažreiz, beidzot darbu, novācot lu-
patas un spaiņus, viņa saskrējās ar institūta direktoru – pa-
vecu profesoru, kurš arī parasti gāja prom viens no pēdējiem. 
Katru reizi, atvadoties no viņa, sieviete pamanīja, cik nogu-
ris un nomocījies viņš izskatījās. 

Reiz apkopēja aizkavējās darbā ilgāk nekā parasti, 
tādēļ beidza koridorā mazgāt grīdu, kad bija jau pavisam 
tumšs. Kaut šajā dienā viņa bija ļoti piekususi, sirdī bija 
miers un kluss prieks. Kā parasti dungojot, viņa ar birsti 
un lupatu brauca pa ļoti netīro grīdu un izdzirda aiz mu-
guras klusus soļus. Kāds apstājās viņai aiz muguras un 
klusi ieklepojās. Sieviete ātri atskatījās. Viņas priekšā stā-
vēja profesors. Izskatījās, ka viņš jau labu laiku pa gabalu 
bija vērojis viņas darbu, bet viņa, aizrāvusies, to nebija 
pamanījusi. Pamājis, kā atbildēdams uz viņas sveicienu, 
viņš negaidīti vērsās pie viņas ar jautājumu: „Atvainojiet, 
ka Jūs novēršu, bet man gribās zināt, kādēļ, neskatoties uz 
jūsu smago, netīro un vispār nepateicīgo darbu kas dienu 
no dienas ir tas pats, Jūs vienmēr izskatāties tik apmieri-
nāta un laimīga! Jau vairākus gadus Jūs vēroju un nevaru 
32



uzminēt, kas tieši ir Jūsu apmierinātības iemesls, par tādu 
dzīvi?” 

Pārsteigtā apkopēja no sākuma apmulsa, bet tad ar 
smaidu teica: „Es labāk teiktu nevis „kas”, bet „Kurš”. Un 
šis „Kurš” ir Jēzus Kristus. Tieši Viņš dara mani laimīgu un 
dod sirdij prieku. Ar Viņu šis netīrais darbs nav man kā ap-
grūtinājums. Un es esmu Viņam pateicīga, ka Viņš man pa-
rādījis tādu godu – kalpot jums visiem, kas šeit strādājat”. 

Uzklausījis tādu atbildi, profesors ar izbrīnu vēlreiz 
dziļi ielūkojās viņas priekā starojošajās acīs, klusēdams pa-
māja un devās uz durvīm. Ceļā uz mājām, šie sievietes vārdi 
viņam neizgāja no galvas. „Viņa priecājas, – viņš prātoja, – 
ka var kalpot citiem, bet mani tracina, ka visi kaut ko no 
manis grib. Es esmu visu cienīts vadītājs un šī institūta pirmā 
persona, taču savā dvēselē dziļi nelaimīgs, bet viņa, varētu 
teikt, pēdējā no visiem, kas šeit strādā, – bet staro priekā un 
laimē. Vai patiešām Dievs var tā ar Sevi piepildīt cilvēka 
sirdi, ka viņš no iekšienes vienkārši staro?!”. 

Otrā rītā, atnākot uz darbu, profesors izsauca apkopēju 
pie sevis, pastiepa naudu un palūdza baznīcā nopirkt priekš 
viņa Bībeli. Pēc tam daudzus vakarus viņš pavadīja uzma-
nīgi to studējot, un pienāca tā stunda, kad šis mācītais cil-
vēks atgriezās pie Tā Kunga. Uz savu tuvinieku un draugu 
izbrīnītajiem jautājumiem, kā tas notika, viņš vienmēr ar 
smaidu atbildēja ar Svēto Rakstu vārdiem: „Bet, kas ģeķīgs 
pasaulē, to Dievs ir izredzējis, lai liktu kaunā gudros, un kas 
nespēcīgs pasaulē, to Dievs ir izredzējis, lai liktu kaunā stip -
ros, un, kas pasaulē zems un nicināts, un kas nav nekas, to 
Dievs ir izredzējis, lai iznīcinātu to, kas ir kas, lai nekas, kas 
ir miesa, nelielās Dieva priekšā.” (1.Kor. 1:27-29). Kad 
viņam jautāja kā lai saprot šo teikumu, viņš stāstīja par īso 
sarunu ar apkopēju, un nobeigumā piebilda: „Tas, kā viņa 
kalpoja citiem, pieņemot kā dāvanu no augšienes savas ik-
dienas smago pelēcību, ielēja gaismu manā sirdī un aizveda 
pie Tā, Kurš vienīgais var to dāvāt”. 

Tādā veidā, mūsu ikdiena, kas ir Tā Kunga apgaismota, 
var pārvērsties par lielisku iespēju liecībai par Viņu, jo sa-
gatavos klausītāju sirdis pieņemt no mums to labo, ko viņi 

33



ieraudzīja mūsu praksē, tā savā patiesumā ir pati pārlieci-
nošākā, – mūsu ikdienas dzīve. Jo personīgais piemērs – 
ir labākais mūsu vārdu apstiprinātājs. Gala rezultātā pats 
vērtīgākais Tā Kunga un cilvēku acīs būs tas, kas notika 
ēnā – rūpīgi un nemanāmi – mūsu dzīves šķietamajā vien-
veidībā. Un par tādas kalpošanas piemēru var kļūt katrs 
no mums. 

Diemžēl, kristiešu vidū ir pieņēmums, ka Tas Kungs 
kalpošanai izmanto tikai īpašas, īpaši aicinātas personības. 
Tādēļ, daudzi uzskata sevi par necienīgiem un nederīgiem, 
lai tiktu Dieva lietoti. Taču Bībele par to saka pavisam ko 
citu. Viņas lappusēs ir atstāti daudzi piemēri no parastu cil-
vēku dzīves, kurus Tas Kungs lietoja visdažādākajās situā-
cijās, lai izpaustu Savu Godību. 

Piemēram, trīs drosmīgi cīnītāji, kas pieminēti 2.Sa-
muēla grāmatā 23:13-17, savu uzticamību Dāvidam parādīja 
tā, ka riskējot ar dzīvību „izlauzās cauri filistiešu nometnei 
un pasmēla ūdeni no akas Bētlēmē”. Izslāpušais ķēniņš bija 
tik saviļņots par viņu rīcību, ka nedzēra šo ūdeni, bet izlēja 
kā svētu upuri Tam Kungam. Mēs nezinām viņu vārdus, bet 
viņu uzticamība un vīrišķība, uz visiem laikiem ir palikusi 
kā satriecošs piemērs. 

Mēs nezinām arī sievas vārdu no Sunemas (2.Ķēn. 4:8-
17), bet viņa, izveidojusi istabu Elīsam, un uz visiem lai-
kiem ir iegājusi bībliskajā vēsturē. Pateicoties jūdu 
meitenes padomam, kuras vārdu arī mēs nezinām, kara -
spēka virsnieks Naamans aizgāja pie Elīsa, lai tiktu dziedi-
nāts no spitālības, un caur to tika pagodināts Israēla Dieva 
vārds (2.Ķēn. 5:2-14). Evaņģēlists Matejs, stāstot par sie-
vieti, kura izlēja mirres uz Jēzus galvas, pat nepiemin viņas 
vārdu, taču Pats Tas Kungs teica, ka „...kur vien visā pa-
saulē sludinās šo evaņģēliju, tur arī sacīs viņai par piemiņu, 
ko tā ir darījusi”. (Mt. 26:13). 

Nabaga atraitne, kura ielika lādē savas pēdējās divas 
monētas, zēns, kurš atdeva Jēzum savas piecas maizes un 
divas zivis, ar kurām tika pabaroti tūkstoši, divi brāļi, kuri 
savāca ziedojumus Jeruzālemes kristiešiem, kurus apustu-
lis Pāvils pagodina par baznīcas sūtņiem, – lūk, nepilnīgs 
34



bezvārda varoņu uzskaitījums, kuru rīcība, uz visiem lai-
kiem, paliks daudzo gadsimtu vēsturē. Viņi visi bija vien-
kārši cilvēki, kas ne ar ko neizcēlās, bet parādīja piemēru, 
cik pārsteidzoši daudz var izdarīt Tam Kungam, ja nesatrau-
cas par to, kam tiks gods. 

Ir jāteic, ka viss, par ko mēs sajūsmināmies, kas mūsos 
izraisa izbrīnu un sajūsmu, ir cītīga darba rezultāts, ko darām 
ikdienā, kas piepildīta ar ierastām, ikdienišķām, parastām 
un vienveidīgām nodarbēm. Gleznotāja lieliskais audekls, 
kā priekšā stāv daudzi aizgrābti izstāžu un gleznu galeriju 
apmeklētāji, prasīja no tā meistara nenogurdināmus meklē-
jumus, milzīgu pacietību un daudzus mēnešus, bet dažreiz 
pat gadus nenogurstoša darba. Piemēram, mākslinieks Iva-
novs, kurš ir gleznojis visā pasaulē pazīstamo gleznu „Kris-
tus parādīšanās tautai”, šo savu vienreizējo gleznu darināja 
visu savu mūžu. 

Grāmata, kas ir interesanta un noderīga, un aizrauj la-
sītāju, prasa no rakstnieka ilgu laiku saspringta un rūpīga 
darba pie rakstāmgalda. Tā liek atteikties no daudz kā tāda 
ar ko tajā laikā nodarbojas citi cilvēki, saņem baudu un ap-
mierinājumu. Un, jo vieglāk lasās literārais darbs, jo vairāk 
tā autors ir pūlējies pie izteicieniem, būvējot tos tā, lai frāze 
skanētu kā poēzija. To pašu var teikt arī par komponistiem, 
kuri raksta mūsu dzirdei apburošu mūziku. Milzīga pacietība 
un neatlaidība ir vajadzīga katram cilvēkam, ar kura rokām 
top tā vai cita lieta, detaļa, priekšmets vai jebkurš mākslas 
darbs! Bet viss šis vajadzīgais, svarīgais un brīnišķīgais 
dzimst tajā pašā pelēkajā ikdienā, kas brīžiem mūs nomāc 
un nospiež. 

Arī mūsu Kungs, varenais Debesu Tēlnieks, dienu no 
dienas strādā pie mūsu dvēselēm kā meistarīgs skulptors, 
veidojot no mūsu vecā cilvēka raupjā bluķa Savu jauno ra-
dījumu – atdzimušo Dieva bērnu. Daudz kas no tā, kas mūsu 
dzīvē notiek, ir Radītāja rokās kalts un darbarīks slīpēšanai, 
ko Viņš lieto, lai no mums izveidotu to, kas ir paredzēts Viņa 
debesu plānā. 

Piemēram, ja Viņš vēlas, lai mēs iemācamies paklau-
sību, tad sūta mūsu dzīvē daudz ciešanu, jo caur tām mēs 

35



iegūstam paklausības iemaņas. Lai var tikt vaļā no egoisma, 
Dievs paredz gadījumus, kuros mums ir jābūt pašaizliedzī-
giem. Kad mēs lūdzam pēc spēka un pazemības, Dievs pie-
ļauj sātana eņģelim mūs nomākt, un šis spiediens noved 
pie tā, ka mēs sēžot pīšļos un putekļos, sākam saukt pēc at-
pestīšanas. Mēs lūdzam: „Kungs, vairo mūsos ticību”, un 
mūsu naudai pēkšņi „izaug spārni” un tā aizlido, vai mēs 
nopietni saslimstam, vai mūs piemeklē dažādi smagi pār-
baudījumi, kuru rezultātā izstrādājas stipra ticība un paļā-
vība uz To Kungu. 

Mēs vēlamies pazemīgu sirdi, līdzīgu kāda bija Dieva 
Jēram, un Tas Kungs mūs noliek neievērojamā kalpošanā, 
kas veicama ēnā, vai apstākļos, kur mūs pazemo un apvaino, 
bet mums nav iespējas iebilst un pretoties. Mēs lūdzam, lai 
Debesu Tēvs mūs atbrīvo no dusmu gara, un kā atbilde uz-
gāžas vesela kārdinājumu vētra, kas ceļ mūsos sašutumu. 
Cīnoties un stājoties tam pretīm, mēs, paši to nemaz nema-
not, maināmies, mācoties reaģēt pareizi, ne tā kā to darījām 
iepriekš. Kad mēs lūdzam To Kungu vairot mūsos mīlestību, 
Viņš sūta tikšanos ar nepatīkamiem cilvēkiem, kas mums 
krīt uz nerviem un, ar savu neapdomīgo rīcību aizskar mūsu 
jūtas. Tādās situācijās mēs mācamies dievišķo Agapes mī-
lestību, kura ir ilgpacietīga, žēlsirdīga un nesaērcinās. 

Šis darbs pie mūsu dvēselēm turpinās dienu no dienas, 
mēnesi pēc mēneša, daudzus gadus, līdz Tas Kungs ar ap-
mierinājumu varēs teikt: „Redzi, Es tevi šķīstīju, bet ne-
atradu līdzīgu sudrabam; Es tevi pārbaudīju ciešanu 
kausējamā krāsnī. Manis dēļ, jā, Manis dēļ es to daru, lai 
Mans Vārds netop zaimots! Savu godu Es citam nedošu!... 
Tā saka Tas Kungs, tavs Pestītājs, Israēla Svētais: „Es, Tas 
Kungs, tavs Dievs, mācu tev to, kas tev par svētību, un vedu 
tevi pa to ceļu, pa kuru tev jāstaigā.” (Jes. 48:10-11;17). 

Dārgie draugi! Ja Tas Kungs, nenoguris darbojas ar 
mums Savā „ikdienā”, tad cik gan daudz vairāk mūsu pašu 
ikdienas dzīve ir jāvelta kalpošanai Viņam un tuvākajiem! 
Laiks, kurā mēs dzīvojam, nes tik daudz noguruma, dzīve 
paņem tik daudz enerģijas, tajā ir tik maz kustīguma, ka 
mums ir absolūti nepieciešama svaigā elpa, kas iziet no 
36



Dieva un, kas var pieveikt mūsu nogurumu un laiskumu. Pa-
lūkojieties visapkārt un paskatieties! Cik bēdu ir visapkārt! 
Cik daudzu cilvēku sirdis asiņo! Cik ir to, kas sauc uz mums 
pēc palīdzības! Bet ko darām mēs? Vai paši kādu ievaino-
jam, vai dziedinām savas brūces, sasprindzināti cīnoties ar 
mūsu nožēlojamo esību? 

Mums ir nepieciešams kaut kas, kas attīra un dziedina 
dvēseli, ar ko mēs varētu padalīties ar citiem, – lai tas būtu 
kaut viens uzmundrinājuma vārds vai tikai skatiens, kas ie-
dveš pārliecību. Bībele visus mūs aicina: „Rīkojieties! No-
metiet tīklus, kas jūs ir apņēmuši!”. Jā, un mēs paši lieliski 
zinām, ka ir jāpasteidzas. Jo mūsu Kunga otrās atnākšanas 
diena tuvojas! 

Bet, ja tā, tad jāsteidz darboties! Pietiek gulēt, atsauco-
ties uz „tāpēc, ka netaisnība ies vairumā, mīlestība daudzos 
izdzisīs”. Tad nu labāk paši šo mīlestību dāvāsim tiem, kam 
tā pašlaik ir ļoti nepieciešama. Mūsu traukam ir jāpiepildās 
atkal un atkal. Sarunājoties ar samarieti pie akas, Jēzus teica: 
„Bet, kas dzers no tā ūdens, ko Es tam došu, kļūs viņā par 
ūdens avotu, kas verd mūžīgai dzīvībai” (Jņ. 4:14). 

Lūk, par ko mums ir jābūt šajā pasaulē, lai kādā tās daļā 
mēs atrastos, – „ūdens avotiem, kas verd mūžīgai dzīvībai”! 

Neapšaubāmi, kāds var teikt, ka mēs esam niecības un 
pārāk necienīgi, lai ar mums runātu par ko tik augstu. Ie-
spējams, kādu dvēseli nospiež viņas nešķīstība, cietsirdība 
un savtība attieksmē pret citiem, un viņi, kopā ar psalmo-
tāju tik vien var pateikt: „mūsu noziegumi mūs nospiež” 
(Ps. 65:4). Pat, ja tas patiešām ir tā, un ir viņu bezdarbības 
iemesls, tad lai atceras par to, ar ko pie akas sarunājās 
Jēzus, un tas viņus pārliecinās. Pestītājs zināja sievietes, 
ar kuru sarunājās, grēcīgumu, taču tas netraucēja Viņam 
atklāt to, ka Viņš ir gaidāmais Mesija. 

Atļausim Tam Kungam mūs šķīstīt, nekurnot un ne-
traucējot Viņam, kad kļūst grūti, bet pēc tam, paļaujoties 
uz Dieva palīdzību, steigsimies pie tiem, kuri nīkuļo savos 
grēkos, būdami sātana valgos. Nelūkosimies atpakaļ uz 
mūsu grēkiem un kritieniem! Ja tie ir izsūdzēti un atstāti, 
tad nav nekādas vajadzības palikt zem to jūga. Kad Tas 

37



Kungs piedod, – Viņš aizmirst! Bet, ja tā, tad arī mums nav 
vairs jāvaid tā dēļ, kas iepriekš mūs nomāca un nomocīja. 

Tad nu ar cerību un paļāvību lūkosimies uz priekšu, at-
ceroties to, ka katrs jauns rīts nes mums cerību un jaunas 
svētības, neatkarīgi no tā, vai mēs to saprotam vai nē. To va-
kardienas nolaidību un rūgto kļūdu vietā ienāks Tā Kunga 
žēlastība, kas atjaunojas katru dienu. Saullēkts atgādina par 
mūsu Radītāja uzticību un Viņa žēlsirdību pret cilvēkiem. 
Šī apziņa, daudzus gadsimtus atpakaļ, pravieti Jeremiju pa-
mudināja uzrakstīt lieliskas rindas: „Tā ir Tā Kunga žēlastība, 
ka mēs vēl neesam pagalam; Viņa žēlsirdībai vēl nav pienā-
cis gals. Tās ir ik rītu jaunas un liela ir Tava uzticība” 
(Jer.r.dz. 3:22-23). 

Dievs neatstāj Savus bērnus likteņa varā, kad nomoka 
vienveidības jūgs, apnicīga ikdienība, pūš pārbaudījumu vēji 
vai trako sadzīves jūra. Lai varam par to pārliecināties, pie-
tiek atcerēties gadījumu, kas stāsta par to kā Jēzus glāba Savus 
mācekļus, kas bija vētrā un jūras vidū (skat.Mt. 14:23-33). 

Nebeidzamo rūpju, steigas un pelēkās ikdienības vidū, 
biežāk ir jāatrod laiks, lai paliktu vienatnē ar To Kungu, jo 
tad mums rodas iespēja atpūsties no mūsu dzīves smaguma 
un atrast mieru un piepildījumu pie Debesu Gana kājām. 
Kad mēs tuvojamies Dievam, mūsu saprāts atspirgst, spēki 
atjaunojas un pavairojas. Tas, Kurš ir mūsos iedvesis jaunu 
dzīvību un tiekšanos uz to, kas augšā, nepievils mūsu cerības 
un neatstās mūs pusceļā uz šo mērķi. 

Ja tā rīkosimies, nebūsim vairs savas pelēkās ikdienas 
gūstekņi. Pieņemot to no Tā Kunga rokām un paņemot no 
tām ko sev svarīgu un vērtīgu, mēs iemācīsimies to, kas ir 
pilnīgi nepieciešams mūsu kristīgajā dzīvē.

38



3. Nodaļa 
 

Ciešanu skolā 
 
Daudziem no mums dzīve rit tā, ka tā vien gribās par 

to teikt ar patriarha Jēkaba vārdiem: „...īsi un bēdu pilni ir 
mani mūža gadi…” (1.Moz.47:9). Dažādas situācijas un ap-
stākļi mūs nospiež un sit, uzliekot tik negribētus smagumus. 
Ar dažādu masu informācijas līdzekļu palīdzību mēs uzzi-
nām par virkni notikumu, kas nes sev līdzi simtu un tūkstošu 
cilvēku neaptveramas bēdas, nelaimes un ciešanas. Kari, 
bads, slimības, dabas katastrofas, terorakti, priekšlaicīgas 
nāves un tam līdzīgas lietas. Bet parasti, visāda veida katas-
trofas, kas notiek kaut kur, dvēseli tā nesatricina, kā noti-
kumi un apstākļi, ar ko cilvēks saskarās personīgi. Mums 
visiem personīgās ciešanas liekas pašas smagākās, jo katrs 
jūt tikai savas sāpes. Šokējoša diagnoze par ļaundabīgu au-
dzēju, miokarda infarkts, smadzeņu insults, paralīze, ilgi gai-
dītā bērniņa iedzimtais kroplums, paša tuvākā cilvēka 
pēkšņa nāve, šķiršanās, izvarošana, atraidījums, vientulība, 
neauglība, agrīna atraitnība un daudz kas cits, jebkurā cil-
vēkā izraisa sāpes un vienu, un to pašu jautājumu: „Kungs, 
kādēļ tas ar mani ir noticis? Kādēļ tieši man Tu esi ko tādu 
pieļāvis?!”. 

Līdzīgos brīžos daudziem cilvēkiem mēdz būt sajūta, 
ka sadzīves vētru vidū Dievs viņus ir pametis likteņa varā. 
Īpaši sāpīgi ir tiem, kuri ir centušies uzticīgi kalpot Tam 
Kungam. Un tad nevilšus rodas doma: „Kur gan šeit ir 
Dieva taisnīgums?!...”. Vai tādēļ gan būtu jābrīnās, ka, ne-
atrodot atbildi uz šo jautājumu, daži saniknojas un novēr-
šas no Tā Kunga, apsūdzot Viņu cietsirdībā, tādā veidā 
izdarot nepiedodamu kļūdu. Jo tādos brīžos, lai cik dīvaini 
tas neliktos, palīdzēt tajās bēdas , kas mūs piemeklējušas, 
var tikai Dievs, un neviens cits mums šādā laikā nav tā va-
jadzīgs, kā tieši Viņš. 

Diemžēl, daudzi nez kādēļ uzskata, ka kristieša dzīvei 
ir jābūt bez bēdām, ciešanām un citām nepatikšanām. At-
nākot pie Dieva un pieņemot Kristu kā savu personīgo 

39



Glābēju, jaunatgrieztie kļūdaini pieņem, ka pēc ieticēšanas 
viņu dzīve visās jomās kļūs labāka un vieglāka. Šajā sakarā 
kristīgo grāmatu autors Pauls Billhaimers raksta: 

„Šodien, daudzās mūsdienu reliģiozajās aprindās, īpaši 
tiek uzsvērta doma, ka ideāla garīgā dzīve – ir tā, kas cilvē-
kam nes tikai laimi vien, kas ir bez mākoņiem, mieru un ma-
teriālo labklājību. Par izplatītu ir kļuvis priekšstats, ka 
glābšana un piepildīšanās ar Svēto Garu, dod cilvēkam dzīvi 
bez visādām grūtībām, kur momentā atrisinās visas problē-
mas, un viņa sekošana Tam Kungam pārvēršas par nebei-
dzamu brīnumu virkni. Pēc dažu domām, brīnumam ir 
jākļūst par katra kristieša ikdienas dzīves normu. Tādēļ, ja 
cilvēks pastāvīgi nepiedzīvo kaut ko pārdabisku, tad tas, pēc 
viņu pārliecības jau nozīmē, ka viņš nav garīgi pilnvērtīgs 
un viņa attiecībās ar Dievu kaut kas nav kārtībā. Tādi cilvēki 
Svētā Gara piepildītu dzīvi iztēlojas kā vienas vienīgas dzī-
res un līksmību. Vienu vārdu sakot, – ticīgam cilvēkam 
nekad nav jāslimo, bet ja saslimst, tad uzreiz ir jātiek dzie-
dinātam ar visparastākās ticības palīdzību bez jebkādas pie-
pūles. Ja viņam kā pietrūkst materiālā ziņā, tad viss, kas 
viņam ir jāizdara, – ir vērsties pie Dieva ar lūgumu palīdzēt, 
un pār viņu no debesīm nolīs naudas straume. Ja cilvēks ne-
dzīvo finansiālā pārpilnībā un uzplaukumā, tad iemesls ir 
tāds, ka viņš ir garīgi vājš un neizmanto milzu iespējas, ko 
Dievs viņam ir dāvājis. 

Taču, vai tas tiešām tā ir patiesībā? Vai tiešām dzīve bez 
mākoņiem, priecīga, veiksmīga, kas dveš veselību un laimi, 
ir garīguma paraugs, un vai viņa sniedz Tam Kungam to 
vislielāko slavu? Vai Debesu Valstībā visi tie cilvēki, kuru 
dzīves ir tālu no šī ideāla, ir jāuzskata par otrās šķiras cil-
vēkiem? Vai šiem cilvēkiem ir jāsamierinās ar pazemojošo 
Dieva „pabērnu” lomu? 

Ja šodien paskatāmies uz kristīgās baznīcas dzīvi, tad 
redzam, ka daži, kuri cieš miesā, patiešām brīnumainā veidā 
saņem dziedināšanu, un tomēr lielākā daļa paliek savā sli-
mībā. Kādi patiešām saņem atbildes uz savām lūgšanām par 
dziedināšanu un materiālo labklājību, bet tā notiek nebūt ne 
ar visiem. Nu ko tad lai iesāk? Vai pārējiem ir jānolaiž rokas, 
40



jāpieņem sava sakāve un jāauklējas ar žēlumu pret sevi? 
Vai ir jāsecina, ka daudziem cilvēkiem, kuri nesaņem dzie-
dināšanu, neatbrīvojas no mokošās nabadzības un cieša-
nām, ir jāsamierinās un jāpieņem tas, ka ir vien otrās 
šķiras Debesu Valstības pilsoņi? Vai cilvēkam, kurš lūg-
šanas rezultātā nav ticis dziedināts, ir jākultivē nepilnvēr-
tības komplekss attiecībā uz sevi, jājūtas pieviltam un 
mokpilnam savās aizdomās, ka no Dieva saņems vien nie-
cīgu atalgojumu, tajā pat laikā, kad augstāko apbalvojumu 
izpelnīsies vien nedaudzi izredzētie, kas pasargāti no sli-
mībām un ir svētīti ar materiālo labklājību? Jeb vai var būt 
tā, ka lielais daudzums kristiešu, kuriem ir fiziskas slimī-
bas un kuri ir materiāli nenodrošināti, izrādīsies tik pat no-
derīgi un, varbūt, pat vēl vērtīgāki Dieva Valstībai, un 
atnesīs Tam Kungam ne mazāk prieka, un saņems lielo 
balvu mūžībā tāpat kā tie, kuri ir saņēmuši īpašas svētības 
un pārdabiskas dziedināšanas? Vai ir pieļaujams ka uz 
šiem jautājumiem atbildam pozitīvi?...” 

Šajos Paula Billhaimera jautājumos ir atspoguļoti dau-
dzu simtu un tūkstošu kristiešu vaidi, nesapratne, neizpratne 
un doma, kas viņus nomāc: „Kādēļ man nav tā kā citiem, 
kuriem Dievs redzamā veidā atbild uz viņu lūgšanām un lū-
gumiem? Vai tiešām Viņš mani nedzird un es esmu atstum-
tais? Kā saprast manu tagadējo garīgo un materiālo stāvokli? 
Ar ko es esmu izpelnījies tādu attieksmi pret sevi? Kādēļ 
man Dievs ir lēmis dot tik daudz bēdu, slimību, skumju, cie-
šanu un grūtību? Vai tiešām mīlestības, patiesības un taisnī-
guma Dievs ir nežēlīgs pret tiem, kuri Viņam uzticami un 
uzticīgi kalpo?...”. 

Visu augšminēto apkopojot, apvienosim to vienā jau-
tājumā, ko reiz uzdeva lielais ciešanu vīrs Ījabs, un kas 
gadsimtiem ir palicis neatbildēts: „Kādēļ tie, kas Dievam 
tīkami, cieš?”. 

Ja vēršamies pie Dieva Vārda, tad ne Vecajā, ne Jau-
najā Derībā mēs neatradīsim apstiprinājumu tik plaši iz-
platītai mūsdienu kristietības teorijai, kas visādā veidā 
izvairās no tā, ka Dievs var pieļaut reālas ciešanas. Tieši 
pretēji, lasot Svētos Rakstus, pastāvīgi saskaries ar faktu 

41



par pārbaudījumu un ciešanu neizbēgamību, piemēram: 
„...bet cilvēks pats rada ciešanas, un kā dzirkstis tās uzlido 
jo augstu.” (Īj. 5:7); „Redzi, Es tevi šķīstīju, bet neatradu 
tevi līdzīgu sudrabam; Es tevi pārbaudīju ciešanu kausējamā 
krāsnī” (Jes. 48:10); „Bailība pārņem manu sirdi, izved mani 
no manām bēdām! Uzlūko manu postu un manas mokas un 
piedod visus manus grēkus!” (Ps. 25:17-18); „Manai dvēse-
lei ir atņemts miers; viss labais man jāaizmirst. Es sacīju: 
pagalam mans dzīvības spēks un mana cerība uz To Kungu. 
Piemini manas bēdas un manas klejojuma dienas, tās vēr-
meles un žulti. Pieminēdama to piemin mana dvēsele un ir 
nospiesta manī.” (Jer.r.dz. 3:17-20); „Mīļie, nebrīnieties par 
bēdu karstumu jūsu vidū, kas nāk jums par pārbaudījumu, 
it kā jums notiktu kaut kas neparasts. Bet, tā kā nu jums ir 
daļa pie Kristus ciešanām, priecājieties, lai jūs arī, Viņam 
godībā parādoties, varētu līksmoties un priecāties… Bet 
visas žēlastības Dievs, Kas jūs Kristū ir aicinājis Savā mū-
žīgajā godībā, Tas jūs pēc īsām ciešanām Pats sagatavos, 
stiprinās, spēcinās, darīs pastāvīgus.” (1.Pēt. 4:12-13, 5:10); 
„Ciet līdz ar citiem ļaunumu, būdams labs Kristus Jēzus ka-
reivis.” (2.Tim.2:3). 

Tādā veidā Bībele ir pārpilna ar apgalvojumiem par to, 
ka ciešanas ir neizbēgamas un pamatotas. Skaidrojot to 
jēgu, mērķi un nozīmi, viņa saka: „Jo tagadējās grūtības, 
kas ir vieglas, dod mums neizsakāmi lielu mūžīgu godību, 
ja mēs neņemam vērā to, kas ir redzams, bet to, kas nav re-
dzams. Jo redzamais ir laicīgs, bet neredzamais mūžīgs” 
(2.Kor. 4:17-18). Apustulis Pāvils, vēršoties pie romiešiem, 
paplašina tālāk šo patiesību, sakot: „Es domāju, ka šī laika 
ciešanas ir nenozīmīgas, salīdzinot ar nākamo godību, kas 
atspīdēs pār mums” (Rom. 8:18). 

Visos laikos cilvēkus ir nodarbinājis jautājums, kas gan 
ir cilvēka ciešanu un problēmu iemesls? Un vienmēr ir at-
radušie tie, kuri apgalvoja, ka visas ciešanas ir grēka sekas, 
kam pilnībā tik tikko iespējams piekrist. Patiešām, grēks 
var kļūt par ciešanu avotu, ko apstiprina Svēto Rakstu vārdi: 
„Tātad grēka alga ir nāve...” (Rom. 6:23). Tādā gadījumā 
ciešanas spēlē soda lomu. Taču tā notiek ne vienmēr, jo 
42



Bībelē ir arī citas vietas, kur sodīšana ir saskatāma kā rīks 
pārliecināšanai, piemēram: „Redzi, svētīgs tas cilvēks, kuru 
Dievs pārmāca, tāpēc nenonicini tā Visuvarenā pārmācības.” 
(Īj. 5:17) vai: „Jo, ko Tas Kungs mīl, to Viņš pārmāca un 
šauš katru bērnu, ko Viņš pieņem.” (Ēbr. 12:6). 

Debesu Tēvs vienmēr ir taisnīgs pret mums. Viņa tais-
nie un žēlastības pilnie mērķi – mums ir par labu, pat ja tas 
ir saistīts ar ciešanām un sāpēm. Bet uz mūsu dvēseles klie-
dzošo jautājumu: „Kā gan caur asarām lai ierauga Viņa 
taisnīgumu?” var atbildēt vienkārši un īsi – caur Bībeli. 
Lasot un Dieva Vārdu pārdomājot, uz daudzām lietām, kas 
notiek mūsu dzīvēs, sāc skatīties savādāk, apjaušot, ka, pat 
ja mēs nespējam saprast Tā Kunga ceļus un plānus, tas ne-
pavisam nenozīmē to, ka Viņam nav taisnība, un ka Viņš 
ir cietsirdīgs. 

Bībele ir pilna ar Dieva darbības piemēriem, kurus, pat 
ļoti vēloties, ar cilvēka prātu nav iespējams izskaidrot. Ņem-
sim kaut vai Mozu, kuram Dievs uzticēja īpašu darbu – at-
brīvot israēliešu tautu no ēģiptiešu jūga un aizvest tos uz 
Apsolīto zemi. Liekās, ka sūtīts pie faraona viņš pirmajā 
reizē varēja sasniegt mērķi. Taču, viņam ne vienu reizi vien 
vajadzēja iet uz pili ar vienu un to pašu prasību, kas jūdus 
noveda pie vēl smagākiem darba un dzīves apstākļiem tā, 
ka beigu beigās viņi vairs nemaz nepriecājās un pateica 
Mozum un Āronam: „…Lai Tas Kungs to redz un jūs soda, 
ka jūs mūs esat darījuši par nicināmiem faraona un viņa 
kalpu acīs un esat likuši zobenu viņa rokās mūs nonāvēt.” 
(2.Moz. 5:21). Pie kam ne tikai viņi, bet arī pats Mozus, no-
nācis, kā varētu likties, bezcerīgā stāvoklī, ciešanu pilns 
brēca: „…Ak, Kungs, kāpēc Tu esi darījis tādu ļaunumu šai 
tautai? Kāpēc Tu mani esi sūtījis? Kopš es gāju pie faraona, 
lai runātu Tavā Vārdā, viņš darījis šai tautai ļaunu, un Tu 
tomēr neglābi Savu tautu.” (2.Moz. 5:22-23). Cilvēcīgi 
spriežot, kādēļ Dievam vajadzēja Savu uzticamo kalpu no-
vest līdz izmisumam, ja beigās Viņš tik un tā izdarīja ar Is-
raēlu to, ko bija nolēmis?.. 

Vai tad nav dīvaini arī tas, kā Dievs rīkojās ar Ābrahamu, 
vairākkārtīgi viņam atkārtojot apsolījumu par mantinieku, 

43



bet pēc tam liekot gaidīt gadu desmitus, līdz beidzot dziļā 
vecumā deva iespēju piedzīvot to, kā solītais piepildās, un 
pēc tam pieprasīja pienest šo sengaidīto dēlu kā upuri?! 

Un kā lai saprotam Jaunajā Derībā aprakstīto Jēzus ap-
zināto vilcināšanos atsaukties uz aicinājumu iet pie Marijas 
un Martas tai laikā, kad mira viņu brālis? Protams, tagad 
lasot šo stāstu, mēs saprotam, ka tādā veidā tika veikts Lā-
cara augšāmcelšanas brīnums, tikai tajā laikā mirstošā na-
baga māsas pat nevarēja par ko tādu iedomāties. Viņas 
redzēja vien to, ka viņu lūgums ir palicis bez atbildes, un 
nevarēja saprast, kādēļ? 

Bet īpašu līdzjūtību un pilnīgu neizpratni raisa Vecās 
Derības notikums ar taisno Ījabu, kuram nācās smagi ciest, 
zaudēt bērnus un visu īpašumu tikai tādēļ, ka velnam ienāca 
prātā Dieva priekšā apšaubīt viņa taisnumu. Kādēļ Tas 
Kungs pieļāva tik daudz nelaimju, ieskaitot Ījaba šaušalīgo 
spitālību, jo zināja, ka velns melo? 

Mūsos izsauc apbrīnu šī cilvēka vīrišķība un izturība, 
tajā pašā laikā, kad saprāts nav spējīgs saprast visu ar viņu 
notiekošo un kliedz: „Bet kādēļ un par ko viņš tā cieta, 
Kungs?!” Starp citu, ne tikai mēs, bet arī pats Ījabs centās 
to noskaidrot, lūdzot Dievu: „…nepazudini Tu mani! Ļauj 
man zināt, kādēļ Tu pret mani esi iesācis cīņu?.. ka Tu taujā 
pēc maniem pārkāpumiem, ka Tu izseko maniem grēkiem, 
kaut gan Tu Pats zini, ka es neesmu neticīgs un ka man no 
Tavas rokas nav glābiņa?” (Īj. 10:2,6,7). 

Lai cik dīvaini mums tas izskatītos, Dievs, atbildot uz 
tādu lūgšanu, ne tikai nepaskaidroja Savu rīcību, atvainojo-
ties par pieļauto, bet pat pasniedz Ījabam bargu mācības 
stundu, sakot: „Kas ir tas, kas Dieva glābšanas nodomus ap-
tumšo ar vārdiem, kuriem nav jēgas? Celies, apjoz kā varo-
nīgs cīnītājs savus gurnus, tad Es tev jautāšu, bet tu Man 
atbildi! Kur tu biji tolaik kad Es zemi veidoju? Pasaki to, ja 
tev ir tāds gudrs prāts! Kas ir noteicis tās samērus – tu lai-
kam to zini? Vai kas pāri tai ir izstiepis mērauklu? Iekš kā 
iegremdēti tās pamatbalsti, vai kas ir licis tās stūra ak-
meni?..”. Tas Kungs turpināja uzdot Ījabam jautājumus un 
mācīt viņu tik ilgi, kamēr tas nāca pie prāta un tad pajautāja: 
44



„Vai pēlējs grib būt pastāvīgā nesaskaņā ar Visuvareno? Tas, 
kas apsūdz Dievu, lai sataisās atbildēt!” (Īj. 38:2-7, 40:2). 

Šis satriecošais dialogs cilvēka un Dieva starpā beidzās 
tā: „Un Ījabs atbildēja Tam Kungam un sacīja: „Redzi, es 
esmu visai niecīgs, ko lai es Tev atbildu? Es uzlieku roku 
savai mutei. Es reiz jau esmu runājis, bet tagad vairs neat-
bildēšu; es esmu gan runājis vēl otrreiz, bet turpmāk to vairs 
nekad nedarīšu.” (Īj. 40:3-5). 

Ir ne mazums ļaužu, kuri nevēlas un tādēļ arī nevar sa-
mierināties ar Dieva gribu, kad viņus piemeklē bēdas, sli-
mības vai kāda cita nelaime. Sašutuši un saniknoti par to, ka 
tas ir skāris tieši viņus, viņi ir gatavi ne tikai apvainot to 
Kungu netaisnīgumā, bet savā neprātā met Viņam izaicinā-
jumu. 

Cilvēka prāts ir veidots tā, ka nelaimes, kas piemeklē 
citus cilvēkus, viņš uztver kā kaut ko neizbēgamu un no-
lemtu no Augšienes, tajā pat laikā ar ciešanām, kas piemek-
lējušas viņu, nespēj samierināties. Tad sākas īsta sacelšanās. 
„Kungs, kā Tu varēji ko tādu pieļaut?! – sašutusī dvēsele 
kliedz. – Kādēļ man tā ir jāmokās?!.. Kādēļ ne kādu citu, bet 
tieši mani Tu esi izvēlējies šo smago ciešanu nešanai?! Ar 
ko es esmu sliktāks par citiem, ka viņi var baudīt prieku un 
tīksmi savā dzīvē, bet man tas viss ir liegts?!..”. 

Cik reizes šie kliedzošie, paskaidrojumus pieprasošie, 
Dieva gribai nepiekrītošie „kāpēc?!” ir izsituši pamatu zem 
kājām. Un tad sāk likties, ka nav vairs uz kā stāvēt, nav 
kam pieķerties, nav uz kā balstīties! Bet, tas nav nekas jauns. 
Līdzīgi jautājumi nodarbina miljoniem cilvēku prātus jau 
simtiem gadu. Vien saprātīgas atbildes uz visu nesaprotamo 
šeit uz zemes, mums neatrast, un tādēļ nekas cits neatliek, 
kā visu notiekošo pieņemt, kā no mums neatkarīgu Augstāko 
gribu. Un tas nebūt nav fatālisms, bet dzīves realitāte, ar 
kuru, vai mēs to gribam vai nē, ir jāsamierinās. Ar mūsu cil-
vēcīgo ierobežotību mēs vienkārši neesam spējīgi saprast, 
ka visam notiekošajam tomēr ir jēga, un ka visiem mūsu dzī-
ves traģiskajiem notikumiem ir skaidrojums. Tādēļ no mums 
tiek prasīts tikai viens – sagaidīt to brīdi (pat ja tas notiks 
tikai mūžībā), kad mēs varēsim, beidzot, saprast to, kas ar 

45



mums notika dzīves vētru plosītajās dienās un ar pateicību 
teikt: „Pateicos Tev, Kungs! Tagad es redzu, cik visgudrs un 
žēlastības pilns Tu biji pret mani!”. Tā kā noliksim malā ne-
saprotamo un turpināsim savu ceļu, paļaujoties uz To, Kurš 
nekad nekļūdās, un visu, kas ar mums notiek, vērš par labu, 
lai cik smagi un bēdīgi tas būtu priekš mums. 

Ja jau piepildot Debesu Tēva gribu Dieva Dēlam bija 
jānonāk uz zemes, lai ciestu baismīgas mokas mūsu glāb-
šanas dēļ, tad kādēļ lai mēs no Radītāja rokām nepieņemtu 
savu daļu, pat ja nav saprotams tas, ko Viņš iepriekš nolē-
mis. Pagājušos gadsimtos Dieva bērni, labāk nekā mēs, iz-
prata šo gudrību, smagos moku brīžos sakot: „Lūk, Viņš 
mani nogalina, bet es cerēšu” (kr.val.) (Īj. 13:15). „Viņš jau 
mani tā kā tā nokaus, man nav uz Viņu nekas vairs ko cerēt, 
tikai savus ceļus es gribu Viņa vaiga priekšā aizstāvēt.” 
(latv. val.). 

Pašlaik, kad mana roka raksta šīs rindas, neviļus domās 
atgriežos atpakaļ pie tām moku pilnajām dienām, kad arī es, 
man par kaunu, izteicu Tam Kungam savu sašutumu un pro-
testu, nesaprotot Viņa nodomus un plānus. 

Tas notika 1988.gadā. Kad darbs pie grāmatas „At-
moda sākas ar mani” bija pašā zenītā, pār mūsu ģimeni no-
gruva negaidīts trieciens, kuru, kā man likās, es nespēšu 
izturēt. Manam vīram 38 gadu vecumā uz kakla tika atrasts 
ļaundabīgs limfmezglu audzējs. Diagnoze vēzis tika no-
teikta tikai pēc šī mezgla histoloģiskiem izmeklējumiem, 
ko ārsti ilgu laiku nevēlējās atzīt par kaut ko bīstamu. Tā 
kā audzējs palielinājās, operāciju nācās pēc dažām dienām 
atkārtot, tikai tagad tā jau bija daudz plašāka, – ar tuvumā 
esošo limfmezglu izgriešanu. Taču vēl nebija pat noņemtas 
šuves, kad tika konstatēts, ka audzējs turpina palielināties, 
kas piespieda ķirurgus-onkologus ķerties pie, tagad jau tre-
šās, operācijas, kuras laikā tika skarts kreisā pleca nervu vi-
jums, kas noveda pie muskuļu hipotrofijas un pleca 
noslīdēšanas. Bet arī šis mēģinājums nebija veiksmīgs, jo 
drīz parādījās vēl daži jauni veidojušies mezgliņi. Šajā sa-
karā ārstējošiem ārstiem nekas cits neatlika kā nosūtīt Hen-
rihu uz radioaktīvo apstarošanu lielās devās, kas ilga veselu 
46



mēnesi, kā rezultātā viņa kuplā, darvas melnā matu kodaļa 
kļuva ievērojami retāka. 

Man par lielu izbrīnu, visu šo laiku vīrs palika pilnīgi 
mierīgs, itkā neapzinātos sava stāvokļa bīstamību, es toties 
lieliski sapratu, ka tas nozīmē viņa dzīves galu. Ļaundabīgi 
veidojumi limfātiskajā sistēmā noved pie metastāžu ātras iz-
platības pa visu organismu, un tātad, – pie visai ātra letāla 
iznākuma. 

Jā, bet pusotru gadu atpakaļ Tas Kungs taču man pavē-
lēja, nolikt malā sapņus par turpmāko ārsta darbības turpi-
nāšanu, rakstīt šo grāmatu, un uz manu jautājumu, kā es 
dzīvošu, apsolīja par mani parūpēties. Bet tagad, kad es pil-
dīju Viņa gribu, Viņš ņem prom manu vīru, kurš ir vienīgais 
cilvēks, kurš par mani rūpējas un nodrošina mani! Es taču 
negribēju pamest Krieviju un emigrēju uz Vāciju, atstājot 
savu tautu, tuviniekus, radiniekus, draugus un mīļoto profe-
siju, tikai tāpēc, ka visā tajā redzēju Dieva gribu! Bet tagad 
briesmīgā slimība un iespējamā vīra drīzā nāve darīja mani, 
tajā laikā vēl svešajā valstī, pilnīgi vientuļu! 

Visas šīs domas burtiski plosīja manu sirdi. Es mētājos 
savās, pēkšņi līdz kaklam apnikušās četrās sienās, tēlaini ru-
nājot, „meklējot piekto stūri”, bet to neatradu. Un tad dvē-
selē radās protestējošs kliedziens: „Kungs! Es neatdošu Tev 
savu vīru! Kādēļ un par ko Tu ar mani tā rīkojies?! Es it visā 
centos piepildīt Tavu gribu, bet Tu vēlies man atņemt pašu 
dārgāko! Vai tiešām Tu esi tik netaisns un cietsirdīgs?!..”. 

Mirkdama asarās es vairākas dienas un naktis mēmi 
saucu uz To Kungu, kad pēkšņi sirdī atskanēja vārds: „Kas 
tu esi, lai Man teiktu „es neatdošu”?! Es tev viņu esmu devis 
un Es viņu tev atņemšu kad gribēšu, kā gribēšu un kur gri-
bēšu”. Kad knapi biju sapratusi teikto, es pamiru, apzinoties 
ka strīdos ar Pašu Dievu un sviežu Viņam sejā savu naid-
pilno izaicinājumu, nespēdama pieņemt Viņa gribu. Mani 
pārņēma šausmas. Atmiņā uzplaiksnīja brīži no jau nodzī-
votās dzīves, kad es savā neprātā darīju ko līdzīgu. Būdama 
niecīgs puteklis un pīslis, es iesaistījos strīdā ar visuma Ra-
dītāju! Nokritusi uz ceļiem un gauži raudot, es saucu: „Pie-
dod man, Tēvs! Lūdzu piedod, ka vispār uzdrošinājos to 

47



darīt! Nepieskaiti man šo pārdrošību par grēku! Es atsakos 
no saviem vārdiem un lūdzu, dod man spēku pieņemt Tavu 
gribu, lai kāda tā būtu priekš manis!”. Šie lūgšanas vārdi vēl 
nebija paspējuši iziet no manas mutes, kā sirdī izlija pār-
dabisks miers un neizskaidrojama paļaušanās uz Dieva žēl-
sirdību un Viņa gudrību. 

Pēc trīskārt operētā ļaundabīgā audzēja radioaktīvās ap-
starošanas mans vīrs daudzus gadus bija uzskaitē pie profe-
sora-onkologa, regulāri devās pie viņa uz pilnām apskatēm 
metastāžu konstatēšanai, un katru reizi, gaidot viņa atgrie-
šanos, es domās gatavoju sevi pašam sliktākajam. Tādos, 
lūk, apstākļos septiņu gadu garumā tika rakstītas grāmatas: 
„Atmoda sākas ar mani”, „Laiks ir klāt, ka sods sākas pie 
Dieva nama” un „Saucēja balss tuksnesī”. Visu šo laiku Tas 
Kungs turpināja strādāt pie manas dvēseles, mācot padevīgi 
un pazemīgi pieņemt Viņa gribu. Tikai tad man atklājās reiz 
izlasīto brīnišķīgo rindu dziļums, kuru jēgu es agrāk nesa -
pratu: „Pakļaujoties Dieva gribai ciešanas pār mums zaudē 
savu varu”. Un tas patiešām tā ir. Pat ja sāpes un ciešanas 
paliek, to pieņemot ar lēnprātību, tās pazaudē spēju valdīt 
un novest mūsu dvēseli līdz garīgam izsīkumam. 

14 gadus pēc audzēja konstatēšanas, profesors ar iz-
brīnu pateica Henriham: „Visus šos gadus es gaidīju ka Jums 
parādīsies metastāzes. Pēc idejas, tām jau sen vajadzēja būt, 
bet to nav. Tādēļ tagad es priecājos paziņot, ka Jūs praktiski 
esat vesels, un es varu Jūs noņemt no uzskaites. Jums vairs 
nav nepieciešams atrasties manā uzraudzībā”. 

Jā, tas patiešām bija Dieva brīnums, ko Tas Kungs iz-
darīja vien tikai pēc tam, kad darīja mani spējīgu pazemoties 
Viņa priekšā un pieļauto pieņemt kā Viņa gribu. Protams, ar 
to es nebūt nevēlos teikt, ka pazemības gadījumā Dievs vien-
mēr dos mums dziedināšanu, bet tas, ka pakļaušanās Viņa 
gribai vienmēr atdod pazaudēto mieru un paļāvību, – par to 
nav nekādu šaubu. 

Kad atnāk grūtības un apmulsums pieaug, daudzi ticīgie 
pārdzīvo smagu krīzi. Viņi itkā pazaudē Dievu. Šaubas pār -
aug nedrošībā par Dieva klātesamību, bet vilšanās – par iz-
misumu. Bet visvairāk nospiež apziņa, ka visvarenais un 
48



visspēcīgais Dievs, Kurš ar vienu vārdu ir radījis visumu, 
Kuram ir vara pavēlēt vējiem un vētrām, Kurš zina visu un 
var palīdzēt, izglābt, aizstāvēt un izdziedināt, tagad nez 
kādēļ neatbild uz lūgšanām. Izmantojot šo situāciju, sātans 
sāk čukstēt: „Tu tagad esi pavisam viens! Redzi, kāds ir tavs 
Dievs! Jā, un vispār, Viņa nemaz nav! Bet tu Viņam tā ti-
cēji!..”. Tādā stāvoklī tu jūties kā visnelaimīgākais cilvēks 
uz zemes. Dvēseli pārņem sajūta, ka esi pamests un nevie-
nam nevajadzīgs, kas dažreiz pāraug sarūgtinājumā un dus-
mās uz To Kungu. Daži savā izmisumā aiziet tik tālu, ka 
pārstāj lūgt, lasīt Bībeli un aiziet no Dieva, Kuru nesaprot 
un Kuram vairs neuzticas. 

Dārgie draugi! Mums visiem, kuri ejam cauri ciešanu 
skolai, ir svarīgi saprast, ka, kaut gan Dievs dzird mūsu lūg-
šanas un atbild uz tām, Viņš ne vienmēr dara tā kā mums to 
gribētos. Nereti mūsu lūgumiem Viņš pasaka „nē” vai pa-
redz gaidīšanas laiku, lai īstenotu vēlamo. Bet mēdz būt arī 
tā, ka Tas Kungs vienkārši klusē, un arī šī klusēšana ir sav-
dabīga Viņa atbilde. Tikai Dievs nosaka kā un uz ko Viņam 
reaģēt, un neviens cits nav pilnvarots Viņa vietā pieņemt 
kaut kādus lēmumus. 

Neapšaubāmi, tādās situācijās mūsu ticība tiek pakļauta 
īpaši smagam pārbaudījumam, un tāpēc ir ļoti svarīgi tas, 
kāda šādā brīdī būs mūsu attieksme. Padosimies, nocietinā-
simies, sadusmosimies uz Dievu, sāksim šaubīties par Viņa 
mīlestību, un, varbūt, pat par Viņa eksistenci, domās pārsvīt-
rosim Bībeles apsolījumus, vai, pazemībā, nāksim pie sa-
pratnes, ka Dievam ir kāds augstāks mērķis, kuru mums 
vienkārši nesaprast. Pieņemt un pazemoties, vai izsamist un 
saniknoties – tā ir mūsu izvēle. 

Kāds laulāts pāris, dažu gadu periodā piedzīvoja divas 
nelaimes, kas viņus satrieca. Abi dēli, kurus tēvs un māte 
ļoti mīlēja, traģiski gāja bojā. Vecākais astoņpadsmit gadu 
vecumā noslīka glābjot savu draugu, bet jaunāko 24 gadu 
vecumā īsi pirms viņa kāzām, nonāvēja grupa iereibušu 
strādnieku, kad pēc to pieprasījuma viņš atteicās atdot tikko 
saņemto algu. Nelaimīgā māte mierinājumu savās bēdās at-
rada Dievā, bet viņas vīrs, nebūdams spējīgs tikt galā ar šo 

49



zaudējumu, tik ļoti nocietinājās, ka līdz pat dziļam vecu-
mam to tik vien atkārtoja: „Kas tad tas ir par mīlošo Dievu, 
Kurš ko tādu pieļāva, atņemdams vecumdienās jebkādu at-
balstu! Viņš nav pelnījis to, lai Viņam kalpotu!”. Savā naidā 
viņš nevēlējas neko dzirdēt par kristietību, pilnībā no tās 
novērsdamies. 

Kāds cits cilvēks, kuram sieva daudzus gadus cieta no 
smagas slimības, kas pilnībā viņai atņēma iespēju kustēties, 
reaģēja savādāk. „Mana sieva un es, – viņš teica cilvēkiem, – 
visu šo gadu garumā neko neesam Dievam prasījuši, atce-
roties, ka Viņš – ir Dievs un mūsu Kungs. Mēs zinām, ka 
Viņa griba, kaut mums nesaprotama, ir pati labākā, un, kaut 
skumstam, tomēr pieņemam no Viņa šo pārbaudījumu”. 

Vēl kāda jauna sieviete, kurai bija diagnosticēts ļaun-
dabīgs audzējs nierēs, vēl neatjēgusies no pirmā šoka, pār-
nāca mājās un pavēstīja šo šausmīgo ziņu vīram un 
bērniem-pusaudžiem un tad ar pazemību teica: „Es nezinu 
kādēļ šī nelaime ir sasniegusi tieši mani, taču esmu pārlie-
cināta, ka tāpat kā jebkurā citā gadījumā, Tas Kungs arī 
tagad nav pieļāvis kļūdu, tādēļ, kaut nesaprotu Viņa ceļus, 
tomēr paklausībā pieņemu Viņa gribu”. 

Būdams Radītājs, Dievs var ar mums darīt ko vēlas, kā 
vēlas un kad vēlas, tādēļ nevajag gaidīt, ka katrā konkrētajā 
gadījumā Viņš brīnumainā veidā atsvabinās mūs no visām 
nepatikšanām. Tieši pretēji, vēl dzīvodams uz zemes, Jēzus 
zināja, ka Viņa mācekļiem ciešanas nepaies garām un tādēļ 
teica: „…Pasaulē jums ir bēdas; bet turiet drošu prātu, Es 
pasauli esmu uzvarējis!” (Jņ. 16:33). Tādā veidā, Tas Kungs 
nekad nav apsolījis mums nodrošināt bezrūpīgu dzīvi un 
vēl jo vairāk – nav apņēmies dot izsmeļošus paskaidroju-
mus attiecībā uz savām darbībām un grūtībām, ar kurām 
mēs sastopamies. 

Gudrais Mācītājs teica: „Gluži tāpat kā tu nezini, kāds 
ceļš ir vējam, nedz arī, kā veidojas kauli grūtas sievas mie-
sās, tik pat maz tu pazīsti Dieva rīcību, kā Viņš visas lietas 
veic” (Sal.māc. 11:5). Sālamana pamācībās 25:2 ir teikts: 
„Dieva gods ir kādu lietu apslēpt, bet ķēniņa gods ir kādu 
lietu izdibināt un noskaidrot”. Itkā to apstiprinot, apustulis 
50



Pāvils vēršoties pie korintiešiem uzdod vēl vienu jautājumu: 
„Jo kas ir atzinis Tā Kunga prātu, lai Viņam varētu dot pa-
domu…?” (1.Kor. 2:16). 

Patiesi ir jāpiekrīt, ka ar savu ierobežoto cilvēcisko do-
māšanu mēs neesam spējīgi saprast Dieva darbošanos un 
veidus, kādos Viņš iejaucas mūsu dzīvēs. Bet Viņš nestei-
dzas mums paskaidrot, vēl jo vairāk, – nesteidzas mums at-
vainoties par to, ka pieļauj skumjas, ciešanas un sāpes, bet 
lietojot pravieša Jesajas lūpas, itkā izdara kopsavilkumu: „Jo 
Manas domas nav jūsu domas, un jūsu ceļi nav Mani ceļi”, 
saka Tas Kungs”. „Cik augstākas debesis ir pār zemi, tik 
augstāki ir Mani ceļi pār jūsu ceļiem un Manas domas pār 
jūsu domām” (Jes. 55:8-9). 

Spriediet paši, vai var kļūdīties Tas, Kurš ar Savu ne-
aptveramo gudrību ir radījis visumu? – Nekad! Protams, var 
teikt: „Ja jau tas ir tā, tad kā savienot Viņa mīlestību, žēlsir-
dību, līdzdalību un līdzjūtību ar to, kas nes mums asaras, 
ciešanas un sāpes tikai tā iemesla dēļ, ka Viņš to ir pieļāvis? 
Priekš kam? Kāda tam ir jēga?! Vai tiešām mūsu ciešanas 
dod Viņam prieku?!..” 

Lūk, tā esot savās pārdomās mēs nonākam strupceļā. 
Jo mūsu prāts ir spējīgs aptvert vien to, kam, pēc mūsu ie-
skata, ir jel kāda jēga. Patriotisma jūtu vadīti, tautas varoņi 
savu personīgo vai no kāda cita pārņemto ideju labad, bija 
gatavi mirt, jo redzēja sev priekšā augstu mērķi. Tajā, ko brī-
žiem mūsu dzīvēs pieļauj Tas Kungs, daudzi neredz ne jēgu, 
ne mērķi. Cilvēciskā loģika nav spējīga pieņemt tai neap-
tveramas Dieva darbības, jo pieprasa paskaidrojumus un pie-
rādījumus. Taču Dievs negatavojas ar mums strīdēties un vēl 
jo vairāk – klusējot apiet mūsu neapmierinātos „kāpēc?!”, 
stingri un nepārprotami sakot: „Bēdas tam, kam nesaskaņas 
ar savu Radītāju, lauskai starp māla trauku lauskām! Vai tad 
māls var sacīt savam Veidotājam: ko tu te dari? – Jeb vai tas 
darbs, ko tu dari, tev sacīs: tev jau nav roku?” (Jes. 45:9). 

Tādēļ jau Dievs ir Dievs, ka ir neatkarīgs no mūsu vē-
lēšanās, viedokļa un noskaņojuma. Viņš – ir suverēns, svēts, 
visvarens un nevienam neatskaitās. Viņš mums nav „izsūtā-
mais zēns”, kurš cenšas izpildīt visus mūsu uzdevumus. 

51



Nevis Viņš, bet mēs esam Viņa kalpi. Viņš – mūsu Kungs, 
un nevis vienkārši kungs, bet kungu Kungs, Kuram ir tie-
sības it visā rīkoties pēc Sava ieskata. Vai par īstenu ķēniņu 
varētu nosaukt to, kurš dreb savu pavalstnieku priekšā, un 
no katra prasa padomu? Protams, ka nē, jo tāds cilvēks 
vienkārši nav spējīgs būt par valdnieku. Tad kādēļ gan mēs 
cenšamies piespiest To, Kurš ir visa Valdnieks, .„dancot 
pēc mūsu stabules” un piepildīt visas mūsu vēlēšanās un 
nodomus. 

Galu galā ja izzinām, tad mums, kas pieprasām no 
Dieva atskaiti, tas kļūst saprotams. Jo kas tad mēs īsti esam? 
Vien Viņa žēlastības un mūsu prātam neaptveramas izvēles 
dēļ mēs esam nonākuši to skaitā, kas dzīvo uz zemes, tai pat 
laikā, kad miljardi ieņemto vēl mātes miesās beidz savu ek-
sistenci, tā arī neieraugot saules gaismu. Ar ko viņi bija slik-
tāki par mums, ka viņus tas tā piemeklēja? Kādēļ Dievs 
pieļāva aprauties viņu dzīvības stīgai vēl ilgi pirms viņu nāk-
šanas pasaulē, bet mums ļāva piedzimt? Tikai pateicoties 
Viņa īpašai labvēlībai mēs esam saņēmuši priekšrocību dzī-
vot uz zemes. Un ja tā, kā mēs vispār uzdrošināmies Viņam 
kaut ko norādīt?!.. 

Apzinoties Dieva varenību un neaptveramību, nesauk-
sim savās dvēselēs uz Viņu: „Ko Tu dari?!” un „Kā Tu varēji 
ko tādu pieļaut?!”, līdzīgi kā to izdarīja kāds smagi slims 
cilvēks, kurš iziedams uz ielas nokrita ceļos, vicinot dūres 
un sitot sev pa galvu, skaļi kliedza: „Dievs! Paskaties uz 
mani, – kas esmu kā apliecinājums Tavam netaisnīgumam! 
Kur ir Tava mīlestība?! Kur ir Tava žēlastība, apžēlošana un 
līdzjūtība?! Nē, Tu nebūt neesi nelaimīgo Mierinātājs! Tu 
esi cietsirdīgs, ļoti cietsirdīgs! Un lai, uzlūkojot manu ne-
laimi, visi redz Tavu bezjūtību!”. Garām ejošie cilvēki uz-
skatīja viņu par vājprātīgu un ar bažām apmeta viņam 
līkumu, cenšoties ātrāk tikt garām šim ceļa posmam. Ar savu 
rīcību šis nelaimīgais ne tikai nesasniedza mierinājumu 
savās iekšējās mokās, bet vēl vairāk pasliktināja savu, jau tā 
bēdīgo stāvokli, demonstrējot sevi kā prātu zaudējušo. 

Ja mēs patiešām neesam spējīgi rast skaidrojumu 
tam, kas notiek, tad labākais, ko varam darīt, ir – sakostiem 
52



zobiem pārdzīvot vilšanās sāpes, un visu atdodot Dieva 
rokās, gaidīt, kad Viņš mums sūtīs skaidrību. Kas zina, var-
būt notiks, ka pēc daudziem gadiem, mēs, beidzot saprotot, 
vēl pateiksimies Debesu Tēvam par to, par ko kādreiz ne-
valdāmi raudājām. Tā kāds svētīts Dieva kalps skuma par 
savu vecāko dēlu, kurš degdams pirmajā mīlestībā uz To 
Kungu, traģiski gāja bojā palīdzot savam tuvākam. Nabaga 
tēvs no bēdām nezināja ko domāt. Viņam nebija saprotams, 
kādēļ Dievs paņēma viņa pirmdzimto – vecāku prieku. Pa-
gāja gadi, un viņa divi palikušie bērni pieaugot, ne tikai aiz-
gāja no ticības, bet sāka piekopt netīru, izlaidīgu dzīvi, 
kļūstot par kaunu un lāstu saviem vecākiem, kuri dienām 
un naktīm lēja asaras par viņu atkrišanu no ticības. Nove-
cojis un tuvodamies nāvei, šis cilvēks vairs neskuma, bet 
priecājās par pirmo, bojāgājušo dēlu, nešaubīgi ticot, ka sa-
tiksies ar viņu mūžībā pie Glābēja kājām. Tā viņa skumjas 
un bēdas izvērtās par neizsakāmu prieku, jo arī šajā gadī-
jumā Dievs nekļūdījās. 

Vērojot cilvēku likteņus, brīžiem gribās vienkārši rau-
dāt par to šķietamību, ka Dievs ir tāds, Kurš uzlūko cilvēka 
vaigu, tāpēc ka vienus dzīve lutina, dodot visu to labāko, bet 
citiem sit pa vaigiem, brīžiem liedzot pat pašu nepiecieša-
māko. Bet īpaši smagi ir uzlūkot netaisnību, kad redzi, ka 
patiesi un Tam Kungam uzticami kristieši izcieš dažādas sli-
mības, bēdas un grūtības, tai laikā kad pasaules cilvēki 
bauda visu, ko vien zemes dzīve var dot. Neviļus rodas jau-
tājums: “Kādēļ viss notiek tā? Vai tad Dievs nevar visu vadīt 
savādāk? Vai tiešām tāda ir Viņa balva par uzticību?”. 

Ir jāsaka, ka ticība Dievam, uzticamība kalpošanā 
Viņam un sekošana Viņam, nebūt negarantē mums laimīgu 
un bezrūpīgu dzīvi. Tieši otrādi. Visos gadsimtos daudziem 
no Viņa uzticamajiem sekotājiem nācās ne mazums ciest 
savas zemes dzīves laikā, un spilgts piemērs tam var būt 
„vīrs pēc Dieva sirds” – ķēniņš Dāvids, kurš savu bēdu un 
skumju laikā teica: „Apžēlojies par mani, mans Kungs, jo 
mani māc bailes un no bēdām manas acis zaudē savu spo-
žumu; mana dvēsele ir apbēdināta, un mana miesa ir sagu-
rusi. Jā, skumjās paiet mana dzīve, un mani gadi aizrit vienās 

53



nopūtās. Aiz bēdām manas paša vainas dēļ sabrūk mans 
spēks un mani kauli izģinst... Bet es domāju savās bailēs: 
„Es esmu atstumts no Tavām acīm!” Bet Tu uzklausīji 
manu lūgšanu pilno saucienu, ar kuru es griezos pie 
Tevis… Esiet drosmīgi un dariet stipras savas sirdis jūs 
visi, kas cerat uz To Kungu!” (Ps. 31:10-11, 23, 25). Un 
tas patiešām tā ir. Dievs mums nepalīdz izvairīties no dzī-
ves vētrām, bet Viņš palīdz mums caur tām iziet. Debesu 
Tēvs vēlās, lai grūtos brīžos mēs tuvotos Viņam, un tad 
Viņš mūs piepildīs ar savu dziedinošo mīlestību un atjau-
ninās spēku. Labākais veids kā pārciest kārtējo dzīves 
vētru – pazemībā un Dieva bijībā noliekties jo zemu, cerot 
uz To, Kurš neļaus mūs pārbaudīt pāri par mūsu spējām, 
bet darīs pārbaudījumam tādu galu, ka varam panest. Ne 
velti taču ir rakstīts: „Kad taisnie sauc, tad Tas Kungs 
viņus uzklausa un viņus izglābj no visām viņu bēdām. Tas 
Kungs ir tuvu tiem, kam salauztas sirdis, un palīdz tiem, 
kam satriekts un noskumis prāts. Daudz ciešanu taisnajam, 
bet no visām Tas Kungs viņu izglābj. Viņš pasargā visus 
viņu locekļus, neviens no tiem netiek samaitāts… Tas 
Kungs izglābj Savu kalpu dvēseli, un nekā ko nožēlot nav 
tiem, kas uz Viņu paļaujas.” (Ps. 34:18-21, 23). 

Tādējādi Tas Kungs Savus bērnus nevis atbrīvo no 
bēdām, bet sniedz brīvību bēdu vidū. Ja tu esi Dieva bērns, 
tad tavā dzīvē neizbēgami būs ciešanas. Jo Jēzus ne velti 
teica: „…Pasaulē jums ir bēdas; bet turiet drošu prātu, Es 
pasauli esmu uzvarējis!” (Jņ. 16:33). Tas Kungs mums 
nedod uzvarošu dzīvi uzreiz, bet Viņš mums to dāvā tādā 
mērā, kā mēs pārvaram grūtības. Pieliktā piepūle kļūst par 
spēku. Ja no mūsu puses nebūs piepūles, tad nebūs arī spēka. 
Ne velti taču ir rakstīts: „…Debesu Valstībā laužas iekšā un 
tīkotāji ar varu cenšas to sagrābt” (Mt. 11:12). Uzvari savu 
personīgo neizlēmību, veic pirmo soli, un Dievs izies tev 
pretim ar Savu palīdzību. Pārvarot grūtības mēs pamanām, 
ka Tas Kungs dāvā mums nepieciešamo spēku, pie kam ne 
rītdienai vai nākamai stundai, bet esošā brīža piepūlei. 

Sekošanas ceļš Kristum – vienmēr ir ciešanu ceļš un 
daudzu, daudzu bēdu ceļš. Bieži mēs nesaprotam, kādēļ 
54



Dievs mūs vada tieši tā, un mēs esam neizpratnē par Viņa 
mērķiem, ejot cauri pārbaudījumiem un grūtībām. Vien kad 
Viņš sasniedz to ko no mums vēlās un mēs skaidri saskatām 
rezultātus tam, ko Viņš ir paveicis, tad izbrīnā sakām: 
„Tagad es nešaubos, ka Tas Kungs bija tajā kas notika. Viņš 
bija ap mani un mani virzīja, kaut es to nesapratu”. Ja tā dzi-
ļāk aizdomājamies, tad ir jāatzīst, ka bēdas un grūtības ie-
māca mums daudz ko pārciest, nezaudējot iekšējo klusumu 
un mieru sirdī. Bet tas ir tieši tas, kas mums tik ļoti ir vaja-
dzīgs un par ko pastāvīgi lūdzam. Ciešanas mūs pietuvina 
Dievam un Viņa Godībai, padarot dzīvi jēgpilnu, garīgi ba-
gātāku un dziļāku. Pieļaujot bēdas Tas Kungs ne uz brīdi ne-
pārstāj ar mums darboties. Ļoti lēni, gudri un uzmanīgi Viņš 
noved mūs līdz vajadzīgajai „kondīcijai”. Kad mēs atroda-
mies ciešanu ugunī, tad redzam, dzirdam un jūtam vien tikai 
sāpes, bet laiks paiet un pārdzīvotais atnes svētību un prieku. 
Tādā veidā pat vissmagāko pārbaudījumu Debesu Tēvs vērš 
mums par svētību. 

Dzīve parāda, ka savādāk mēs neesam spējīgi virzīties 
Dieva atziņā, kā vien caur bēdu un ciešanu pārbaudījumiem. 
Par to bija jāpārliecinās arī psalmu dziedātājam Dāvidam, 
kurš teica: „Es maldījos, pirms kļuvu pārbaudīts un paze-
mots, bet tagad es turu Tavu Vārdu… Tas man bija par labu, 
ka mani pārbaudīja un pazemoja, lai es mācos Tavus liku-
mus”. (Ps. 119:67,71). 

Neviens nekļūst svēts un Dieva izredzēts bez cieša-
nām, kuras, pareizi pieņemtas, kalpo par ceļu uz debesu Go-
dību, kas ir mūsu centienu galvenais mērķis. Dievs rūpējas 
par katru cilvēku un katru vada savādāk. Viņš vada, pārlie-
cina, māca, sūta, pieļauj, piešķir svētības un dara visu, lai 
izzināto un pārdzīvoto mēs pēc tam varam iemiesot savā 
dzīvē. Tiklīdz mēs izšķiramies sekot Viņa atklāsmēm un būt 
paklausīgi Viņa vadībai, visi Tā Kunga nodomi izvēršas 
mums par labu. Var gadīties, ka ceļš, pa kuru mani ved 
Dievs, izrādīsies pats grūtākais, taču tieši tas būs priekš 
manis vienīgais pareizais. 

Skaidrs, ka katrs saprātīgi domājošs cilvēks speciāli ne-
meklē sev ciešanas, taču ja tās tomēr nāk, Svētais Gars tās 

55



lieto, lai iekš mums paveiktu ko labu un vienoti sasniegtu 
Viņa nosprausto mērķi. Mūsu Glābējam, miesā esot, arī bija 
dabiska vēlēšanās, lai ciešanu kauss par cilvēces grēkiem 
ietu Viņam garām, taču, vēršoties pie Sava Debesu Tēva, 
Viņš teica: „…tomēr, ne Mans, bet Tavs prāts lai notiek!” 
(Lk. 22: 42), un šajā, mums Viņa mācekļiem, vajag Viņam 
līdzināties. Ne velti taču ir rakstīts: „Jo, kurus Viņš sākumā 
nozīmējis, tos Viņš nolēmis darīt līdzīgus Sava Dēla tēlam…” 
(Rom. 8:29). Bet, lai taptu līdzīgs Kristum, ir jābūt Viņam 
līdzīgam it visā, tajā skaitā arī ciešanās. 

Sāpes un mokas ir cilvēkam kaut kas nevēlams, tādēļ 
viņš visādos veidos cenšas no tām izvairīties. Tomēr bez tā, 
ka jāpārdzīvo nepatīkamais, bieži nav iespējams saņemt vē-
lamo. Tā piemēram, nepiekrītot nogulties zem ķirurga skal-
peļa, nevar cerēt tik brīvam no daudzām slimībām un 
ciešanām. Arī cilvēka ienākšana šajā pasaulē ir saistīta ar vi-
sāda veida neērtībām un sāpēm, bet ar kādu prieku pēc tam 
šīs ciešanas noslēdzas! Vai tad mūsu Pestītāja nežēlīgā spī-
dzināšana un nāve, esot pienaglotam Golgātas krustā, nebija 
grūtas, bet tas bija priekšnoteikums mūsu piedošanai un 
glābšanai? Tā sāpes, bēdas, spiedīgi apstākļi un ciešanas var 
novest pie brīnišķīgām sekām. 

Kā lielisks apstiprinājums tam var kalpot divas dabas 
parādības, par vienu no kurām bija aprakstīts grāmatā „Mek-
lējumu ceļā”, bet ko tagad gribētu vēlreiz pieminēt, – par 
dārgas pērles rašanos. Molusks, kas atrodas gliemežvākā, 
dzīvo jūras dzelmē un elpo ar sava veida žaunām, caur 
kurām laiku pa laikam iesūc ūdens strūklu, kas atnes viņa 
organismam nepieciešamo skābekli. Tad nu, lūk, reizēm 
gadās „nelaime”: kopā ar ūdens strūklu viņš savās žaunās 
iesūc smilšu graudiņu vai mazu akmentiņu. Šis iekļuvušais 
svešķermenis moluskam dara neizsakāmas sāpes un cieša-
nas, no kurām viņam, praktiski, nav iespējams tikt vaļā. Taču 
Radītājs šai mazajai būtnei ir devis brīnišķīgas spējas. Kā 
atbildi uz griezīgajām sāpēm žaunās, viņa organisms sāk iz-
strādāt speciālas gļotas, kas pamazām apņem akmentiņu vai 
smilšu graudiņu līdz tam brīdim, līdz tie vairs nerada mokas. 
Tā, sāpju un moku rezultātā, izveidojas brīnišķīga pērle, 
56



kuru pielieto kā lielisku rotājumu, kurš ir sapņu priekšmets 
un slēptāko ilgu piepildījums daudzām sievietēm. 

Iespējams, daudzi arī zina, ka vērtīgie briljanti rodas no 
necila grafīta, ko pazīstam kā parasto zīmuļu kodoliņu. No-
teiktos dabas apstākļos, iedarbojoties lielam spiedienam, 
grafīta formulā notiek oglekļa atomu pārkārtošanās, kas 
noved pie dimanta veidošanās, kurš, apstrādē ar nākamo 
spiedienu un slīpēšanu, pārvēršas par mirdzošu, daudzšķaut-
nainu, dārgu briljantu. 

Arī mūsu cilvēciskajā dzīvē Dievs pielieto spiedienu 
caur dzīves grūtībām, lai iemirdzētos brīnišķīgās Kristus 
rakstura šķautnes. Bēdas, kas grieķu valodā burtiski no-
zīmē „spiediens”, atrod mūsu kroplīgo, grēcīgo dabu un 
rosina sākt ar to cīnīties. Zem dažādu nelabvēlīgu apstākļu 
spiediena mūsu skopums, skaudība, egoisms, iekāre, lep-
nība un daudz kas cits, uzpeld virspusē, un tad mums at-
veras garīgā redze. 

Domājot par šiem piemēriem, kas notiek dabā, neviļus 
atceries apustuļa Pāvila vārdus, ar kuriem viņš pamācīja 
Romas kristiešus: „Bet ne vien par to: mēs teicam sevi lai-
mīgus arī savās ciešanās, zinādami, ka ciešanas rada iztu-
rību, izturība – pastāvību, pastāvība – cerību, bet cerība 
nepamet kaunā, jo mūsu sirdīs izlieta Dieva mīlestība ar 
Svēto Garu, kas mums dots. (Rom. 5:3-5). 

Visi notikumi mūsu dzīvē tiek vērtēti atkarībā no tā, 
kādu mācību mēs no tiem iegūstam. Vienu cilvēku viņa sma-
gais ciešanu ceļš noved pie grēka: viņš krīt, cenšas no tā iz-
vairīties meklējot citu, kaut nepareizu, bet vieglāku ceļu. Bet 
cits no savām ciešanām gūst ievērojamu labumu, un, pakļau-
joties Viņa nezināmajam nodomam, sperot soļus pa viņam 
agrāk nepazīstamu ceļu, kļūst par to, ko Dievs vēlējās no 
viņa izveidot. Svarīgi ir arī tas, par ko mēs pārvēršam mums 
pieļautās grūtības un sevišķi, kā izlietojam attiecības ar cil-
vēkiem, kurus Dievs sūta mūsu dzīvēs. Ja visu pieņemam 
kā no Viņa mīlošajām un uzticamajām rokām, tad garīgi no-
stiprināmies un, pēc tam atskatoties, kopā ar psalmu dzie-
dātāju sakām: „Visi Tā Kunga ceļi ir žēlastība un uzticība 
tiem, kas tur Viņa derību un Viņa liecības… Taisnajiem nāk 

57



palīdzība no Tā Kunga, Viņš ir viņu patvērums bēdu laikā” 
(Ps. 25:10; Ps. 37:39). 

Misionāre L.B. Kaumane, panesot daudzas grūtības un 
ciešanas savas kalpošanas laikā Japānā un Ķīnā, divdesmitā 
gadsimta sākumā rakstīja: „Kad mūsu skumjas ir uzticētas 
Dieva spēkam, tās mums nāk par labu. Bēdas paver mums 
neizdibinātus dvēseles dziļumus un agrāk apslēptās spējas, 
dod pieredzi augstākai kalpošanai. Vieglprātīgi un bezrūpīgi 
cilvēki, kuri nav spējīgi uz dziļākiem pārdzīvojumiem, bieži 
vien neapzinās savas esības tukšumu. Ciešanas un bēdas – 
tas ir Dieva arkls, kas uzirdina dvēseles augsni un padara 
to spējīgu nest lielu pļauju. Viņas ir spēcīgs līdzeklis, kas 
palīdz mums sevi izzināt, māca domāt skaidrāk un dziļāk, 
rosina virzīties pa dzīves ceļu apdomīgāk, apzinoties savus 
soļus un motīvus, liekot mūs uz altāra kalpošanai Dievam 
un cilvēkiem”. 

Neviens neapstrīd, ka tas ir ļoti grūti, ja tevi viena pēc 
otras piemeklē slimības, ja pēkšņi nomirst mīļotais bērniņš, 
pieviļ un pamet mīļotais vīrs vai iepriekš uzticīgā sieva, kad 
draugs, kuram tu tā uzticējies, nodevīgi sit no mugurpuses, 
vai, kad „izspiežot” no tevis veselību un spēku, firma, kurā 
tu daudzus gadus strādāji, izmet tevi kā nevajadzīgu. Ko tur 
teikt, daudzas un dažādas mēdz būt situācijas, kad sirds sa-
triekta, dvēsele asiņo, bet prāts atkārto: „Tu laikam esi Dieva 
atstumts!”. Tādēļ, tieši tādos brīžos ir svarīgi ar gribas pie-
pūli atturēties no tālākas krišanas un ar visu sirdi saukt uz 
To, Kurš pacietīgi un saudzīgi atgādina: „Rimstieties un at-
zīstiet, ka Es esmu Dievs, cildināms tautu starpā, cildināms 
pa visu pasauli!” (Ps. 46:11). 

Ir cilvēki, kuri gadiem un gadu desmitiem cieš neskai-
tāmas bēdas, un tikai daži no tiem ir spējīgi to panest nekur-
not. Parasti ciešanās mēs sūdzamies, vaidam, kurnam, 
izrādām nepacietību, sašutumu, aizkaitinājumu, spītību, ne-
uzticību un neticību, un nenojaušam, ka ar to Dievam izsa-
kām savu neapmierinātību. Pie tam, mums ir ļoti raksturīgi 
piedzīvotās ciešanas un sāpes padarīt par savu sarunu gal-
veno tēmu, un gandrīz vai par savas dzīves mērauklu. Ap-
raudot grūto likteni, mēs salīdzinām sevi nevis ar tiem, 
58



kuriem ir sliktāk, bet ar tiem, kuriem visās jomās ir labāk: 
vai tas attiecas uz veselību, vai personīgo dzīvi, finansiālo 
stāvokli vai kādiem citiem zemes labumiem. Diemžēl, mēs 
neaptveram, ka kaut kur līdzās dzīvo cilvēki, kuri cieš daudz 
vairāk nekā mēs. Iespējams, ka kāds jau gadiem ilgi ir pie-
kalts pie gultas, būdams paralizēts, kāds nevar pārvietoties 
bez invalīdu ratiņiem, kādam varbūt nepaiet ne stunda, kad 
kaut kas nesāpētu, kāds jau no dzimšanas ir akls un nekad 
nav redzējis saules gaismu. Vai gan ir iespējams uzskaitīt 
visas ciešanas, ko izcieš cilvēki! Un ja mēs salīdzinātu savas 
sāpes ar sāpēm, kuras cieš smagi slimi cilvēki, tad pienestu 
Tam Kungam daudz vairāk pateicības un godu par to, ka 
mūs ir piemeklējis ne tas pats sliktākais. Jo ar sevis žēlošanu 
un kurnēšanu par likteni neko palīdzēt nevar. 

Izciešot bēdas un ciešanas, nevajag meklēt patvērumu 
žēlumā pret sevi, un tēlot sevi kā cilvēku, kuram pienākas 
īpaša līdzjūtība. Nevajag arī uzskatīt, ka visiem apkārtē-
jiem cilvēkiem ir jāizrāda jums maksimumu uzmanības, 
steidzoties kaut kā jums palīdzēt. Mēs cilvēki, visi esam 
taisīti no vienas „mīklas”. Mūsu dzīslās plūst vienas un tās 
pašas asinis, un arī rētas sāp vienādi. Atšķirība ir vien tajā, 
ka vieni sakožot zobus, lūdzot Tam Kungam spēku, turpina 
pieaugt ticībā un iet tālāk, bet citi, kurnot un nepārtraukti 
žēlojoties, garīgi guļ uz grīdas un gaida palīdzību, nolādot 
tos, kuri iet garām. 

Ciešanās un nelaimēs mēs, kā nekad agrāk, varam no-
kļūt tuvu Tam Kungam. Kad likteņa sitiens pēc sitiena mums 
atņem veselību, draugus, tuviniekus, īpašumu, naudu un 
visu, ko mēs uzskatījām par savu labumu, mums atliek bal-
stīties tikai uz savu Debesu Tēvu. Un tad mēs Viņu mīlam 
par to, ka Viņš ir Dievs, nevis par to, ka Viņš mums kaut ko 
dod. Ciešanu ceļš mūs aizved turp, kur mēs kopā ar psalmu 
dziedātāju varam teikt: „Kad Tu esi mans, tad man nevajag 
ne debess, ne zemes! Jebšu man arī pamirtu miesa un sirds, 
taču Tu, Dievs, esi mans patvērums un mana daļa mūžīgi!” 
(Ps. 73:25-26). Tieši tādā brīdī, kad mums nepaliek nekas 
un neviens izņemot Dievu, mēs, beidzot sākam saprast, ka 
mums vispār neko un nevienu arī nevajag. 

59



Tajos retajos gadījumos, kad cietēji atrod sevī spēku 
pieņemt savu likteni kā debesu gribu, viņi, to paši nemaz ne-
pamanot, kļūst par lielu svētību apkārtējiem. Reizēm var 
tikai brīnīties, vērojot, cik pateicīgi un priecīgi viņi var būt, 
izejot ciešanu skolu pilnīgā vientulībā. Tādejādi kādu cil-
vēku ciešanas un zemes ķibeles padara labāku, bet kādu – 
iztukšo un nocietina. Ja mēs pareizi reaģējam uz dzīves grū-
tībām, tad pašiem nemanot mācāmies pacietību un iegūstam 
garīgu briedumu. Jo pašas nozīmīgākās mācību stundas un 
dziļākās patiesības tiek apgūtas tieši smagās situācijās un 
apstākļos. Tādēļ ir skumji, ja atbildot uz tiem mēs sadusmo-
jamies un kļūstam par drūmiem pesimistiem, nekur neredzot 
nekādu gaišumu. 

Jebkādos, pat vissmagākajos brīžos, nedrīkst aizmirst, 
ka mūsu Glābējs un Kungs bija un vienmēr paliks mums kā 
mīlošs Tēvs, Kurš visu dara mums par labu, kaut mēs to, 
visbiežāk, nemaz tā neuzskatām un nepieņemam. Un tieši 
šajā Dieva neaptveramībā visprātīgākais ir – samierināties 
Viņa gribas priekšā, lai kāda tā būtu priekš mums, un visā 
pilnībā nodot sevi Viņa rokās. Tas, Kurš mūsu glābšanas dēļ 
ir sūtījis Savu Vienpiedzimušo Dēlu mokošā krusta nāvē, 
vienkārši nevar pieļaut kaut ko, kas mums nenāktu par labu, 
vai mēs to saprotam vai nē. 

Tumšajos skumju, sāpju, bēdu, vilšanās un dvēseles 
moku laikos, sajūtot, ka tumsa mums apkārt sabiezē, pa-
steidzieties vērsties pie Jēzus. Viņš ir mūsu gaisma un pa-
tvērums. Tikai Viņā mēs atrodam spēkus tam, lai ietu tālāk. 
Nevilcinoties nolieciet galvu karstā lūgšanā, izlejiet Viņa 
priekšā savas skumjas, problēmas un vajadzības. Nolieciet 
pie Viņa kājām savas rūpes un raizes. Paņemiet rokās Bībeli, 
lūdzot, lai Tas Kungs runā uz jums caur Savu Svēto Vārdu. 
Nesteidzieties to nolikt malā, ja Rakstu vieta, kas atvērusies 
jums neko neizsaka vai ir pilnīgi nesaprotama. Lasiet tālāk. 
Dieva Patiesības gaisma, iekļūstot jūsos, aizdzīs drūmās 
domas par to, ka viss ir zaudēts un dzīve izskatās bezjēdzīga, 
bez cerības un iespējām. Turpiniet pildīt Tā Kunga prātu, 
kas sastāv no šķīstīšanās, svētošanās, pielūgsmes un kal-
pošanas Viņam. Neizvairieties no saviem ticības biedriem. 
60



Tiecieties uz sadraudzību ar tiem, kuri ir stiprāki ticībā un 
ir spējīgi jums garīgi palīdzēt. Tas viss palīdzēs pieaugt ce-
rībā un paļāvībā uz Dievu. Atcerieties, ja ar pazemību ne-
pieņemsiet savu likteni, nav iespējams virzīties uz priekšu. 
Visā, kas ar mums notiek, ir jāredz Dieva plāns un Viņa 
roka, kas vada. Ja mēs tā nerīkosimies, tad diez vai notu-
rēsimies uz vienīgā pareizā ceļa, kas ved uz glābšanu un 
mūžīgo dzīvību. 

Noslēdzot šo tēmu, gribās teikt: ejot pa raudu ieleju ne-
drīkst aizmirst, ka mēs ejam turp, kur neviens vairs neko ne-
zaudē, uz to zemi, kur vairs nav ne sāpju, ne asaru, ne bēdu, 
bet tikai prieks un kalpošana Dieva Jēram. Debesis, kur 
Jēzus mums ir sagatavojis mājvietu, uz visiem laikiem kļūs 
par atpestīšanu no visa, kas mūs uz šīs zemes nomāca, skum-
dināja, nomocīja, kā par to ir teikts Atklāsmes grāmatā: 
„Viņš nožāvēs visas asaras no viņu acīm, nāves vairs nebūs, 
nedz bēdu, nedz vaidu, nedz sāpju vairs nebūs, jo, kas bija, 
ir pagājis” (Atkl.gr. 21:4).

61



4. Nodaļa 
 

Vientulība 
 
Uz mūsu planētas Zeme, saskaņā ar statistiku, dzīvo 

vairāk nekā seši miljardi cilvēku, tādēļ būtu dīvaini runāt 
par komunikācijas iespēju trūkumu. Taču tieši šī iemesla dēļ 
neskaitāmas dvēseles daudzās pasaules malās cieš un raud. 
Gandrīz katrs no mums zina, ko tas nozīmē, jo vienu reizi 
vai vairākkārtīgi ir to piedzīvojis. 

Vientulība – ir rūgts dvēseles stāvoklis, kad cilvēks 
jūtas nevienam nevajadzīgs, pamests, atraidīts un aiz-
mirsts. Būt vientuļam nozīmē atrasties atšķirtībā no citiem 
sev līdzīgiem, vai arī tādam, kurš palicis bez tuviniekiem un 
draugiem. Dzīvē var saskarties ar daudziem gadījumiem, 
kas apliecina šo parādību. Vientulības sāpes rodas mūsu 
cilvēciskās dabas dēļ. Dievs mūs ir radījis vienu otram, 
tādēļ vēlēšanās pēc cilvēciskas kontaktēšanās ir pilnīgi pa-
reiza un dabiska. 

Būt vientuļam un sajusties vientuļam – tās ir divas pil-
nīgi atšķirīgas lietas. Patiesi vientuļš ir cilvēks, kuram 
nekad nav bijis tuvinieku, vai viņš tos ir zaudējis kādu tra-
ģisku apstākļu dēļ. Tāds var būt bērns – bārenis, kurš da-
žādu iemeslu dēļ ir palicis bez tēva un mātes, vai ir ticis 
viņu pamests likteņa varā, atraitņa kārtā palicis kāds vīrs 
vai sieva, apglabājot savu dzīves draugu un esot bez bēr-
niem, ir pilnīgi vieni. Vientuļi bieži kļūst tie, kuri savā laikā 
dažādu iemeslu dēļ nav stājušies laulībā. Tādas meitenes, 
vientuļas sievietes un tā saucamie „vecpuiši” parasti nomo-
kās apziņā par savu neizveidoto dzīvi. Smalkjūtības trū-
kums, netaktiskums un dažreiz pat neslēpti noliedzoša 
attieksme no apkārtējo puses ir iemesls tam, ka viņi jūtās 
nicināti un atraidīti. Visiem šiem cilvēkiem ir raksturīgas 
apmēram tādas domas: „Visā plašajā pasaulē esmu pavisam 
viens. Nav nevienas dvēseles, kurai es būtu vajadzīgs un 
dārgs... Ak, cik gan vientuļš es esmu! Man līdzās nav ne-
viena... Man ir tik vientuļi manās četrās sienās! Visas drau-
dzenes ir atradušas sev mīļotos un viņām ir ģimenes, kādēļ 
62



gan man nav neviena?! Vai patiesi mana mīlestība nevie-
nam nav vajadzīga?!.. Pēc vīra nāves es pastāvīgi esmu 
viena. Nevienu neinteresē kā es jūtos!..”. Katrā tādā situā-
cijā, paužot savas sāpes, cilvēki runā par vientulību, taču 
katram tā ir atšķirīga. 

Vēl daudzveidīgāki un daudzšķautnaināki ir gadījumi, 
kad cilvēks itkā nedzīvo viens, bet viņam nav neviena ar ko 
padalīties savā dvēselē. Jo var būt gan ģimene, gan radi, pa-
ziņas, labi draugi un tomēr justies vientuļš. Tādēļ nereti var 
skumt un bēdāties māte savās vecumdienās un vārgs palicis 
tēvs, kuri ir laiduši pasaulē un izaudzinājuši vairākus bērnus, 
bet pieaugot, pametuši vecāku ligzdiņu un aizlidojuši uz 
visām pusēm, vien retu reizi atceras par saviem dēla vai mei-
tas pienākumiem. Ak, cik gan daudz ir tādu vecu cilvēku, 
kuri pilnīgā vientulībā izdzīvo savas vecumdienas uz šīs 
zemes, retu reizi redzot tos, kuros kādreiz bija ielikuši visus 
savus spēkus! Cik asaru ir jālej tagad tukšajās, bet reiz bērnu 
smieklu un trokšņa piepildītajās istabās! 

Smagi ir arī tad, kad tevi neviens nesaprot, un tu, tuvu 
cilvēku vidū, paliec viens. Bet īpaši asas dvēseles sāpes 
nes atsvešinātība un vēsums vīra un sievas attiecībās, kuri, 
būtībā, ir viena miesa. Jo nereti mēdz būt tā, ka divi cil-
vēki gadiem un gadu desmitiem ilgi dzīvo kopā, bet ir 
viens otram sveši. Šajā gadījumā sapratnes trūkums, vien -
aldzība, cietsirdība un raupjums nomoka un nāvīgi ie-
vaino dvēseles. Tieši šī iemesla dēļ daudzas sievas naktī 
nevar aizvērt acis, norijot aizvainojuma asaras, bet drūmie 
vīri, atgriežoties no darba, nevēlas iet mājās, lai varētu iz-
vairīties no jaunām nepatikšanām un konfliktiem. Tādās 
ģimenēs nav garīgas tuvības, un tas vēl vairāk šķir sirdis. 
Dzīve atkal un atkal pierāda, ka ne kopējais jumts virs gal-
vas, ne viens galds, ne kopīgi bērni, pat ne laulāto gulta 
nevar savienot vīru un sievu, ja jautājumos, kas attiecas 
uz dvēseli, viņiem nav savstarpējas sapratnes. Sāpes un 
rūgtums sasniedz savu kulmināciju, kad kāds no laulāta-
jiem, aizmirstot laulībās doto uzticības solījumu, nežēlīgi 
samin visu, kas reiz ir bijis vērtīgs un dārgs, uz visiem lai-
kiem saraujot laulības saites. 

63



Savā ģimenē vientuļi var justies vienīgais bērns, par 
kura problēmām, ar sevi aizņemtajiem vecākiem, nav nekā-
das daļas. Arī invalīdi, kuri gan dzīvo ar saviem radiniekiem, 
bet slimības dēļ ir atšķirti no pasaules, bieži saka, ka grūtākā 
daļa viņu dzīvēs ir vientulība. Arī tāds cilvēks, kurš sava 
rakstura dēļ vienkārši nav spējīgs ar citiem sadzīvot, jūtas 
nevajadzīgs un nevērtīgs. Vientuļš mēdz būt arī tas, pret kuru 
apkārtējie cilvēki un visa sabiedrība attiecas ar nicinājumu, 
bet tādus stāstus cilvēces vēsture zina ne mazums. 

Uz zemes ir milzīgs daudzums cilvēku, kuri savu dzīvi 
dienu no dienas pavada vientulībā. Pie kam, runa nav par 
tiem, kuri kādu īpašu apstākļu dēļ ir atšķirti no apkārtējās 
pasaules un civilizācijas (kā, piemēram, cietumā ieslodzītie), 
bet par tiem, kuri ir vientuļi cilvēku pilnās ielās, pūļa vidū 
lielpilsētā ar tūkstošiem cilvēku un burzmā mūsu kristīgās 
baznīcās. Jā, jā! Nebrīnieties par to! Pat Dieva bērnu vidū, 
kuri, liekās, ir viena garīgā ģimene, kristietis var justies ne-
vienam nevajadzīgs! 

Arī ciešanas var padarīt cilvēku vientuļu. Kad citi cen-
šas viņu mierināt, tādam cilvēkam viņu balsis liekas bezgala 
tālas. Ļaudīm mēdz būt patiesa vēlēšanās šādam cietējam 
kaut kādā veidā palīdzēt, bet kad viņi ar to runā, viņš itkā 
atrodas caurspīdīgā izolētā kamerā. Itkā redz visu apkārt no-
tiekošo, bet nedzird to balsis, kas pie viņa vēršas. „Kā jūs 
varat zināt, kas ir manā dvēselē”, – viņš domā, mierinājuma 
un uzmundrinājuma vārdus laižot gar ausīm. Viņu pastāvīgi 
vajā domā: „Kādēļ tas notika tieši ar mani?! Es esmu vienī-
gais, kuru ir piemeklējusi tāda nelaime!”. 

Tāda cilvēka problēma ir tajā, ka ciešanu vientulībā 
viņš pastāvīgi ir aizņemts pats ar sevi. Tad sirdī viegli iekļūst 
rūgta sajūta, ka viņu neviens nesaprot. Esot ciešanu skolā ir 
viegli nocietināties savā dvēselē, jo, ar saviem jautājumiem, 
kas nepārtraukti atkārtojas: „Par ko gan man ir pieļautas šīs 
ciešanas?” un „Kādēļ tām nolemts esmu tieši es?” mēs atkal 
un atkal uzplēšam savu sāpīgo brūci. 

Īpaši asi vientulību izjūt tad, kad cilvēka dzīvē notiek 
kaut kas, kas viņa dvēselē iecērt dziļas brūces un piepilda 
tās ar sarūgtinājumu. Šādā situācijā viņš var kļūt cietsirdīgs 
64



un ļauns. Neapmierinātība ar savu vientuļnieka stāvokli 
ieved viņu nomāktā garastāvoklī, nepamatotā pazeminātā 
pašvērtējumā, sajūtā, ka esi nepilnvērtīgs un nevienam ne-
vajadzīgs. Papildus visam, šie cilvēki vēl izjūt pastāvīgu 
spiedienu no visām pusēm. Vecāki un tuvi radi, pārdzīvojot 
par viņu nākotni, laiku pa laikam atgādina, ka viņiem no-
teikti ir jāmaina savs ģimenes stāvoklis. Draugi, cenšoties 
pakalpot, mēģina ar kādu „savest kopā”. Darba kolēģi mīlīgi 
pajoko, norādot uz viņu maksātnespēju, bet valsts vientuļa-
jiem paaugstina nodokļus. 

Kaut iemesli, kas izraisa izolāciju, var būt dažādi, bet 
sāpes un tā dēļ dziļi pārdzīvotie zaudējumi un nepilnvērtība 
gandrīz visiem ir vienāda. Tiem, kuri paši nekad nav pie-
dzīvojuši to kas ir vientulība, ir grūti saprast cilvēku bēdu 
un izmisuma dziļumu. Pat pie vislielākās vēlēšanās, viņiem 
var palīdzēt tikai daļēji. Taču, lai cik grūti būtu to pārdzīvot, 
nedrīkst aizmirst par to, ka, ja mēs ticam Kristum Jēzum kā 
mūsu Kungam un Glābējam, tad mēs neesam vientuļi, jo 
Viņš vienmēr un visur ir ar mums. Viņš ir Tas, Kurš reiz ap-
solīja: „…Es esmu pie jums ik dienas līdz pasaules galam” 
(Mt. 28:20) un „…Es tevi neatstāšu un tevi nepametīšu” 
(Ebr. 13:5). Jo Kristus, – kas ir Imanuēls, nozīmē neko citu, 
kā „Dievs ir ar mums”, un tas nav tikai apsolījums, bet rea-
litāte. Protams, nav šaubu, ka mums visiem ir vajadzīga 
kontaktēšanās ar dzīviem cilvēkiem, taču, ja tomēr, kaut 
kādu iemeslu dēļ esam palikuši vieni, īpaši neatlaidīgi jā-
meklē garīgo tuvību ar To Kungu, Kurš vienmēr var būt 
mums līdzās. 

Ir jāteic, ka gandrīz visi vientuļie cilvēki par vainīgiem 
savā izolācijā uzskata citus (tuviniekus, paziņas, draugus, 
darba kolēģus vai ticības brāļus un māsas), apvainojot viņus 
nesapratnē, neuzmanībā, raupjumā, žēlsirdības un kristīgas 
mīlestības trūkumā, bet patiesībā tas ne vienmēr tā ir. Dzīve 
rāda, ka daudzi kļūst vientuļi tikai tādēļ, ka ar savu uzvedību 
un attieksmi pret tuvākiem drīzāk būvē sienas, kas šķir, 
nevis tiltus, kas savieno. Un kaut arī daudziem, kuri cieš no 
vientulības, negribās tam piekrist, diemžēl, tas patiešām tā 
ir. Jo nereti mēdz būt tā, ka pašiem to nemanot, apzināti vai 

65



neapzināti, ar saviem vārdiem, rīcību, darbiem un attieksmi 
pret saviem radiniekiem, kaimiņiem, kolēģiem un draugiem, 
mēs sekmējam savas izolācijas rašanos. 

Viena no šādām šķērssienām, kas ved uz vientulību, ir 
mūsu iedzimtais egoisms, jo praktiski katrs cilvēks, tādā vai 
citādā pakāpē, ir sevis mīlētājs. Bet, ja viņš domā visvairāk 
par sevi pašu, tad, saprotams, arī aizņemts ir galvenokārt 
tikai ar sevi. Apkārtējo bēdas, rūpes, uztraukumi un vajadzī-
bas viņu neinteresē. Viņš gaida sapratni, līdzjūtību un līdz-
cietību tikai pret sevi. Cilvēks, kuru nomoka egoisms, pat 
nepamana, ka citus ar to atbaida, un tādā veidā paliek viens. 
Saprātīgi spriežot, kurš gan vēlēsies draudzēties un būt tuvās 
attiecībās ar cilvēku, kurš no visa tiecas iegūt labumu un, ja 
rodas izdevība, izmanto draugus saviem savtīgiem mēr-
ķiem? Egoisms, uzskatot sevi par uzmanības cienīgu, pie-
prasa, lai tam kalpo, tā radot ļaudīs riebumu. Mīlestība, 
apveltīta ar valdzinošu pievilkšanas spēku, kalpo citiem, 
saistot pie sevis, un tādēļ no vientulības necieš. 

Nākamais vientulības iemesls ir lepnība un ar to saistītā 
augstprātība un tuvāko noniecināšana. Izpaužot šīs pretīgās 
īpašības, arī tā mēs atgrūžam no sevis apkārtējos cilvēkus, 
kuri aizvien biežāk sāk no mums vairīties, aizejot no mūsu 
dzīves un iespēju robežās cenšas pārtraukt ar mums visas at-
tiecības. Lepnuļi un augstprāši, kuri uz citiem skatās no aug-
šas, agri vai vēlu zaudē savus labākos draugus un paliek 
vieni paši. 

Vēl viens vientulības iemesls ir noslēgtība un nesa-
biedriskums. Dieva Vārds saka: „Citam daudz draugu uz 
nelaimi; tomēr ir draugi, kas ir labāki nekā brālis” 
(Sal.pam. 18:24). Atvērti un komunikabli cilvēki reti cieš 
no vientulības, jo apkārtējie tiecas būt ar viņiem. Noslēgtus 
un savrupus apiet ar līkumu, jo bieži nezina, kas viņiem ir 
prātā un kā viņu klātbūtnē izturēties. 

Katra dvēsele, tādā vai citā mērā, jūt kāda ir attieksme 
pret viņu. Tādēļ, ja attiecībā uz citiem mēs parādam nevērību 
vai atsvešinātību, nevajag cerēt uz atvērtu un sirsnīgu at-
bildes reakciju. Kāda paruna precīzi to ataino: „Kā sauksi, 
tā atsauksies”. Vācu tautai ir arī viens joks, kuru var tulkot 
66



apmēram šādi: „Neviena cūka man nepiezvana, neviens si-
vēns par mani neinteresējas”. Lai cik jokpilnā veidā tas 
tiktu teikts, tajā ir labi pamanāma dažu patiesais izolācijas 
iemesls. 

Nereti vientuļš paliek arī tas, kurš nespēj piedot. 
Dažbrīd dzīvē satiec cilvēkus, kuri no tuviniekiem ir aiz-
barikādējušies aiz neieņemamas cietokšņa sienas, kas vei-
dota no daudziem aizvainojumiem, aizdomām, sašutuma, 
vilšanās un sarūgtinājuma. Ar savu izolāciju viņi cenšas 
parādīt savu nepatiku un nespēju pieņemt to, kā ar viņiem 
rīkojas. Pārliecinātiem, ka tādā veidā viņi kādam kaut ko 
pierādīs, šiem nelaimīgajiem pat nerodas aizdomas, ka ar 
to soda vien paši sevi, nolemjot nevērtīgai un tukšai dzī-
vei, bez prieka. 

Prakse rāda, ka paši laimīgākie cilvēki ir tie, kuri pul-
cina ap sevi tuviniekus un draugus, nevienu neapskauž, 
vienmēr ir ar kaut ko aizņemti, bet pats svarīgākais – citiem 
piedod bez grūtībām. Spēja piedot – tā ir rakstura īpašība, 
kas kopā ar mīlestību ir visu cilvēku tikumu karaliene, un 
iespējams, pati retākā no tām. Diemžēl, arī kristieši ir spējīgi 
dzelžainā tvērienā turēties pie sava aizvainojuma, dusmām 
un niknuma, uzskatot, ka viņu apvainotājiem par visu ir jāat-
bild. Daži šo ļaunumu iznēsā savā sirdī visu dzīvi, un pat 
pirms nāves, atrodoties kapa malā, nevēlas dzirdēt par to, ka 
otram piedot – ir viņu pašu labā. 

Ja Tas Kungs mums piedotu tā kā to darām mēs, tad 
mums pestīšanas nekad neredzēt. Tādēļ, kad tev liekās, ka 
piedot nav iespējams, atceries par to, cik ir piedots tev. Tikai 
tādā veidā praktiskajā dzīvē ir iespējams piepildīt to, par ko 
ir teikts Svētajos Rakstos: „Tad nu kā Dieva izredzētie, svē-
tie un mīļotie, tērpieties sirsnīgā līdzjūtībā, laipnībā, paze-
mībā, lēnībā, pacietībā, ka jūs cits citu panesat un cits citam 
piedodat, ja vienam ir ko sūdzēties par otru; tāpat kā mūsu 
Kungs jums piedevis, piedodiet arī jūs” (Kol. 3:12-13). Tā 
rīkojoties, mēs nekad nenonāksim izolācijā. 

Kaut gan no visām situācijām, kurās izjūti vientulību, 
nav iespējams izvairīties, tomēr ir kādi noteikumi, kas palīdz 
pārvarēt šo rūgto sajūtu. 

67



Pirmkārt, – pacenties nekurnēt, jo tā vai citādi ar to 
nekas nebūs līdzēts, bet tikai vēl vairāk saasināsi situāciju, 
izsaucot uz sevi Dieva dusmību. 

Otrkārt, – lūdziet To Kungu, lai Viņš jums palīdz katru 
dienu paļauties uz Viņu, būt apmierinātiem un pateicīgiem 
par to, kas ar jums notiek, saņemot visu kā no Viņa rokas. 
Neaizmirstiet, ka, vientuļam esot, arī ir savas priekšrocības. 
Piemēram – viņš var brīvi un neatkarīgi ne no viena lietot 
savu laiku. Neprecētiem cilvēkiem nemēdz būt ar ģimeni un 
bērnu audzināšanu saistīti stresi un nepatīkami brīži. Viņam 
ir iespēja pilnībā sevi veltīt kalpošanai Tam Kungam, kā to 
kādreiz darīja apustulis Pāvils, kļūdams par spožu zvaigzni 
pie garīgā debesjuma. Nolēmis sevi nesasaistīt ar laulības 
saitēm, viņš uzskatīja par labāku savu dzīvi atdot Tam Kun-
gam, Kuru mīlēja vairāk par visu pasaulē. Būdams ar Viņu 
tuvās attiecībās un kalpojot ļaudīm, šis cilvēks nekad necieta 
no vientulības. Atceroties to, vientuļajiem lūgšanās ir jā-
meklē tuvība ar Dievu, Viņa priekšā ir jāizlej savas dvēseles 
sāpes un savas skumjas. Jo Tas Kungs vienmēr ir kopā ar 
mums, bet tas nozīmē, ka ik brīdi varam sevi iepriecināt ar 
Viņa klātbūtni. 

Centieties darīt cilvēkiem labu, un viņi, izjuzdami pa-
teicību, meklēs kontaktu ar jums. Tas, ka būsiet vajadzīgi un 
noderīgi citiem, atsvabinās jūs no paša bezvērtības sajūtas. 
Esiet gatavi doties palīgā savam tuvākam, kad viņam tas ir 
nepieciešams, tad arī jums grūtā brīdī kāds palīdzēs. Mīliet 
cilvēkus, nevairieties no tiem, tad arī jūs pašus mīlēs. 

Nepalieciet ilgi bez saskarsmes ar Dieva tautu, jo tā 
daudz dod garīgajai izaugsmei. Negaidiet, ka jums pievērsīs 
uzmanību un piedāvās kopā darīt to vai ko citu. Paši izrādiet 
iniciatīvu un painteresējieties, kur jūs varētu būt noderīgs. 
Jo Dieva Vārds ne jau vienkārši tāpat dod padomu: „Un vē-
rosim cits citu, lai paskubinātu uz mīlestību un labiem dar-
biem” (Ebr. 10:24). 

Cik iespējams, apmeklējiet tādus pašus kā jūs. Tas 
palīdzēs gan jums, gan viņiem nejusties atstātiem un aiz-
mirstiem. Aizejiet pie tā, kuram sāp un ir skumji, un, kas 
zina, var gadīties, ka jūs un tas cilvēks – abi tiksiet vaļā 
68



no vientulības. Atrodiet kādu, ar kuru jums varētu būt vēr-
tīga garīga komunikācija. Centieties saglabāt labas attie-
cības ar radiniekiem, tuviniekiem, paziņām, kaimiņiem un 
darba kolēģiem. 

Lūdziet par to, lai Tas Kungs dod jums labus un uztica-
mus draugus. Atrodiet laiku, lai ar viņiem personīgi tiktos. 
Esiet atvērti un komunikabli. Dalieties ar draugiem savās 
domās un jūtās. Izrādiet interesi viņu vajadzībās. Atsakieties 
no tiekšanās uz to, lai viss būtu pēc jūsu prāta. Iemācieties 
cilvēkiem sagādāt prieku ar nelieliem uzmanības pierādīju-
miem: apsveikuma kartiņām, telefona zvanu, ziedu pušķi, 
jūsu cepto kūkas gabaliņu un tam līdzīgām lietām. Kas zina, 
varbūt arī viņus tas rosinās izpaust savu atzinību un meklēt 
turpmāku kontaktu ar jums. Ja jūs kādā veidā esat sev apkārt 
uzcēluši šķērsli, kas traucē mīlestības plūsmai plūst pie jums 
un caur jums, tad nepieciešams pēc iespējas ātrāk ļaut Tam 
Kungam to sagraut. 

Vēršoties pie tiem, kuri nekad nav piedzīvojuši vientu-
lību, būdami visu dzīvi apņemti ar mīļotiem, tuviniekiem un 
draugiem, gribās jūsu uzmanību saasināt uz šo cilvēku ka-
tegoriju, kuri, velk savu nožēlojamo „pelēkās peles” eksis-
tenci, un var tikai sapņot par tādu dzīvi. Lūdzu, izrādiet 
viņiem sapratni, žēlsirdību un līdzjūtību! Uzdāviniet daļiņu 
no savas sirds siltuma! Piedāvājiet savu palīdzīgo roku, ne-
gaidot ka viņi to lūgs. Padalieties priekā esot sadraudzībā! 
Piesaistiet viņus sev un tam darbam, ko jūs dariet Tam Kun-
gam! Tā rīkojoties, jūs varbūt, paši to nemaz nenojaušot, pa-
nesīsiet kopā ar viņiem viņu nastu un nožāvēsiet asaras, 
kuras viņi lej savā nogurdinošā vientulībā. 

Mūsu cietsirdīgajā laikmetā, kas piepildīts ar egoismu 
un sevis mīlestību, dvēseles alkst pēc uzmanības un mī-
lestības, līdzīgi kā zieds, kas ar visām savām ziedlapi-
ņām tiecas uz sauli. Visā būdami veiksmīgi, mēs varam 
nostaigāt pa dzīvi, turoties pie likumiem, nolikumiem un 
Bībeles noteikumiem. Varam būt pazemīgi, godīgi, tais-
nīgi, dāsni un enerģiski. Bet, ja mums nebūs mīlestības 
pret tiem, kuri ir nelaimīgi un vientuļi, visi šie tikumi ne-
varēs to kompensēt. 

69



Baznīcai, kura ir Jēzus Kristus sekotāju kopa, bez vi-
siem citiem uzdevumiem ir arī šāds nozīmīgs – būt patiesai 
garīgai ģimenei, kurā neviens nejūtas vientuļš. Mūsdienu 
pasaulē, kurai ir tik raksturīga cilvēcisko saišu un attiecību 
saraušana, tieši tāda aicinājuma izpratne baznīcu ved pie tās 
galvenā mērķa, – tā apzinātākas un saprātīgākas īstenošanas 
dzīvē. Katrai patiesi kristīgai baznīcai ir jābūt kā dzimtai 
mājai, uz kuru traucas dvēsele, lai tur varētu atpūsties, vai 
kā klusai ostai, uz kuru no visām pusēm steidzas kuģi, kurus 
bangojošajā jūrā ir piemeklējusi vētra. Jo Dieva bērnu drau-
dze tādēļ jau saucas draudze, ka ļaudis tajā dzīvo draudzīgi, 
daloties viens ar otru savās bēdās un problēmās. Vai tad tas 
tā nebija arī pirmapustuliskajā draudzē, par kuru Dieva 
Vārds stāsta: “Bet visi ticīgie turējās kopā, un viss tiem bija 
kopīgs; viņi pārdeva savus īpašumus un rocību un izdalīja 
visiem, kā kuram vajadzēja. Viņi mēdza ik dienas vienprātīgi 
sanākt Templī, pa mājām tie lauza maizi un baudīja barību 
ar gavilēm un vientiesīgu sirdi, slavēdami Dievu, un viņi 
bija ieredzēti visā tautā. Bet Tas Kungs ik dienas pievienoja 
viņiem tos, kas tika izglābti.” (Ap.d. 2:44-47). 

Cik vienkārši, un, ak vai, cik nesasniedzami tas ir 
priekš mums šajos pēdējos laikos, kaut liekās, ka arī tagad 
uz tā paša Evaņģēlija ir balstīta evaņģēlisko baznīcu teo-
loģija! Teorētiski – viss it kā tā būtu, bet praksē izskatās 
pavisam citādāk. Par vienlīdzību un objektivitāti attiecībā 
uz dažādiem draudzes locekļiem un, vēl jo vairāk, par mī-
lestību, kas reiz bija kristiešu vidū pirmapustuliskajā baz-
nīcā, ne vienmēr var runāt. Nereti viss ir pilnīgi pretēji tam, 
par ko lasām Apustuļu darbos, un tas, neapšaubāmi, nedara 
mums godu. 

Visiem vientuļajiem cilvēkiem, lai kādos apstākļos tie 
atrastos, galvenais, ko viņi meklē baznīcā, – ir atbalsts, ko 
var atrast tuvās, patiesi draudzīgās attiecībās ar tām rakstu-
rīgo atklātību, uzticēšanos un sajūtu, ka esi aizsargāts. Ja 
draudzes locekļi pret vientuļiem (liela daļa no kuriem ir ne-
precētas māsas) izturas ar mīlestību un sapratni, tad tas viņu 
dzīves piepilda ar prieku un jēgu, ievērojami atvieglo to sāpi, 
kas nomāc dvēseli un mierina miesas ciešanās. Ja baznīca 
70



šo palīdzības sniegšanas funkciju tiem, kuriem tā ir visvairāk 
vajadzīga, nepilda, tad tā kā draudze zaudē savu aicinājumu 
un kļūst par parastu reliģisku organizāciju. 

Pravieša Jesajas grāmatā ir brīnišķīga Dieva pamācība 
un uzruna Savai izredzētajai tautai, kas nezaudē savu aktua-
litāti arī mūsu dienās: „Svešinieks, kas turas pie Tā Kunga, 
lai nesaka: Tas Kungs droši vien mani izslēgs no Savas tautas 
vidus! Bezdzimuma cilvēks lai nesaka: es esmu tikai nokaltis 
koks! Jo tā saka Tas Kungs bezdzimuma ļaudīm: „Kas ievēro 
Manu sabatu, izvēlas to, pie kā Man labpatika, dara pēc Mana 
prāta un tur Manu derību, tiem Es došu vietu Savā namā un 
Savos mūros un došu tiem vārdu, kas labāks kā dēli un mei-
tas, – mūžīgu vārdu, kas netaps izdzēsts!” (Jes. 56:3-5). Ja 
jau Dievs tā rūpējās par svešiniekiem un einuhiem, tad cik 
gan Viņam ir dārgāki tie, kuri ticībā ir kļuvuši par Viņa dē-
liem un meitām. Svētie Raksti, kā piemēru izlietojot cilvēka 
ķermeni, tēlaini mums atgādina, ka ir jārūpējas par vājajiem 
un nespēcīgajiem mūsu kristīgās baznīcas locekļiem, pie ku-
riem neapšaubāmi, pieder arī vientuļie (1.Kor. 12:18-26). 

Īsumā aplūkojuši dažādus vientulības paveidus, gribē-
tos detalizētāk apstāties pie tā specifiskā veida, kādu pie-
dzīvo tie, kurus Tas Kungs ir aicinājis tādai vai citādai 
kalpošanai Savā vīna kalnā. 

Garīgā vientulība pašos pamatos atšķiras no visiem 
iepriekš minētiem veidiem un tai ir pilnīgi cita daba, jo to 
pieļauj Pats Dievs un tam ir īpašs mērķis, kas nāk par labu 
tiem, kas to piedzīvo. To pazina gandrīz visi lielie Dieva vīri, 
kuru vārdi ir palikuši Bībeles lappusēs, sākot ar Mozu un 
beidzot ar apustuli Pāvilu. Jā, arī Pats Kristus, ne reizi vien 
ar to sastapās, kaut pastāvīgi atradās cilvēku pūļa ieskauts. 
Iesākumā dzīve paša ģimenē, kur miesīgie brāļi Viņu nepie-
ņēma; tad velna kārdināts četrdesmit dienu gavēnī un tuk-
snesī; tad cīnoties lūgšanā Ģetzemanes dārzā, gatavojoties 
dzert rūgto ciešanu biķeri. Vēlāk – savu mācekļu atstāts, pil-
nīgi viens, Jēzus stāv tiesā Pilāta priekšā, un, visbeidzot, pat 
paša Debesu Tēva atstāts pirmsnāves agonijā pie Golgātas 
krusta, Viņš sauc: „…Mans Dievs, Mans Dievs, kāpēc Tu 
esi Mani atstājis?” (Mt. 27:46). 

71



Ko nozīmē – sajusties vientuļam pūļa vidū, kas no tevis 
kaut ko gaida, to zina tikai tas, kas to pats ir piedzīvojis. 
Mozus pastāvīgi bija vientuļš, neskatoties uz to, ka dzīvoja 
savas tautas vidū. Šim Dieva izredzētajam bija pa spēkam 
kaut ko tādu izturēt tikai tādēļ, ka Tas Kungs vienmēr atradās 
viņam līdzās, saglabājot draudzību, kā par to ir teikts Svē-
tajos Rakstos: „Un Tas Kungs runāja ar Mozu vaigu vaigā, 
kā kāds sarunājas ar savu draugu” (2.Moz. 33:11). Arī dau-
dzu Vecās Derības praviešu dzīves pavadīja garīga vientu-
lība, kaut cilvēku bari tiem sekoja, un aiz ziņkārības gribēja 
dzirdēt to, par ko ir runājis Dievs. 

Apustulis Pāvils, aprakstot savu kalpošanu ar vārdiem: 
„Bez tam vēl viss pārējais, ļaužu pieplūdums ik dienas, rūpes 
par visām draudzēm. Kur ir kāds nespēcīgs, un es nebūtu 
nespēcīgs? Kur kāds krīt grēkā, un mana sirds nedegtu?”, 
tomēr ar sāpēm bija spiests atkal un atkal atcerēties „Tu zini 
to, ka ir novērsušies no manis visi, kas dzīvo Āzijā… Man 
pirmo reizi aizstāvoties neviens nebija klāt, bet visi bija mani 
atstājuši…” (2.Kor. 11:28-29; 2.Tim. 1:15, 4:16). 

Vientulība, ko nākas paciest dažam patiesam Dieva bēr-
nam, izredzētam kādai kalpošanai, var būt kā rezultāts se-
višķai staigāšanai Tā Kunga priekšā, liedzot saskarsmi ar 
citiem cilvēkiem. Viņa, Dieva radītā, būtība rūgti raud tiek-
smē pēc garīgas tuvības ar sev radniecīgām dvēselēm, taču 
tikai nedaudzi ir spējīgi just līdzi viņa pārdzīvojumam, un 
tādēļ viņam nereti ir jāiet vienam. 

Cilvēks, kurš ir iegājis Dieva klātbūtnē, savos iekšējos 
meklējumos atradīs vien nedaudzus, kas spēs saprast. Pro-
tams, viņš saskaras ar reliģioziem cilvēkiem, kas piedalās 
noteiktā baznīcas darbībā, taču, atrast tos, ar kuriem viņš 
varētu patiesi garīgi kontaktēties, nav vienkārši. Savā ap-
kārtnē viņš atrod vien nedaudzus, ar kuriem var parunāt par 
to, kas ir viņa interešu galvenā sfēra, tādēļ viņš bieži ir do-
mīgs un kluss, izvairoties no skaļām sarunām, kā rezultātā 
iegūst garlaicīga, neinteresanta un pārmērīgi nopietna cil-
vēka reputāciju. Pamazām no viņa sāk vairīties, un plaisa 
starp viņu un sabiedrību palielinās. Šī iemesla dēļ viņš aiz-
vien biežāk paliek savas dvēseles dārzā vienatnē ar Dievu, 
72



personīgajā kontaktā ar Viņu baudot augstāko apmieri-
nājumu. 

Tādam kristietim ir citādāks gars kā vairumam cilvēku, 
kuri piepilda Tā Kunga nama pagalmus. Viņam ir spēja re-
dzēt un pārdzīvot to, par ko citi tikai dzird. Nereti viņš vien-
kārši klusēdams aiziet viņiem garām, kā Caharija izejot no 
Tempļa, kad pēc sastapšanās ar Dieva Eņģeli pazaudēja 
spēju runāt. Cilvēki, kuri viņu redzēja, nesaprata, kas ir no-
ticis, un varēja vien pieņemt, ka viņš ir redzējis parādīšanu. 
(Lk. 1:21-22). Nespēja atrast cilvēku vidū ko tādu, kas ap-
mierinātu viņa dvēseles vajadzības, vedina cilvēku meklēt 
to vientulībā ar Dievu. Tā vientulības klusumā viņš pama-
zām pieņemas gudrībā un dziļās garīgās zināšanās, ko nekad 
nevarētu iegūt skaļā pūlī. 

Neviens putns nav tik vientuļš kā ērglis. Atšķirībā no 
zvirbuļiem, kuri lido baros, viņš pilnīgā vienatnē planē 
augstu, augstu debesīs. Reti kuram no spārnainajiem ir tik asa 
redze kā viņam. Tas Kungs meklē cilvēkus, līdzīgus ērg -
ļiem. Neviens nevar noskaidrot, ko Dievs mums ir saga-
tavojis, ja neiemācās atrasties ar Viņu vienatnē. Tam 
Kungam veltītā dzīvē, kurai kaut kādā mērā ir liegta ko-
munikācija ar citiem, cilvēkam tiek dota iespēja iepazīt 
augstāko saskarsmi ar Dievu. Vientulībā ir kaut kas noslē-
pumains un majestātisks. Kaut kādā neaptveramā veidā tā 
veicina garīgo spēku pieplūdumu, nostiprināšanos ticībā un 
garīgā brieduma iestāšanos. 

Mūsu laikā, kuram tik raksturīga steiga un kņada, no-
šķiršanās divvientulībai ar Dievu ir vienkārši nepieciešama. 
Lai sajustu Viņa klātbūtni, no jauna vajag atgūt pazaudēto 
spēju pārdomāt un palikt īpašā „apslēptā vietā”, kur klusumā 
dvēsele var netraucēti lūgt un runāt ar Dievu. Kāds ir teicis: 
„Lai debesis varētu atspoguļoties ezera ūdenī, tā ūdens virs-
mai ir jābūt mierīgai”. Un tas patiešām tā ir. Dieva vara 
nekad netop redzama troksnī un brēkšanā. Tā – sastopama 
mierā. 

Ir jāteic, ka starp tiem, kuri cieš miesīgu vientulību un 
tiem, kuriem ir dots piedzīvot garīgo vientulību, ir milzīga 
atšķirība. Pirmkārt – garīgi vientuļš cilvēks nav augstprātīgs 

73



un supersvēts askēts, par kuru cilvēki mīl runāt ar neslēptu 
izsmieklu, uzskatot ka, norobežojies no citu vajadzībām un 
problēmām, viņš dzīvo tikai Debesu Valstības gaidās. Tieši 
pretēji, viņš drīzāk jūtas kā pēdējais cilvēku vidū, un, neap-
šaubāmi, savā vientulībā vaino tikai pats sevi. Viņš vēlētos 
savas jūtas un pārdzīvojumus dalīt ar citiem, vai, pareizāk 
sakot, ar kādu sev radniecīgu dvēseli, kura viņu saprastu, bet 
garīgā atmosfēra, kas ir viņam visapkārt, to neveicina, tādēļ 
viņš klusē un savas skumjas atklāj tikai Dievam. Otrkārt – 
viņš nebūt nav aizvērts un noslēdzies cilvēku ciešanām. 
Tieši pretēji. Vientulība padara viņu jūtīgu, spējīgu just līdzi 
grēka izkropļotām un salauztām dvēselēm. 

Daudzi ievērojami mērķi tika sasniegti viņam pilnīgi 
iegrimstot vientulībā un, tajā atrodoties, mācoties būt nelo-
kāmam un spējīgam pilnībā paļauties tikai uz Dieva palī-
dzību. Tā ir īpaša pašu izcilāko cilvēku pieredze. Parasti viņi 
attālinās no tuviniekiem un draugiem, līdzīgi kā Mozus, kurš 
četrdesmit gadus dzīvoja Midiāna zemē, vai kā Jēzus, Kurš 
daudzas dienas un naktis pavadīja tuksnesī, vai kā Pāvils, 
kādu laiku esot Arābijā, un tur, runājot tikai un vienīgi ar 
Dievu, iziet īpašu garīgo skolu. 

Esot tādā tuvībā ar To Kungu un ciešā personiskā sa-
skarsmē ar Viņu, kas pārspēj visas citas draudzīgās saiknes, 
šie Dieva izredzētie tiek piepildīti ar spēku, kas nepiecie-
šams, lai īstenotu savu aicinājumu. Esot vienatnē ar Radī-
tāju viņi saņem vīziju par savu nākotni, kas ikdienības 
steigā neizbalo, bet līdzīgi bākas signālugunij virza viņus 
cauri vētrām un tumsai, līdz tiks piepildīts viņu dzīves gal-
venais mērķis. 

Kāds svētīts, jauns misionārs rakstīja savai māsai: 
„Tavā dzīvē iestāsies tādu pārbaudījumu laiks, kad tu pa-
liksi pilnīgi viena”. Vientulības agoniju, kas pausta šajā ap-
galvojumā, nāksies iepazīt katram, kurš vēlās piepildīt 
Dieva gribu. 

Lai kļūtu par trauku godam, kas derīgs katram labam 
darbam, kristietim jābūt, no Augšienes paredzētā pārbaudī-
juma laikā, sagatavotam un rūpīgi pārbaudītam. Viņa uzti-
camībai Svētajiem Rakstiem ir jābūt nelokāmai un bez 
74



ierunām. Neviens algādzis vai iztapoņa, nevar izdarīt to 
īpaši grūto uzdevumu, kam Debesu Tēvs viņu ir aicinājis. 
Lai pierādītu savu uzticamību, tādam Tā Kunga sūtnim 
nākas iziet caur daudziem zaudējumiem un grūtiem pārbau-
dījumiem, ne reizi vien vienam nostājoties pret vairākuma 
viedokli, pārciest nežēlību un pretestību, cilvēku izsmieklu 
un pazemojumus, kad viņš aizstāv Dieva atklāto patiesību 
un savu pārliecību. 

Dažādi apstākļi patiesu un izredzētu Dieva kalpotāju 
var nolikt, kā liekās, absolūti bezcerīgā situācijā. Pēkšņa 
nāve var aizraut cilvēku, uz kuru viņš balstījās. Nelaimes 
gadījums vai slimība vienā mirklī ir spējīga viņam pašam 
liegt aktīvi darboties, lai tādā veidā tiktu iegūts nepiecieša-
mais laiks garīgiem meklējumiem un Dieva noslēpumu ie-
pazīšanai. 

Pastāvīga pļāpāšana, liels daudzums vieglprātīgu cil-
vēku un maznozīmīgas tēmas neveicina dziļu domu rašanos. 
Vēloties, lai kāds rakstnieks vai sludinātājs izsaka vadošu 
patiesību, Tas Kungs pieļauj apstākļus, kas brīžiem liekās 
traģiski, lai dotu šim cilvēkam nepieciešamo mieru, kura 
laikā tas spēs iegūt patiesas dievišķas atklāsmes. 

Kristīgā rakstniece Elizabete Brauninga guva mugur-
kaula traumu un bija spiesta garas stundas un dienas pavadīt 
savā istabā, esot pilnīgi vienai. Tieši tad viņai radās laiks dzi-
ļām pārdomām. Aprakstos tās savos darbos, viņa daudziem 
kļuva par īstu svētību. 

Apkārtējo nesapratne var nošķirt kristīgus darboņus no 
sajūsminātās auditorijas un samazināt plānoto tikšanos 
skaitu. Bieži tieši izolēta dvēsele atrod pietiekami laiku, lai 
īpaši attīstītu tuvas attiecības ar To Kungu un sasniegtu Viņa 
labvēlību. Īstam kalpotājam un katram patiesam kristietim 
vienreiz ir jātiek atrautam no visas draudzīgas komunikāci-
jas vai cilvēka – starpnieka, lai uzzinātu kā pilnībā paļauties 
uz vienīgo palīgu – Dieva Dēlu Kristu Jēzu. 

Džona Veslija līdzstrādnieks, bīskaps un misionārs Eš-
beri, XVIII gadsimta otrajā pusē jaunajos Amerikas štatos 
pārdzīvojot kritiskas minūtes, kad tika noraidīts un atstāts, 
klīstot pa mežiem un purviem ar satriektu sirdi, rakstīja savā 

75



dienasgrāmatā: „Izskatās, ka es pašlaik esmu pilnīgi nede-
rīgs. Es jūtos kā stūrī iedzīts. Mans ķermenis ir izmocīts. 
Visi mani angļu brāļi ir aizbraukuši, tā ka nav pat neviena 
ar ko apspriesties. Viss apkārt esošais rada tikai grūtsirdību 
un vilšanos”. 

Pulkvedis Bringls, patiess un nopietns kristietis, piedzī-
vojis vientulību un dziļu izmisumu, stāsta: „Manas armijas 
karjeras vidū atrodoties tālā zemē, es biju agonijā, mokošas 
un bīstamas slimības sagrauts. Daudzas nogurdinošas nedē-
ļas es pavadīju gulēdams pie nāves vārtiem svešu cilvēku 
vidū, un visbeidzot atgriezos mājās, būdams pilnīgi bez ce-
rības – nevis cilvēks, bet ēna. Pēc vairākiem gadiem, atro-
doties hospitālī, izmocīts, ciezdams no ķirurģiskām šuvēm, 
kas apdraudēja manu dzīvību, es saņēmu ziņu, ka mana 
dārgā un karsti mīļotā sieva mirst. Cik viegli ir sludināt par 
žēlastību, kas ir tik neaptverama kā jūra, kad esi stiprs un fi-
ziski vesels! Priekš manis Dieva žēlastība ir pietiekama, bet 
man nācās iziet caur daudziem pārbaudījumiem un dzīvot 
saskaņā ar šo pārliecību briesmu, vājuma, nabadzības, vien-
tulības, smagu zaudējumu un nolaidības, no apkārtējo puses, 
brīžos. Es negribētu nostaigāt pa dzīves taku bez spēcīgiem 
satricinājumiem tajā pat laikā, kad daudzi mani tuvie pār-
dzīvo likstas. Arī mans Skolotājs bija sāpju vīrs, iepazinis 
slimības, izmocīts un brūcēm klāts. Ja man ir nepieciešams 
saprast Viņu un citus cilvēkus, tad ir arī jāpārdzīvo tādi vai 
līdzīgi pārbaudījumi savā dzīvē. Ja gribu, lai man ir īstas zi-
nāšanas par Viņa spēku un vēlēšanās sniegt atbalstu, tad arī 
pašam ir jāpiedzīvo situācijas, kad esmu spiests lūgt Tam 
Kungam palīdzību. 

Spēcīga liecība, kas atradīs visdažādākos ceļus uz cil-
vēku sirdīm, pieprasa savā pieredzē iegūtas zināšanas par 
Viņa žēlastības daudzveidīgajām izpausmēm. Mūsu liecības 
vērtība ir atkarīga no iegūto garīgo zināšanu līmeņa un tica-
mības. Vai tu esi nabags? Es iepazinu briesmīgu nabadzību, 
dzīvojot pilnībā bez naudas, tomēr, Visuaugstais mani ap-
ģērba un pabaroja. Viņš pateica, ka parūpēsies par mani un 
Savu solījumu izpildīja. Ciešot no sirdssāpēm es klīdu pa 
vientulības drūmajiem labirintiem, kuros atradu To Kungu, 
76



un vairs nebiju vientuļš. Vai tu esi tramīgs? Pilns baiļu? Es 
piedzīvoju mokošu baiļu naktis, kad Viņš man pietuvojās 
un teica: „Tas esmu Es, nebaidies”, pēc kā manas bailes uz-
reiz izzuda un sirds piepildījās ar mieru un rimtumu. Vai 
tevi moka baisa sāpju agonija? Es tiku tās sagrauts un no-
mocīts tik stipri, ka, likās, šīs ciešanas vairs nespēšu izturēt. 
Bet tad es atcerējos Viņa sāpes un agoniju, ko Viņš Golgātā 
cieta manis dēļ. Mans gars godbijīgi noliecās un sajūsmā 
tika pacelts tajā apziņā, ka man bija atļauts iepazīt kādu da-
ļiņu no Viņa fiziskajām ciešanām. Un tad es sveicu mokas 
ar prieka un uzvaras saucieniem. Likās, ka sāpes ir pieri-
mušas un es par tām aizmirsu esot miera, prieka pārpilnībā 
un saskarē ar Viņu”. 

Nu ko, šajos vārdos ir daudz no tā, par ko ir vērts dziļāk 
aizdomāties. Dārgais, draugs! Nesludini par spēku, pirms 
tava sirds nezina, ko nozīmē būt vājam un nav ar to cīnīju-
sies daudzās vientulības stundās. Nerunā par tikumu, kamēr 
tava dvēsele, pievarējusi šķēršļus, nav satikusies ar kārdinā-
jumu un ieguvusi pār to pilnīgu uzvaru. Nelielies ar grēka 
neaptraipītu tērpu, pirms tu tajā nebūsi devies caur kārdinā-
jumu ugunij un izgājis no tās neskarts. 

Pravieši un Dieva kalpi negāja pa rozēm kaisītu ceļu, 
bet pa bīstamu, vientuļu, asins traipiem klātu taku, kura ie-
skauta no slēpnī sēdošiem nikniem ienaidniekiem un liku-
mīgu, mantisku interešu tranšejām. Viņiem bija jāstājas pretī 
esošajām tradīcijām, ķēniņiem, priesteriem un pārējiem cil-
vēkiem, kuri nepieļauj nekādu kritiku. Gados jaunajam Je-
remijam nācās izteikties ne tikai pret Dieva tautu, bet arī pret 
citām nacionalitātēm. Cik liela gan bija viņa vientulība kal-
pošanā, un cik bīstams bija šis ceļš! Ko tur teikt, grūts un 
nepateicīgs uzdevums! 

Osvalda Čembersa darbi pārsteidz ar savu garīgo 
dziļumu, kļūstot par varenu un nenovērtējamu svētību 
daudziem kristiešiem visā pasaulē. Mums ir noderīgi iz-
pētīt ciešanu disciplīnu, kas ir veidojusi un radījusi šī sa-
līdzinoši jaunā autora domu pasauli. „Par katru iespēju 
apgaismot sirdis un prātus, – viņš teica, – man vajadzēja 
samaksāt pilnu cenu, kļūstot par objektu jaunai un vēl 

77



skarbākai disciplīnai, pretējā gadījumā tā varētu panīkt, 
kļūstot par parastu sapīkumu”. 

Vientulība bija podnieks, kas veidoja šo trauku jau no 
tā jaunības dienām. Vislabāk šo sagatavošanas procesu ap-
raksta fragmenti no Osvalda Čembersa dienasgrāmatas un 
vēstulēm: „Būt vientuļam ar To Kungu – salīdzinoši viegls 
uzdevums, kad mūs neieredz citi. Bet būt vientuļam ar Viņu, 
kad esi kopā ar mīlošiem brāļiem un māsām Kristū, kur ko-
munikācija ar viņiem dod iedvesmu un pārliecību, – tas ir 
brīnumains Svētā Gara darbs, kas paredz mums būt vientu-
ļiem ar Dievu. 

Tikai Tas Kungs ir patiesais dzīves mērķis un jēga. Tik 
daudzi cilvēki meklē nevis to, kas Dievam patīk, bet kas 
pašam! Baidos, ka tik arī es nesāku darīt tāpat. Mūsu Kunga 
vientulība nāk pie manis arvien biežāk un biežāk. Cik maz 
ir tādu kristiešu, kuri ir ieinteresēti dot apmierinājumu Viņa 
sirdij. Es dzirdu kā Viņš lūdz: „Iedod Man padzerties”. 
Kungs! Neļauj atdzist manai kaislīgai vēlmei būt par biķeri 
Tavās rokās, no kura Tu varētu remdēt Savas slāpes! Man in-
teresē tikai viena lieta, kas pārņem visu manu būtni, – lai 
Viņš varētu manī īstenot to, ko Viņš ir iecerējis. Arvien vai-
rāk un vairāk es apzinos, ka manas dzīves jēga – ir tikai Viņš 
Pats. Ne evaņģelizācija, bet Viņš Pats un paklausība Viņam. 
Es saprotu, ka pats svarīgākais ir uzticība Tam Kungam un 
nekas cits. Cik svētīgs ir vientulīgais ceļš, kas ved pie Viņa! 
Ja aizgājušajās dienās esmu saviem tuviniekiem un radinie-
kiem sagādājis lielas ciešanas un sāpes, ja viņi manis dēļ tika 
ļaužu atstāti, tad reiz, atstājot visas pretrunas un šaubas, viņi 
uzzinās par to, ka es vairāk par visu mīlēju To Kungu. Tad 
viņi aizmirsīs bēdas, priecājoties, ka Dieva griba ir piepil-
dījusies, lai ko man tas maksātu”. 

Pēc tam Čembersa dzīvē sākās tumšs periods. Katrs cil-
vēks, kurš atrodas tumsā, uzzin to, ko nav iespējams uzzināt 
gaismā. Ešlijs Kings savās piezīmēs, atceroties Čembersa 
pārbaudījumu laiku, raksta: 

„Es ļoti labi atceros, kā misters Čembers mums ne-
daudz atklāja no savas dzīves un garīgās pieredzes, stāstot, 
ka pēc veiksmīgas kalpošanas kā sludinātājam, kad daudzi 
78



pēc viņa svētrunām atgriezās pie Tā Kunga, viņu apņēma 
nepārredzama tumsa, kas turpinājās vairākus gadus. Šajā 
laikā vārdi no 139. psalma: „…tad arī tumsība Tev nebūtu 
tumša, un nakts Tev spīdētu kā diena, tumsība Tev būtu kā 
gaisma” viņam ļoti palīdzēja. Galu galā viņš izgāja no tum-
sas stiprināts ticībā, ar brīnišķīgu iekšējo balansu, kurš vai-
rāk netika izjaukts no visa tā, kas iepriekš viņu ietekmēja, 
uzbudinot emocijas. Es domāju, ka tieši tas bija vissvarīgā-
kais viņa dzīves raksturojums, kas daudziem cilvēkiem ar 
kuriem viņš satikās, nesa svētību”. 

Nesapratne un garīga vientulība – ir ne tikai Dieva iz-
redzēto un īpašai kalpošanai aicināto cilvēku daļa. To pār-
dzīvo katra patiesa dvēsele, kura meklē un neatrod vēlamo 
kontaktu un garīgo vienotību ar tiem, kuri tai ir tuvi un dārgi. 
Kaut, no vienas puses, tāda situācija izsauc skumjas un no-
žēlu, no otras – tā mūs rosina pastiprināti meklēt personīgu 
kontaktu ar To Kungu un tuvību ar Viņu. 

Šo tēmu noslēdzot, gribētos vēl pieminēt tādas ciešanas 
un mokas, kurās neviens nevar palīdzēt. Tā ir nevis vienkārši 
vientulība, bet neticami smaga cīņa esot vientuļam. Līdzī-
gus pārdzīvojumus tēlaini var nosaukt par garīgo tuksnesi. 
Daudziem pazīstamajā kristīgajā grāmatā „Piligrima ceļo-
jums” Džons Bunjans alegoriskā veidā pasniedz šo parādību 
kā nāves ēnas ieleju, ar ko domāja tās šausmīgās minūtes ti-
cīgo dzīvē, kad viņu dvēselē valda vien tukšums un krēsla. 

Cilvēks nonāk līdz spēku izsīkumam. Viņu nomoka 
šaubas par Dieva žēlastību un bailes no nenovēršamas bojā 
ejas. Liekās, ka zem kājām zūd pamats. Tāds iespaids, ka 
nav pie kā tverties un nav uz kā balstīties. Cilvēks jūtās bez-
spēcīgs un pilnīgi nespējīgs stāties pretim elles spiedienam. 
Bezpalīdzības, bezcerības sajūta un šausmīgs izmisums 
apņem dvēseli. Velnišķais spēks burtiski liek sajukt prātā, 
neatlaidīgi iedvešot, ka tava bojāeja ir neizbēgama, ka tev 
tik un tā nekas nesanāks un tu esi Dieva noraidīts. Tādos brī-
žos domā, ka zaudēsi veselo saprātu, jo neesi spējīgs neko 
citu pieņemt, izņemot šos apdullinošos sātana rēcienus. Šādos 
garīgos viesuļos ir ļoti grūti saņemt sevi rokās. Tev liekās, 
ka esi uz robežas, lai zaudētu kontroli pār savu rīcību un 

79



domām. Stāvoklis izskatās tik bezcerīgs, ka nāve liekās kā 
vienīgā izeja un vēlamā atbrīvošanās no neciešamajām dvē-
seles mokām. 

Viens kristietis, pārdzīvojot ko līdzīgu, savu stāvokli 
aprakstīja tā: „Jau divus mēnešus man ir garīgi tik smagi, ka 
grūti atrast vārdus, lai to izteiktu. Tāds iespaids, ka pret mani 
ir sacēlusies visa elle. Dienā mani pārvar domas, ka manas 
garīgās vienaldzības dēļ Dievs mani ir atstūmis, bet naktīs, 
murgainos sapņos, redzu sevi uz elles kraujas malas. Brī-
žiem liekās, ka ar ausīm skaidri dzirdu sātana izsmējīgos 
smieklus, un tad mani pārņem neaprakstāmas šausmas. Dvē-
selē valda necaurredzama krēsla. Debesis klusē, neatbild uz 
maniem vaidiem un saucieniem. Nekad nevarēju iedomāties, 
ka kaut kas tāds var būt. Vai tiešām es tik ļoti esmu sarūgti-
nājis To Kungu, ka esmu zaudējis glābšanu?! Visi tuvinieku 
un draugu mēģinājumi mani nomierināt un iesēt cerību – ne-
palīdz. Kā nekad agrāk varu saprast ķēniņu Dāvidu, kurš iz-
misumā sauca: „Apžēlojies par mani, ak, Dievs, Savā 
žēlastībā, izdzēs manus pārkāpumus Savā lielajā apžēlošanā! 
... Neraidi mani prom no Sava vaiga un neatņem no manis 
Savu Svēto Garu! Atdod man atkal atpakaļ Savas pestīšanas 
prieku un stiprini mani ar paklausības garu!” (Ps. 51:3.13-14). 
Velns nomoka manu dvēseli atgādinot to vārdus, kuri ir at-
kāpušies no Tā Kunga un garīgi aizgājuši bojā, pārliecinot, 
ka es būšu nākamais. Laiku pa laikam manās ausīs skan bie-
dējoši zaimi. No kurienes tie nāk? No manas personīgās 
sirds vai tie ir sātana ierosināti? Šķiet, ka pilnībā esmu zau-
dējis izšķirtspēju. Vai tiešām es esmu kļuvis spējīgs lādēt To, 
Kuru nesen tik nedalīti un patiesi mīlēju?! Kas notiek ar 
mani?! Es vairs nesaprotu pats sevi. Cenšos cīnīties un stā-
ties pretim šai baismīgai apmātībai, bet atvieglojums neie-
stājas. Bet pats galvenais, – ka šajā cīņā es jūtos pilnīgi 
viens. Dvēseles mokas ir tik neizturami smagas, ka manī ie-
nāca domas par pašnāvību. Ja tas vēl ilgi tā turpināsies, es 
vairs neizturēšu un nomiršu. Briesmīgi atzīt, bet nāve pašlaik 
izskatās kā vienīgais glābējs no visām šīm briesmām”. 

Līdzīgas, ārkārtīgi smagas minūtes var rasties jebkura ti-
cīgā dzīvē. Un tad viņam pašam tam ir jāiziet cauri, rēķinoties 
80



tikai ar Tā Kunga palīdzību. Tāds stāvoklis kaut kādā mērā 
atgādina Jēzus atrašanos tuksnesī un nereti ir saistīts ar īpaši 
spēcīgiem pārbaudījumiem un kārdinājumiem. Bet, lai cik 
smagi tas būtu, nekādā gadījumā nedrīkst nolaist rokas un 
pārtraukt cīņu, atceroties, ka gudrais Dievs neļaus mums 
nest nastu, kas būtu pāri mūsu spēkiem. Ne velti taču ir rak-
stīts: „Tas Kungs izglābj Savu kalpu dvēseli, un nekā ko 
nožēlot nav tiem, kas uz Viņu paļaujas” (Ps. 34:23). Atce-
rieties, ka Debesu Tēvs pieļauj tāda veida saķeršanos ar 
velnu nevis tādēļ, lai mēs piedzīvotu pilnīgu sakāvi, bet lai, 
baudot uzvaru pēc uzvaras, mēs nostiprinātos ticībā un ie-
mantotu nenovērtējamu pieredzi gūt uzvaru garīgā cīņā. 

Dārgais draugs, brāli un māsa iekš Tā Kunga, tie, kuri 
cieš, un tie, kuri skumst vienatnē! Nav šaubu par to, ka tev 
nav viegli. Tikai, skumstot par savu likteni, centies neaiziet 
pārāk tālu, iekrītot kurnēšanā un sevis apraudāšanā. Pat ja ir 
grūti ar to samierināties, pieņem savu likteni kā Tā Kunga 
noliktu, Kurš nekad un nekur nekļūdās. Ja tu pats neesi savas 
izolācijas vaininieks, tad stiprinies cerībā uz Debesu Tēvu, 
Kurš to ir pieļāvis ar vienu vienīgu Viņam zināmu mērķi, un 
tādēļ neatstās tevi bez atbalsta un palīdzības, lai no kuras 
puses un kādā veidā tā nāktu. Ne tev, ne man, nav jāzina Ra-
dītāja plāni attiecībā uz mums, taču vari būt pārliecināts par 
to, ka tie visi, kā vienmēr, nāk mums par labu. Mūsu prāts ir 
pārāk ierobežots, lai apgūtu dievišķo gudrību, kas paredz to 
vai ko citu mūsu dzīvēm. Meklē To Kungu ar visu savu sirdi 
un Viņš Pats, Kurš daudzkārtīgi uz zemes ir piedzīvojis vien-
tulību, atradīs ceļu, lai tevi mierinātu, mazinot tavas dvēseles 
skaudrās sāpes. Ar godu izej cauri šim uzticības pārbaudī-
jumam, un, kas zina, varbūt iestāsies brīdis, kad, atskatoties 
atpakaļ uz šo aizgājušo grūto dzīves posmu, kas vadīts vie-
natnē, tu vēl pateiksies Glābējam par to nenovērtējamo, ko 
šajā laikā ieguvi savai dvēselei.

81



5. Nodaļa 
 

Ievainojumu sāpes, tuvinieku izraisītas 
 
Dievs cilvēku nav radījis kā vienpati, bet kā personību, 

kurai ir nepieciešama saskarsme ar viņam līdzīgiem, tādēļ, 
prasme dzīvot cilvēku sabiedrībā ir ļoti svarīga īpašība. Jo 
mums katram ir savs raksturs, savi uzskati, sapratne, vie-
dokļi, gaume, ieradumi un noslieces. 

Ir jāatzīst, ka tur, kur satiekas divi cilvēki, konflikti, 
praktiski ir neizbēgami. Kāds kādu nav pareizi sapratis, kāds 
uz kādu ir apvainojies, kāds par kaut ko ir sašutis un sākas 
nesaskaņas un strīdi. Uz kādu, ko reiz esi tik ļoti mīlējis, 
vairs nevari pat paskatīties. Bez kura nesen vēl nevarēji ie-
domāties savu dzīvi, par to nevēlies pat atcerēties. Par kuru 
esi runājis ar dziļu cieņu un gandrīz vai ar svētbijību, to 
tagad visādi aprunājam, izsakot par viņu ne visai glaimojo-
šas piezīmes. Cilvēciskā draudzība un tuvas attiecības, bieži 
neiztur pat pirmo pārbaudījumu izturībā. 

Kas to zina, tas neapšaubāmi apstiprinās, ka dvēsele 
sāp tajā laikā, kad esi ar kādu nesaskaņās. Nereti kas tāds 
notiek ģimenēs, kad paši tuvākie cilvēki – vīrs un sieva – 
nedēļām nesarunājas viens ar otru, tā demonstrējot savu 
nepiekrišanu un aizvainojumu. Kaut kas līdzīgs, pilnīgas 
savstarpējās sapratnes trūkuma gadījumos, var notikt ve-
cāku un bērnu starpā. Sastrīdējušies par kaut ko, ko nav 
varējuši sadalīt, māsas un brāļi nonāk līdz ienaidam. Ne-
dēļām un mēnešiem ilgi viens otram nervus beidz darba 
biedri. Reiz mierīgie kabineti un ofisi var pārvērsties par 
īstiem kaujas laukiem. Veselas baznīcas mēdz izjukt aiz-
domu, kritikas un nosodījuma dēļ. Nežēlīgi baumu un ap-
melojumu vārdi iznīcina pat pašas labākās reputācijas, 
liekot cilvēkiem celties no iesēdētām vietām un bēgt kurp 
acis rāda, – kur viņus neviens nepazīst. Strīdi un nesaska-
ņas iedarbojas ļaunāk par bīstamām slimībām, jo nogalina 
nevis miesu, bet dvēseli. Cilvēciskās dusmas ir tik pat grūti 
pārvarēt kā triecienuzbrukumā ieņemt nepieejamu cietoks -
ni. Ne velti taču Dieva Vārds saka: „Apkaitināts brālis 
82



turas savā taisnībā stingrāk nekā nocietināta pilsēta, un ne-
saskaņas turas spēcīgāk nekā aizšaujamais pils durvīs.” 
(Sal.pam. 18:19). 

Ja kaut kas tāds notiek, cilvēki sāk vairīties viens no 
otra un iekaist dusmās vismazākā iemesla dēļ. Daži, pil-
nīgi noslēgušies, apklust uz ilgu laiku, ar tādu uzvedību 
vēloties dot prettriecienu, nodarīt sāpes un atriebties 
savam pāridarītājam. Ja šādā veidā neizdodas panākt savu, 
saniknotais cilvēks ķeras pie dusmīgiem skatieniem, ņir-
gāšanās, aizmuguriskiem psiholoģiskiem sitieniem un 
naidpilniem vārdiem, kas pazemo. Kad arī tas nelīdz, viņš 
meklē sev sabiedrotos, izklāstot tiem tikai savu personīgo 
viedokli un pasniedzot faktus tikai tā kā pašam tas ir iz-
devīgi. Tāda vienpusīga informēšana kļūst par spēcīgu, 
graujošu ieroci, un no dzirksteles uzliesmo vesels uguns-
grēks, kurā sadeg daudzas dvēseles, un tādēļ pat dienas 
gaisma vairs neliekas mīļa. 

Daži, lasot šīs rindas, droši vien domā, ka es pārāk sa-
biezinu krāsas un krītu galējībās. Taču, diemžēl, tas nav pār-
spīlējums. Dvēseļu aprūpes pasaule, kur visas dievbijīgās 
maskas tiek norautas un lietas tiek sauktas īstajos vārdos, ir 
tam neapgāžams pierādījums! Neviļus rodas jautājums, – 
kādēļ tā notiek? Kas mūsos ir tāds, kas ļauj sātanam dot iz-
nīcinošu triecienu un iecirst mokošas rētas tiem, kas, būtībā, 
ir mums tuvākie vai atrodas mums blakus? 

Pēc savas dabas būdami egoisti un patmīļi, mēs, cilvēki, 
esam tendēti ļoti vētraini reaģēt uz ikkatru sāpi, kas ir noda-
rīta personīgi mums, un nepamanīt, ka tieši tāpat mēs rīko-
jamies pret citiem. Ja mums pret šo jautājumu ir šāda 
attieksme, tad tas arī nosaka mūsu atbildes reakcijas – uz-
brūkot, apvainojot, pieprasot, kad tiek skarts mūsu „ES”, bet 
aizbildinoties-aizsargājoties, kad nepatikšanu vaininieki 
esam mēs paši. Atliek vien brīnīties, cik viegli un bezrūpīgi, 
nedomājot par sekām, mēs esam spējīgi viens otram dvēselē 
cirst rētas. Gadījumu, iemeslu un situāciju tam visam ir tik 
daudz, ka vienkārši nav iespējams visas uzskaitīt, tādēļ ap-
lūkosim kaut dažas no tām, un vienlaicīgi padomāsim par 
to, kādā veidā no tā var izvairīties. 

83



1. Sāksim ar visizplatītāko parādību – dažādas nesaska-
ņas, strīdi un sadursmes ģimenē vistuvāko cilvēku starpā – 
starp vīru un sievu, vecākiem un bērniem, brāļiem un māsām. 
Protams, tas neatstāj neskartus vecmāmiņas un vectētiņus, 
kuri, liekās pilnīgi pamatoti, uzskata par savu tiešo pienā-
kumu mācīt, vest pie prāta un pamācīt mazbērnus un bērnus 
par to, kas pēc viņu ieskata tiek darīts nepareizi. Šī iemesla 
dēļ privātmājās un dzīvokļos reizēm notiek īstas kaujas. 

„Lūdzu, nelien manā ģimenē! – savai mātei sapīkusi 
saka pieaugusī meita. – Gan jau es pati kaut kā tikšu galā ar 
savu vīru un bērniem. Tu taču arī nevari palepoties, ka tēvam 
esi bijusi ideāla sieva un mūs izaudzinājusi par lieliskiem 
cilvēkiem! Cik reizes es dzirdēju kā tu viņam runāji pretī! 
Kādēļ tad tu man bērnībā neparādīji, ko nozīmē būt īstenam 
palīgam. Bet tagad māci mani kā ir jāizturas pret vīru, aiz-
mirsdama, ka pati tā vis nedarīji!.. Par saviem bērniem es 
atbildēšu Dieva priekšā, tā ka dod man iespēju viņus audzi-
nāt tā, kā es uzskatu par vajadzīgu. Jūs abi ar tēti nemaz tik 
daudz laika tam neveltījāt! Mēs jums uzaugām kā zāle pa-
galmā!..”. Kā atbildi uz šiem vārdiem, sašutusī un galēji 
aizvainotā māte asarainā balsī gandrīz kliedz: „Kā tu uz-
drīksties ar mani tā runāt!? Es esmu nodzīvojusi garu mūžu, 
bet tu to tikai sāc dzīvot! Kaunējusies būtu, kādā tonī tu 
runā!.. Vai tiešām tā ir tava pateicība par visu to labo, ko es 
priekš tevis esmu izdarījusi?! Tā ir vienkārši nekaunība – 
kaut ko tādu teikt savai mātei!”. 

Retāk, bet ir arī konflikti tēvu un dēlu starpā: „Paklau, 
cik ilgi tu darīsi man kaunu ar savu uzvedību?! – knapi val-
dot naidu, pie savas atvases vēršas sirms tēvs. – Vai tu kaut 
reizi esi redzējis, ka es tā rīkotos? Tavas uzvedības dēļ man 
kauns cilvēkiem acīs skatīties! Tu mani esi novedis tik tālu, 
ka esmu vai gatavs nožēlot, ka laidu tevi pasaulē!”, uz ko 
dzird atbildi: „Kādēļ jūs ar mammu no manis tikai prasāt un 
pieprasāt?! Mani vienaudži ar saviem vecākiem komunicē 
kā ar draugiem, bet jūs ar mani tā, itkā es būtu jūsu vergs! 
Šo nedrīkst un to nedari, un tur neej, un ar to nedraudzējies! 
Kā man viss jau ir apnicis! Ko vēl jūs no manis gribat?! Kaut 
no mājām bēdz prom!”. 
84



Kaut kas līdzīgs var notikt arī laulāto starpā. „Tu vien-
mēr gribi pateikt pēdējo vārdu, itkā ģimenes galva būtu tu, 
ne es!” – vīrs ir sašutis. „Ja jau tu esi saimnieks, tad arī uz-
vedies kā tādam pieklājas! – purpina sieva. – Citādi visu at-
bildību esi uzvēlis man, bet pats, tiklīdz kaut kas, tā pazūdi. 
Man vienai par visu ir jārūpējas un jāgādā, jo tev jau nekad 
nav laika! Vienalga kam tu velti uzmanību, tikai ne man un 
bērniem!..”. 

Šādā veidā apmainījušies ar „laipnībām”, viens otram 
tuvie cilvēki pilni sašutuma, aizvainojuma un sāpju, ieraujas 
katrs savā vietā, bet velns šajā laikā svin uzvaru, jo tāds jau 
bija viņa mērķis – „sasist kopā ar pierēm”. Pēc tāda veida 
strīdiem diena vairs neliekas jauka. Dvēselē ir satraukums 
un riebums. Bet sirdī skan neizpratnes un rūgtuma pilns jau-
tājums: „Kādēļ viņš ar mani tā izrīkojas? Ko sliktu es viņam 
esmu nodarījusi? Centies, centies, gribi kā labāk! Strādā kā 
vērsis, gatavo ēst, uzkop māju, mazgā veļu, gludini, gribi lai 
viss būtu labi, un še tev – balva!.. Kāda nepateicība!.. Ja būtu 
zinājusi, ka mani gaida šāda dzīve, ne par ko nebūtu gājusi 
pie viņa par sievu!..”. 

Ak, šī ļaunā un nesavaldīgā mēle! Ne par vienu cilvēka 
ķermeņa locekli nav teikts tā kā par to: „Ja zirgiem liekam 
iemauktus mutē, lai tos darītu sev paklausīgus, mēs valdām 
līdz arī visu viņu augumu... Un arī mēle ir kā uguns, netais-
nības pasaule, mēle ir likta starp mūsu locekļiem, tā apgāna 
visu miesu un aizdedzina dzīves ritumu, jo pati ir elles aiz-
dedzināta... bet mēli neviens cilvēks nevar savaldīt: nemitīgs 
ļaunums, pilns nāvējošas indes” (Jēk. 3:3,6,8). Patiesi, cik 
gan nelaimju tā ir paveikusi un cik bēdu it visur ir atnesusi, 
vēl arvien turpinot savu graujošo darbu! 

2. Ne reizi vien, daudziem no mums dzīvē ir gadījies, 
ka sirds sāpīgi sažņaugusies no ļauniem un apvainojošiem 
vārdiem, ko pret mums ir vērsuši draugi, paziņas, darba ko-
lēģi, kā arī citi cilvēki, kad tie ir bijuši dusmīgi, sašutuši un 
nikni. Šī sitiena satricināti, mēs neatrodam pat vārdus ko pa-
teikt pretī un aizejam, ļaujoties skumjām. Savā dvēselē rau-
dot un tik tikko valdot niknumu, mēs nedomājam par to, ka 
daudz kas dzīvē funkcionē pēc bumeranga principa, tas ir, – 

85



atbildes sitiens uz sitienu. Tādēļ, pirms dodam vaļu savām 
negatīvajām jūtām, labāk padomāsim, vai šī nav rūgtā pļauja 
tam, ko paši reiz esam iesējuši. Jo taču zinām no vēstules 
galatiešiem 6:7 Svēto Rakstu vārdus: „Nepievilieties, Dievs 
neļaujas apsmieties! Jo, ko cilvēks sēj, to viņš arī pļaus”, kas 
katru dienu, atkal un atkal, apstiprina savu patiesumu. 

Padomājiet un atcerieties, vai uz zemes nedzīvo kāds 
cilvēks, kuru jūs reiz, ar savām pārsteidzīgajām, neapdomī-
gajām piezīmēm vai indīgiem vārdiem esat sāpīgi ievaino-
juši, un tā arī aizgājuši, pat neatvainojoties. Ja kas tāds ir 
noticis un nav bijusi izlīdzināšanās, tad nebrīnieties, ka jūs 
ir piemeklējis kas līdzīgs. Vienkārši taisnīgums svinējis savu 
uzvaru un tagad ir pienācis laiks uz sevis izbaudīt cietsir-
dību, ko savā laikā esat pieļāvis. Iespējams, Tas Kungs tādēļ 
to pieļāva, lai, piedzīvojot ko līdzīgu, jūs kļūtu uzmanīgāks 
un piesardzīgāks attieksmē pret citiem. Ja mēles jūs ir ne-
jauši ievainojušas, tad atcerieties padomu, ko reiz ir devis 
gudrais Mācītājs: „Tiešām, virs zemes nav neviena tik tais-
nīga cilvēka, kurš darītu tikai labu un nekad negrēkotu. Ne-
piegriez pārmērīgu vērību arī visām runām, kas tiek runātas, 
citādi tu kādreiz varētu pat dabūt dzirdēt, ka tavs kalps tevi 
apsmej, jo to tu it labi pats zini, ka arī tu esi citus zobojis un 
apsmējis” (Sal.māc. 7:20-22). 

3. Neizturamas sāpes var izraisīt arī balamušu vārdi, 
kas ir līdzīgi saindētām bultām un kuru saimnieki neapgrū-
tina sevi aizdomāties par sekām, ko dzēlīgie izteicieni izrai-
sījuši. Ļauna replika, iznīcinoša piezīme, cilvēka cieņu 
aizskaroša ņirdzīga replika darbojas spēcīgāk kā uzasināts 
nazis un ievaino sirdi. 

Svētie Raksti par izrunātiem vārdiem ticīgu cilvēku 
starpā māca sekojošu: „Saprātīgais savaldās savā runā”; 
„Vientiesīga neprašas lūpas pavedina uz bāršanos, un viņa 
mute cīnās, lai beidzot viņš pats saņemtu sitienus”; „Bet Es 
jums saku: par ikkatru veltīgu vārdu, ko cilvēki runās, tiem 
būs jāatbild tiesas dienā; jo pēc saviem vārdiem tu tiksi tais-
nots, un pēc saviem vārdiem tu tiksi pazudināts”; „Zinait, 
mani mīļie brāļi: lai ikviens cilvēks ir čakls klausīties, kūtrs 
runāt, kūtrs dusmoties”; „Brāļu mīlestība jūsu starpā lai ir 
86



sirsnīga”; „Jūsu runa lai aizvien ir tīkama, ar sāli sālīta, 
lai jūs zinātu, kā ikvienam atbildēt”; „Un visu, ko vien 
jūs darāt vārdos un darbos, to visu darait Kunga Jēzus 
Vārdā”; (Sal.pam. 17:27 un 18:6; Mt. 12:36-37; Jēk. 1:19; 
Rom. 12:10; Kol. 4:6 un 3:17). 

Ja šos svarīgos Bībeles brīdinājumus un pamācības lasi 
pārdomājot, neviļus nonāc pie secinājuma, ka mūsu reālās 
dzīves raupjumā un cietsirdībā mēs esam ļoti, ļoti tālu no to 
piepildījuma, jo grēkojam pret tuvāko visvairāk tieši vārdos 
un attieksmē. Cik sitienu un ievainojumu ir veikts, cik sāpju 
izciests, cik asaru izraudāts un cik dvēseles moku pārdzīvots 
tikai tādēļ, ka ticīgi cilvēki neievēro pašus elementārākos 
kristīgās ētikas noteikumus! 

Mūs vairs nepārsteidz tas, ka pasaulē sastopam rupjus, 
neaudzinātus cilvēkus, kuri ne tikai nekaunas, bet vēl arī le-
pojas ar savu neaudzinātību, iedomājoties sevi esam brīvus 
un neatkarīgus no apkārtējo viedokļa, tā sakot „mūsdienu 
varoņi”. Taču nelaime ir tajā, ka tāda veida „varoņus” arvien 
biežāk sastopam kristiešu vidū. Demonstratīvi uzsverot savu 
izaicinošo uzvedību, kam nav nekā kopēja ar pašiem vispa-
rastākajiem labā toņa noteikumiem un ir atbaidoša, viņi to 
uzskata par savu priekšrocību, brīvību un neatkarību. Viņiem 
neko nenozīmē apvainot, pazemot un vienkārši samīt savu 
tuvāko, ja tādam ir pašam sava izpratne un uzskati, kuri at-
šķiras, saucot to par brīvu un neatkarīgu viedokļa izteikšanu. 
Tikai kas tā ir par „brīvību” un no Kura viņi ir neatkarīgi – 
tāds ir tas jautājums. Saskaroties ar šāda veida cilvēkiem, 
vislabāk ir rīkoties pēc Svēto Rakstu padoma, kas saka: „No 
tādiem attālinies” (1.Tim. 6:5). 

4. Cilvēka dvēsele raud arī tad, kad viņu nepareizi sa-
prata un aplami izskaidroja kādus vārdus vai darbības, no 
viņa novērsās, nosaucot par nelieti, nodevēju vai kādā citā 
pazemojošā vārdā. Nicināms un sabradāts, viņš nevar atrast 
vietu savas dvēseles sāpēs. Tādos brīžos gribās aizstāvēties, 
attaisnoties un pierādīt savu nevainību. Bet vai vienmēr tas 
ir vajadzīgs? Stāvot Pilāta priekšā un uzklausot visas Viņam 
izvirzītās apsūdzības, Jēzus vienkārši klusēja. Tikai vienreiz 
Viņa lūpas atvērās, lai romiešu pārvaldniekam izteiktu šādus 

87



vārdus: „Tev nebūtu nekādas varas pār Mani, ja tā tev nebūtu 
dota no augšienes” (Jņ. 19:11). 

Kas zina, varbūt arī tevi, dārgais draugs, ir piemeklējuši 
tādi rūgti brīži tikai tādēļ, ka Pats Tas Kungs to pieļāva ar 
noteiktu mērķi. Spriežot cilvēcīgi, no apvainotāja, protams, 
var pieprasīt pamatojumu izvirzītajām apsūdzībām vai tās 
noliegt, kā pilnīgi nepamatotas. Var viņam izteikt arī pret-
sūdzību un atriebjoties darīt zināmu to, ko zini, un kas viņu, 
neapšaubāmi, kompromitēs. Bet, vai nebūtu labāk notikušajā 
ieraudzīt Dieva nodomu un kaut ko labu no tā mācīties? Jo 
Tas Kungs, Savos plānos var pieļaut mūsu dzīvēs dažādus 
apstākļus un grūtības, kas vienkārši ir nepieciešami, lai pie-
pildītu Viņa nosprausto mērķi. 

Atcerēsimies biblisko piemēru par Jāzepu, kuru skau-
dības dēļ paša brāļi pārdeva verdzībā uz Ēģipti. Tā vietā, lai 
pie pirmās izdevības izgāztu uz viņiem visu savu, liekās, pil-
nīgi pamatotu naidu un sašutumu, viņš sāk tos mierināt viņu 
nožēlas brīdī, sakot: „…Es esmu Jāzeps, jūsu brālis, kuru 
jūs pārdevāt uz Ēģipti. Bet tagad neesiet apbēdināti un ne-
bīstieties, ka jūs mani esat šurp pārdevuši, jo Dievs mani 
šurp sūtījis, lai jums saglabātu dzīvību... Tā ne jūs mani šurp 
esat sūtījuši, bet Dievs, un Viņš mani ir iecēlis faraonam par 
tēvu un par kungu visam viņa namam, un par valdnieku pār 
visu Ēģiptes zemi” (1.Moz. 45:4,5,8). 

Ir jāteic, ka arī mēs gadiem ejot pamazām, līdzīgi kā 
Jāzeps, sasniedzam augstāku pakāpi Dieva gribas izpratnē, 
cenšoties ieraudzīt aiz to cilvēku vārdiem, kuri mūs no-
melno, Dieva roku, kas visu mums vērš par labu, pat ja sirds 
sāpēs vaid un acis ir pilnas asaru. Pieaugot ticībā un arvien 
lielākā uzticēšanās spējā Dievam, mēs arvien mazāk pievēr-
šam uzmanību tam, ko par mums runā cilvēki, un vairāk do-
mājam par sevis veltīšanu Debesu Tēvam. Tad, vajadzīgā 
brīdī, Viņš iestājas par mums, apkaunojot tos, kuri, liekās, 
ir gatavi mūs saraut gabalos. 

Šajā sakarā nāk prātā apbrīnojams piemērs, kad Jēzus 
gudri aizstāv sievieti, kura bija pie Viņa atvesta, lai to no-
tiesātu, un Viņa mīlestības pilnie vārdi: „Sieva, kur viņi ir? 
Vai neviens nav tevi pazudinājis?.. Arī Es tevi nepazudinu; 
88



ej un negrēko vairs!” (Jņ. 8:10-11). Tad nu, ja mēs arī esam 
pelnījuši apsūdzību, bet pazemojamies un nožēlojam izda-
rīto, Tas Kungs nāk talkā, iestājas par mums un atbrīvo 
mūs no aklas cilvēku cietsirdības. Mēs – esam Dieva rokās, 
un nav svarīgi ko par mums domā un saka cilvēki. Galve-
nais – dzīvot un rīkoties tā, lai par mums vēlētos iestāties 
taisnais un taisnīgais Kungs, Kurš vienmēr ir pazemoto un 
apvainoto pusē. 

Ir svarīgi piezīmēt, ka mūsu izteiktajos vārdos un pie-
bildēs ir redzamas mūsu domas, jūtas, emocijas un attieksme 
pret citiem. Ko neizsakām ar savu mēli, tas top redzams rī-
cībā un darbībās, kuras arī var dziļi ievainot. 

5. Piemēram, mēdz būt tā, ka ļoti tuvs un sirdij dārgs 
cilvēks grūtā brīdī tevi nodod un pamet. Īpaši mokošas sāpes 
ir no ievainojumiem, ko izdara tas, kurš tika uzskatīts par 
tavu labāko draugu, kuram tu pilnībā uzticējies, būdams ab-
solūti pārliecināts, ka lai nu kuram, bet viņam tu vari uzti-
cēties vienmēr. Iespējams, jūs pat kopā kalpojāt Tā Kunga 
druvā, stāvot plecu pie pleca viskritiskākajās situācijās. Bet 
pēc tam kaut kas notika. Velnam izdevās atrast vietu un iesēt 
aizvainojumu, skaudību, greizsirdību, aizdomas vai pat ie-
naidu, kas iesniedzas galējā ļaunumā. Tava pacietīgā no-
gaidīšana, līdz šis cietsirdības vilnis beigsies, un visi 
mēģinājumi noskaidrot sacelšanās iemeslus, lai varētu sa-
kārtot attiecības, reizi pēc reizes beidzas ar izgāšanos. Vis-
beidzot pienāk brīdis, kad visi kontakti pārtrūkst un jūsu 
draudzība pilnībā izjūk. 

Labi vēl, ja šajā gadījumā abas puses klusējot vienkārši 
aiziet katrs uz savu pusi. Bet mēdz būt arī tā, ka ienaida cē-
lājs nevar nomierināties un aiz tavas muguras turpina savu 
ļauno darbu, izplatot par tevi apmelojumus un reizēm, iz-
stāstot pat to visslepenāko, ko tu viņam reiz esi uzticējis. 
Šādu pārbaudījumu ir īpaši grūti izturēt. Vilšanās un izmi-
suma sāpes liekās vienkārši neizturamas, bet sirds ievaino-
jumi nevar sadzīt gadiem ilgi. 

Vīram pēc Dieva sirds, psalmu dziedātājam Dāvidam 
arī nācās piedzīvot ko līdzīgu, kas pēc tam atspoguļojās viņa 
psalmos: „Taču tas nav ienaidnieks, kas mani nievā, – to 

89



es varētu panest; tas nav mans nīdētājs, kas saslejas pret 
mani, – no viņa es paslēptos; nē, bet tas esi tu – cilvēks man 
līdzīgs – mans draugs un uzticīgais biedrs, ar kuru mīļi sa-
tikāmies un kopā gājām Dieva namā”; „Pat mans labākais 
draugs, kam es cieši uzticējos, kas manu maizi ēda, paceļ 
pret mani kāju spērienam” (Ps. 55:13-15; Ps. 41:10). Kaut 
kas līdzīgs, bet ne tik izteikti, notika arī ar apustuli Pāvilu 
un viņa līdzstrādnieku kalpošanā Marku, kad viņi nošķīrās 
un vairs nestaigāja kopā (Ap.d. 15:36-40). 

Piedzīvojot šāda veida satricinājumus, pat piedodot vai-
nīgajam, ir ļoti grūti turpināt viņam uzticēties. Sasistā kris-
tāla vāze ne vien zaudē savu vērtību un skaistumu, bet nav 
vairs arī tik stipra kā iepriekš. Reti, ļoti reti izjukusī drau-
dzība pilnībā atjaunojas. Tādēļ saudzējiet to, un ja jums ir 
uzticami draugi, kuru patiesums ir ar gadiem pierādījies, no-
vērtējiet tos augstu, jo mūsu tik mainīgajā laikā uzticamību 
un uzticību var sastapt aizvien retāk un retāk. Laimīgi ir tie, 
kuru draudzība ir izturējusi laika pārbaudi. Izvēloties drau-
gus vadieties pēc Bībeles gudrā padoma: „Meklēdams 
draugu, meklē to bēdu brīdī un netici drīz, jo cits labā laikā 
ir draugs, bet nepastāv bēdu dienā. Dažs draugs paliek par 
ienaidnieku un ceļ tavu kaunu gaismā.” (Sīraka 6:7-9). 

Lai cik lielas nebūtu sāpes, kas piedzīvotas nodevībā 
no tā puses, kuram pilnībā uzticējies, tam sekojošā ļaunu va-
lodu izplatīšana ievaino vēl vairāk. Tādēļ nav brīnums, ka 
tādu cilvēku gribās izsvītrot no savas atmiņas, aizmirst un 
vienkārši norakstīt. Tikai nesteidzieties to izdarīt. Būs sa-
prātīgāk, ja ļausiet Tam Kungam teikt pēdējo vārdu, bet lai-
kam ritot – dziedēt jūsu rētas. Apustulis Pāvils arī vairs 
nevēlējās misijas ceļojumos ņemt līdzi Marku, bet Debesu 
Tēvs taču viņu nenorakstīja, bet palīdzēja nožēlot grēkus un 
piecelties, pēc tam lietojot viņu mums visiem zināmā Marka 
evaņģēlija uzrakstīšanā. 

Tas Kungs nav pārsteidzīgs Savos lēmumos, kā mēs – 
cilvēki. Ne velti par Viņu ir rakstīts: „Ielūzušu niedri Viņš 
nenolauzīs un kvēlojošu degli Viņš neizdzēsīs…” (Jes. 42:3); 
„...mēs esam kā ūdens, kas zemē izliets un kuru nav vairs 
iespējams sasmelt…” (2.Sam 14:14). Tad nu arī mums 
90



attieksmē pret cilvēkiem ir jālīdzinās mūsu Skolotājam. Ja 
kalpojot Dieva druvā, kaut kādu iemeslu dēļ mūsu ceļi ar bi-
jušo draugu ir šķīrušies, nesteigsimies viņam „pārvilkt 
strīpu” kā nederīgam, jo Tas Kungs var pret viņu parādīt to 
pašu mīlestību, žēlsirdību, pacietību un piedošanu, kuru līdz 
šim ir parādījis mums. 

6. Ļoti sāpīgi un pašā sirdī ievaino cilvēku bezjūtība un 
cietsirdība laikā, kad tik ļoti gribās atbalstu, sapratni un līdz-
jūtību, sevišķi ja tā nenāk no tiem, kuri tev ir bezgalīgi dārgi. 
Kad tavam lūgumam pēc palīdzības nepievērš uzmanību 
svešs cilvēks, tas tevi tikai apbēdina, bet ja tieši tā pat reaģē 
tuvs radinieks, viņa atteikums tiek uzņemts pilnīgi savādāk. 
Grūtos dzīves brīžos īpaši mokoša ir dzīvesbiedra atturība, 
vienaldzība un nevēlēšanās just līdzi. 

Kāda ticīga sieviete, kurai tika diagnosticēts vēzis pē-
dējā stadijā, gatavojoties nāvei, ar asarām acīs teica: „Tagad 
es ciešu ne tik daudz sāpju dēļ, kas ir saistītas ar strauju au-
dzēja attīstību, cik aiz bezsirdības un cietsirdības no mana 
vīra puses. Arī iepriekš mums bija sarežģītas attiecības. Bet 
tagad, kad es gatavojos viņu atstāt un doties mūžībā, kā var 
palikt tāds pats bezsirdis kā iepriekš, – tas man nav sapro-
tams! Bet viņš arī ir kristietis. Ak, cik raupjš un neiedomā-
jami akls var būt cilvēks, ja viņa sirds ir nocietināta!..”. 

Ir jāsaka, ja tu ar kādu pēc būtības esi viena miesa, tad 
trieciens, kas ir dots pašā sirdī, nevar tikt salīdzināts ne ar 
vienu citu un tiek uztverts ļoti, ļoti smagi. Par nožēlu, nav 
reta parādība, ka vīrs, kurš savu sievu burtiski nēsāja uz 
rokām, apgalvojot ka viņa viņam ir vienīgā un neaizstā-
jamā, ar gadiem, kad viņas skaistums izbāl un veselība pa-
sliktinās, sāk aizrauties ar gados jaunas sievietes jaukumu 
un svaigumu un aiziet pie viņas, lai turpinātu baudīt dzīvi. 
Cik daudz asaru ir slacinājušas spilvenus aiz aizvērtām, 
vientuļām guļamistabas durvīm no pamestu sieviešu acīm! 
Cik bēdu un sāpju ir pārdzīvojušas tās, kas kādreiz bija tik 
mīļotas! Retāk, bet tik pat sāpīgi, pamešanu pārdzīvo vī-
rieši, kad viņu sievas, aizrāvušās ar citu vīrieti, ir spējīgas 
tādā mērā „pazaudēt galvu”, ka pametot to, kuram reiz zvē-
rēja mūžīgu mīlestību, pametot bērnus, aizmirstot mātes 

91



pienākumus, ir gatavas kaut kur skriet ar to, par kuru vēl nav 
zināms kā viņš sevi parādīs. 

Skumīgi, bet ir jāatzīst, ka mūsu izlaidīgajā laikā, kad 
katra trešā vai pat otrā laulība sabrūk, dzīvesbiedru neuz-
ticība ir kļuvusi par kliedzošu pasaules problēmu. Cik bēdu 
tas ir nesis viegli ievainojamām bērnu sirdīm, kuras ir spies-
tas izvēlēties starp mammu un tēti, kuri abi viņiem ir ļoti 
dārgi! Cik daudz ir visā savā apzinātā dzīvē, tādas netaisnī-
bas dēļ, saniknotu un nocietinātu dēlu un meitu dvēseles, 
raujoties vai pušu starp vecākiem, un pēc tam paši nav va-
rējuši izveidot savu svētīto ģimeni! 

Dzīves biedru neuzticība – ir vairāk kā sirds ievaino-
šana. Būtībā tā ir paša tuvākā cilvēka dvēseles nogalinā-
šana. Vien nedaudzi, pēc tik smaga trieciena pārdzīvošanas, 
ir spējuši pilnībā atkopties. Kas zina, varbūt dzīvē mēdz būt 
kādi īpaši reti gadījumi, kad pašķiršanās uz kādu laiku vai 
pat laulības šķiršana liekās kā vienīgais veids kādas moko-
šas problēmas atrisināšanai, visbeidzot sapinušos mezglu 
pārcērtot, taču tādi gadījumi ir daudz retāki nekā mums lie-
kās. Dzīves prakse rāda, ka deviņos gadījumos no desmit 
laulību varēja saglabāt, ja laulātajiem būtu bijis vairāk at-
bildības sajūtas un piemistu bijība Dieva priekšā, sevišķi ja 
viņi ir kristieši. 

7. Mēdz būt tā, ka mēs kādam savam tuviniekam, 
draugam vai paziņam atdodam daudz mīlestības, spēka un 
laika, bet par atbildi uz to nesaņemam ne pateicību, ne at-
zinību. Tādos brīžos cilvēka dabiskā reakcija ir apvaino-
šanās un sašutums. Kad kaut kas tāds ar mums notiek, ir 
ļoti vērtīgi pārskatīt savas darbības motīvus. Kas ir tas 
virzītājspēks šādās labajās lietās, kas tiek darītas priekš 
citiem? Vēlēšanās būt atzītiem?.. Dzirdēt sev adresētu 
uzslavu vai radīt par sevi tikumīga cilvēka reputāciju?.. Pa-
centieties paši pret sevi būt godīgi: vai mēs vienmēr esam 
pienācīgi izturējušies pret citiem viņu izrādīto pūļu dēļ? 
Vai neesam kādreiz aizmirsuši kādam izteikt pateicību?.. 
Pat ja šajos jautājumos vienmēr esam bijuši nevainojami, 
nevajag to pašu gaidīt no citiem. Mums vienkārši vajag 
ļaut Tam Kungam, Kurš zina laikus un brīžus, novērtēt 
92



mūsu paveikto un apbalvot tā, kā Viņš vēlas. Jo Viņš ne-
aizmirsīs nevienu ticības darbu. 

8. Ļoti bēdīgi un sāpīgi dvēselei ir tad, kad tu uzzini, 
ka kāds savtīgos nolūkos ir izmantojis tavu labvēlību, tavu 
darbu, tavas zināšanas, spējas, autoritāti, vai vienkārši tavu 
labo vārdu. Tas, kas tev tik dārgi ir maksājis, pie kā tu esi 
pūlējies daudzus gadus, darot to kā priekš Tā Kunga, citi 
izmanto tam, lai negodīgā veidā ieraustu naudu, iegūtu cieņu 
vai lai kļūtu visu atzīts. Ja kas tāds notiek pasaulē, – tas iz-
raisa sašutumu, bet ja kas līdzīgs notiek kristiešu vidū, tas 
izsauc sāpes un neizpratni. Neviļus rodas jautājums: „Vai 
tiešām tādiem ticīgajiem nav Dieva bijības, vai viņi vispār 
nelasa Bībeli, kura brīdina, sakot: „Un, ja kāds aizņemas 
ko no sava tuvākā... tad tas jāatlīdzina.” (2.Moz. 22:13); 
„Tev nebūs pievilt savu tuvāku un nebūs viņu aplaupīt.” 
(3.Moz. 19:13); „Bēdas tam, kas ceļ savu namu ar netais-
nību un savas istabas ar nepatiesību! Tāpat arī tam, kas 
savam tuvākam liek strādāt bez atlīdzības un tam atrauj 
viņa algu.” (Jer. 22:13); „Raugi, alga, atrauta strādniekiem, 
kas ir nopļāvuši jūsu laukus, brēc, un pļāvēju saucieni ir 
sasnieguši Tā Kunga Cebaota ausis.” (Jēk. 5:4); „Mīlestība 
tuvākajam ļaunu nedara.” (Rom. 13:10). 

Mēs visi zinām, ka eksistē tāda cilvēku kategorija, kuri, 
līdzīgi kā parazītaugi, ir pieraduši dzīvot uz citu rēķina. Cen-
šoties iegūt uzticību, viņi liekuļo, lišķē, cildina tavas spējas, 
par tevi stāsta citiem un pie katras izdevības taisni vai die-
vina. Taču viss šis teātris turpināsies līdz tam brīdim, kamēr 
tu esi viņiem vajadzīgs un vēl var no tevis ko iegūt. Panākot 
savu un iegūstot visu, ko gribēja, viņi pagriežas un aiziet, 
nereti pat „paldies” nepasakot. 

Saskaroties ar tāda veida patērētājiem un piedzīvojot 
ko līdzīgu, nebrīnieties un nesatraucieties. Lai cik grūti ir 
sajust ka tiec izmantots, mieriniet sevi ar domu, ka reiz pie-
nāks Dieva Tiesas diena, kad katrs saņems atmaksu atbilstoši 
tam, kā viņš ir dzīvojis un ko darījis. Tiesa, mēdz būt arī tā, 
ka Tā Kunga dusmība par šādu kliedzošu netaisnību izlejas 
pār vaininieku jau šeit uz zemes, jo Viņš vienmēr ir to pusē, 
kam nodarīts pāri. Gadās arī tā, ka Debesu Tēvs Pats pieļauj 

93



tādu netaisnību, lai bezdievīgā grēka kauss ātrāk piepildītos 
un pār viņu varētu īstenoties taisnā tiesa. Bēdas tiem, kuriem 
visi veidi ir labi, lai sasniegtu savus savtīgos mērķus! Paši 
to nemaz nenojaušot, viņi uz savām galvām krāj degošas 
ogles tiesas dienai. 

Bet tiem, kurus nekaunīgi izmantoja, mierinājumam 
gribās teikt: „Jūsu balva un atmaksa ir debesīs, bet šeit, uz 
zemes, esiet gatavi piepildīt grūti uztveramus Pestītāja vār-
dus: „Jūs esat dzirdējuši, ka ir sacīts: aci pret aci un zobu 
pret zobu. Bet Es jums saku: jums nebūs pretim stāvēt ļau-
najam; bet, kas tev sit labajā vaigā, tam pagriez arī otru. Un, 
kas ar tevi grib tiesāties un ņemt tavus svārkus, tam atdod 
arī apmetni. Un, kas tevi spiež iet vienu jūdzi, ar to paej 
divas.” (Mat. 5:38-42). 

9. Ticīga cilvēka sirds vai lūst no sāpēm, ja viņš saska-
ras ar nesapratni un atsvešināšanos no ticības brāļu un māsu 
puses. Īpaši smagi tas ir tad, ja par tādām kļūst attiecības ar 
tiem, ar kuriem ir bijusi sirsnīga tuvība, uzskatu radniecība 
un kopēja sadraudzība, kuri garīgi bagātināja, nesot svētību 
un ne ar ko nesalīdzināmu apmierinājumu. To zaudējot kris-
tietis vai kristiete ilgi nevar samierināties, mēģinot visādā 
veidā atjaunot savstarpējo sapratni, bet atkal un atkal saska-
ras ar necaurejamu nežēlības un noraidījuma sienu. Visas 
pūles, kas vērstas uz tuvināšanos, tiek uztvertas kā ļauni no-
domi ar mērķi vilināt uz savu pusi. 

Diemžēl, kas tāds nereti notiek tad, kad kāds no biju-
šajiem draugiem kaut kādu iemeslu dēļ maina savus uzska-
tus par pareizu staigāšanu Tā Kunga priekšā. Lieta tāda, ka 
katram ticīgajam, kurš atrodas tajā vai citā kristīgajā kon-
fesijā, ir raksturīgs garīgi šaurs skatījums, kas pamatots ne-
satricināmā pārliecībā par to, ka tikai tur, kur viņš atrodas, 
ir Dzīvais Dievs, bet viss pārējais, – ja nav maldi, tad vis-
maz ir kas ļoti šaubīgs. Tādēļ, ja kāds no šādas pieejas pie-
kritējiem, pārdomājot savus uzskatus, pamet iestaigāto 
taciņu un sāk meklēt ko citu, iepriekšējā lokā to uzņem 
galēji negatīvi un novērtē kā atkāpšanos no patiesības, par 
nodevību pret draugiem, Dievu un baznīcu. Šādiem fanā-
tiķiem nez kādēļ pat prātā neienāk paņemt rokās Bībeli, 
94



lai pārliecinātos par to, ka viss vecais un pierastais ne vien-
mēr ir neapgāžama patiesība, pat ja bija pamatota, it kā, 
pareizā Dieva gribas izpratnē. 

Lai par to pārliecinātos, pietiks ja atcerēsimies patiesos 
praviešus, kas tika sūtīti, lai pamācītu Israēla tautu, kas bija 
attālinājusies no Tā Kunga un iestigusi mirušās tradīcijās. 
Ar kādu nicinājumu viņi tika noraidīti un cik nežēlīgi noga-
lināti, kaut bija Dieva sūtņi! Un Kristus priekštecis – Jānis 
Kristītājs! Vai tad viņš nepazaudēja galvu tikai tā iemesla 
dēļ, ka neglaimoja tām ausīm, kurām piederēja vara, runājot 
to, par ko viņi nevēlējās dzirdēt? Jā un Pats Jēzus Kristus! 
Vai ne tamdēļ, līdzīgi ļaundarim, Viņš tika piesists pie ap-
kaunojošā krusta, ka sludināja to, ko farizeju un bauslības 
mācītāju sirdis nevarēja uzņemt viņu pārliecības dēļ par savu 
paša „taisnību”, nevēloties Viņā redzēt Mesiju – Glābēju?! 
Bez tam, ne jau vien šie dedzīgie tēvu tradīciju aizstāvji pre-
tojās Dieva Dēlam. Pat Jēzus miesīgie brāļi un māte Marija, 
kura bija saņēmusi par Viņu atklāsmi no augšienes, uzskatīja 
Viņu par veselā saprāta zaudējušo! 

Tā kā, – var gadīties, ka radinieki, paziņas un draugi 
par kādu no mums, gadiem ilgi raudās kā par pazudušiem 
un lūgs Dievu, lai atver mums garīgās acis un palīdz atgriez-
ties uz iepriekšējā „pareizā” ceļa, nenojaušot, ka paši preto-
jas Dieva gribai. Ne vienmēr tādos gadījumos ir prātīgi par 
sevi cīnīties, aizstāvēt savu jaunās izpratnes patiesumu, vai 
kaut ko viņiem pierādīt. Labāk ir lūgšanā to nodot Tam Kun-
gam (un pacietīgi gaidīt, kad Viņš pats noliks visu savā 
vietā), un turpināt mīlēt ar kristīgu mīlestību tos, kuri tevi 
nesaprot. Divas Dieva patiesības nemēdz būt, tādēļ, agrāk 
vai vēlāk pienāks tā stunda, kad vienai no pusēm nāksies 
atzīt, ka viņai nebija taisnība. Un, pat ja tas nenotiks šeit – 
uz zemes, tad noteikti atklāsies mūžībā. 

Gribētos vēl piemetināt: ja cilvēks savu izmainījušos 
uzskatu un jēdzienu dēļ pamet draudzi, pie kuras piederēja, 
bet uz viņu tiek vērsti apvainojumi par neuzticību un no-
devību, tad tas ļoti atgādina kultu un sektu darbību, kur 
katrs aizejošais tiek pasludināts par ienaidnieku un nomal-
dījušos. Jēzus tā nerīkojās, bet par atbildi uz septiņdesmit 

95



Viņa mācekļu aiziešanu mierīgi vērsās pie atlikušajiem un 
jautāja: „Vai arī jūs gribat aiziet?” (Jņ. 6:67). Patiesība cil-
vēku nesasaista un sev nepiesien, bet dod tam pilnīgu izvē-
les brīvību. 

10. Daudz dvēseles moku un sirds sāpju ticīgajiem 
atnes nesaskaņas, strīdi un šķelšanās, kas notiek baznīcās, 
un ar kurām mēs, diemžēl, sastopamies arvien biežāk un 
biežāk. Sātans lieliski zina, cik mokoši ir ievainojumi, ko 
nodarījuši ticības brāļi un māsas, un tieši tādēļ viņa rokās 
tie bieži kļūst par pašu stiprāko, gandrīz vai iznīcinošāko 
ieroci. Par nožēlu, draudzes locekļu sapulces, kurās visbie-
žāk notiek „attiecību skaidrošana”, ved nevis pie problē-
mas atrisināšanas, bet vēl pie lielākas spriedzes jau tā 
sakaitētajā situācijā. Un pēc tādas „lietas izskatīšanas” cil-
vēki aiziet satriekti, nomākti ar ievainotu dvēseli, nožēlo-
jot, ka vispār tajās ir piedalījušies. Kaut kas līdzīgs var 
notikt arī brāļu padomēs, kur tiek risināti sasāpējuši jautā-
jumi, tā sakot, augstākā līmenī. Daudzi no tiem, kuru prob-
lēmas tur tiek apspriestas, atgriezušies mājās, ilgi vaid un 
raud savā dvēselē, jo ir satriekti par liekulību, netaisnību 
un vaiga uzlūkošanu. 

Piemēram, kādā, šķietami visai veiksmīgā draudzē, pie 
gados vecākas māsas, kura ilgus gadus vadīja sieviešu lūg-
šanu sapulces, vērsās nesen ieticējusi jauna, skaista sieviete. 
Asaras rīdama viņa izstāstīja, ka pēdējo divu mēnešu laikā 
baznīcas diakons, kurš ir arī brāļu padomes loceklis, ne tikai 
izrāda viņai acīmredzamus uzmanības apliecinājumus, bet 
dod nepārprotamus mājienus, vilinot uz laulības pārkāpšanu, 
kaut viņam ir sieva un divi bērni. Viņa uzstājīgā uzmanības 
izrādīšana ir aizgājusi tik tālu, ka pat viņas neticīgais vīrs ir 
apjautis kaut ko ļaunu. Nezinot kā apturēt šo uzmākšanos 
un neuzdrošinoties vērsties pie mācītāja, jaunatdzimusī 
lūdza kalpotājai padomu un palīdzību. 

Noskaidrojot vēl kādas šīs lietas detaļas, pavecā kundze 
izlēma personīgi aiziet pie diakona un parunāt ar viņu aci 
pret aci, taču, neskatoties uz viņas cienījamo vecumu, jau-
nais kalpotājs ne tikai nepieņēma viņas atmaskojumu un brī-
dinājumus, bet vēl arī izsmēja. Tad viņa ar šo problēmu 
96



vērsās pie draudzes mācītāja, kurš bija vainīgā radinieks. Par 
spīti viņas cerībām, tas vaininieku ņēma savā aizsardzībā. 
Neredzot citu izeju no izveidojušās situācijas, pavecā māsa 
ieradās uz kārtējo brāļu padomi un tur atnākušajiem izstās-
tīja par notikušo. Cik liels gan bija viņas pārsteigums, kad 
visi kalpotāji, it kā vienojušies, apvainoja viņu apmelošanā 
un tieksmē ienest šķelšanos brāļu starpā. 

Tāda tikšanās rezultāta satriekta, viņa palūdza māsu, 
kura šo visu bija viņai izsūdzējusi, pašai izklāstīt ko piedzī-
vojusi, taču tas noveda pie vēl lielākas spriedzes. Jauno 
māsu apvainoja tīšā apmelošanā un ļaunās aizdomās, izsakot 
aizrādījumu un solot izslēgt, ja viņa neizbeigs celt neslavu 
viņu diakonam. Tik ļoti satriekta netaisnā lēmuma dēļ, jaunā 
sieviete pašā brāļu padomē rūgti apraudājās, paziņojot, ka 
uz visiem laikiem aiziet no šīs draudzes. Var tikai iedomā-
ties, ko šī nabaga nenostiprinājusies dvēsele pārdzīvoja, pie-
dzīvojot šādu apiešanos. Stāstīja, ka viņa ilgi ārstējās no 
depresijas, pārtraucot apmeklēt jel kādus dievkalpojumus. 

Pēc viņas aiziešanas, viss brāļu naids izgāzās pār māsu – 
lūdzēju, kuru tagad uzskatīja par notikušā galveno vaini-
nieci. Mācītājs uzreiz viņai aizliedza vadīt sieviešu kalpo-
šanu un palūdza atturēties no Vakarēdiena pieņemšanas. 
Pēc šī notikuma viņa svētrunās un citu draudzes sludinātāju 
uzstāšanās reizēs, galvenais uzsvars tika likts uz aprunā-
šanu un baumošanu, kas it kā izpaužas pie kādiem drau-
dzes locekļiem, skaidri norādot uz viņu. Pēc brāļu padomes 
sapulces kalpotāji izvairījās no satikšanās ar viņu, lai sa-
sveicinoties nebūtu jāsniedz roka. Un tajā pašā laikā patie-
sais vainīgais staigāja „kā uzvarētājs”, pavadot viņu ar 
izsmējīgu, uzvarošu skatienu. 

Nav grūti iedomāties kā jutās visas šīs kliedzošās ne-
taisnības upuris. Cik asaru izraudāts un cik karstu lūgšanu 
sūtīts Dievam, lūdzot pēc aizstāvības! Viss beidzās ar to, ka 
šo sievieti ar miokarda infarktu aizveda uz slimnīcu. Atla-
busi un atgriezusies mājās, arī viņa pameta baznīcu, kurā 
bija pavadījusi daudzus gadus, un jau no turienes aizejot uz-
zināja, ka aizmuguriski ir atstādināta no draudzes, un ne-
viens pat nebija papūlējies to viņai personīgi paziņot. Vēlāk, 

97



satiekot viņu uz ielas, viens no brāļu padomes locekļiem 
viņai indīgi pajautāja: „Nu ko, sasniedzi ko gribēji? Cerams 
ka uz visu savu atlikušo dzīvi esi zaudējusi vēlēšanos sacel-
ties pret saviem brāļiem (žēl, bet daži kristieši tieši tā saprot 
brāļu vienotību)”. 

Iespējams, kāds teiks, ka šis piemērs ir galējība un reā-
lajā dzīvē sastopams ļoti, ļoti reti. Kas zina, varbūt ierindas 
kristiešiem tas tiešām izskatās kā izņēmums. Tikai dvēseļu 
aprūpētājiem, kuriem viņu kalpošanā ir jāuzklausa liels dau-
dzums sirdi plosošu stāstu un dvēseļu traģēdiju, šādi gadī-
jumi nav retums. 

Par lielu nožēlu jāteic, ka mēdz būt arī tā, ka lejot rūg-
tas asaras par mums nodarītajām nelielajām pārestībām, 
mēs ar nodomu vai neapzinoties, paši arī kādu dvēseliski 
ievainojam. Jo cilvēkam ir tik raksturīgi būt prasīgam pret 
citiem, bet ļoti piedodošam pret sevi. Sevis mīlestība un 
egoisms padara mūs cietsirdīgus un pilnīgi aklus attiecībā 
pret savu tuvāko. Mēs no viņiem sagaidām iejūtību un sa-
pratni, tajā pat laikā pašiem esot nejūtīgiem, netaisniem un 
nežēlīgiem. 

Piemēram, ir cilvēki, kuri, saslimstot, pieprasa no sa-
viem tuviniekiem tik daudz uzmanības, ka tie, cenšoties iz-
patikt, burtiski krīt vai no kājām nost, bet tā vietā lai saņemtu, 
liekās dabiski tādos gadījumos, pateicību un atzinību, dzird 
vien nosodījumu un pārmetumus. Kaut kas līdzīgs mēdz būt 
arī no kādu vecāku puses, kuri pastāvīgi saviem bērniem at-
gādina bausli: „godā savu tēvu un savu māti” (bet tajā pašā 
laikā aizmirst pavēli: „Tēvi, nekaitiniet savus bērnus, lai tie 
netop bailīgi”), liek viņiem skraidīt sev apkārt, un pēc tam, 
būdami sašutuši par uzmanības trūkumu, ar asarām sūdzas 
paziņām par savām „nepateicīgajām” atvasēm. Tā nu sanāk, 
ka tas vēl ir jautājums, kurš kuram dara gauži. Reizēm lielāku 
līdzjūtību ir pelnījuši nevis tie, kuri žēlojas, bet tie, kuriem 
tiek izteikti visādi apvainojumi. Diemžēl, atliek vien atzīt, ka 
tāda īpašība kā žēlsirdība, mums cilvēkiem, visumā nav raks -
turīga. Drīzāk, mēs savus tuviniekus padarām par upuriem, 
nekā apžēlojam, aizmirstot Jēzus vārdus: „Man patīk žēlas-
tība un ne upuris” (Mat. 9:13). 
98



Tieši šāda attieksme pret mūsu tuvākajiem dod sātanam 
lielisku iespēju, uzliekot mums sava veida melnās brilles, 
piespiežot redzēt tajos, kuri atrodas līdzās, nelabvēļus, kuri 
jebkurā brīdī ir gatavi dot iznīcinošu sitienu. Iespēju un ceļu, 
lai to īstenotu, viņam ir vairāk nekā pietiekami. Galvenais, 
lai mums uz to būtu nosliece un pretestībai nepieciešamais 
dvēseles stāvoklis. 

Gadās, ka no kāda cilvēka aizrādījuma, rīcības vai uzve-
dības mūsos saceļas mūsu lepnais „ES” ar visu tam piemītošo 
skaudību, ļaunumu, dusmām, sašutumu, aizvainojumiem un 
daudz ko citu, kas atrodas sirdī un ko mēs ļoti vēlētos no ci-
tiem noslēpt. Mums ir smagi to atzīt, tādēļ dusmojoties uz 
vaininieku, kurš mūs atmaskojis, mēs zaudējam savaldību. 
Bet, kur gan te ir viņa vaina? Dievs tikai viņu lietoja kā lak-
musa papīru, lai atvērtu mūsu acis uz mūsu patieso dvēseles 
stāvokli, vai kā slīpripu, ar kuru vēlas noslīpēt un likvidēt 
tavas un manas dvēseles „asos stūrus”. Nekļūsim cietsirdīgi 
pret cilvēku, bet labāk pateiksimies Tam Kungam par šo 
„skalpeli”, ar kura palīdzību, mums pašiem par labu, Viņš 
uzšķērda jau ilgi pūžņojošo „augoni”. 

Vēl viens visai izplatīts iemesls kādēļ mēs cilvēkos 
sākam redzēt ienaidniekus ir tas, ka viņi izturas ne tā, kā 
mums to gribētos, izraisot pamatīgu iekšēju sašutumu. Jo 
vairāk viņi to atkārto, jo vairāk mūsu sirdī pieaug nosodī-
jums, kriticisms, nepatika un nicinājums, līdz pat pilnīgām 
antipātijām. Ar laiku mēs sākam vairīties no tikšanās ar tā-
diem cilvēkiem, atrodot dažādus iemeslus un attaisnoju-
mus, un iespēju robežās ne visai cildinoši par viņiem 
atsaucamies. 

Nereti atsvešināšanās iemesls ir pārsteidzīgs spriedums 
par cilvēku un aizspriedumainas, tīri subjektīvas domas par 
viņu, kas balstītas no kāda dzirdētos nelabvēlīgos stāstos un 
negatīvās atsauksmēs. Necenšoties noskaidrot to ticamību 
un bez iedziļināšanās pieņemot par patiesību ļaunus apme-
lojumus, vari izrādīties vaininieks nepareizā spriedumā un 
būt par cēloni dvēseles brūcei un sāpēm tam, kurš to nekādā 
veidā nav pelnījis. Zināmu lomu tādā pieejā var nospēlēt 
mazdūšība priekšnieku un vadītāju priekšā. 

99



Tā, piemēram, kādam jauneklim vajadzēja stacijā sa-
gaidīt uz viņa pilsētu uzaicināto Dieva kalpu, par kuru dau-
dzi ticīgie, tajā skaitā arī viņa baznīcas kalpotāji, stāstīja 
daudz slikta. Dzirdētā ietekmēts, jaunais cilvēks vēl pirms 
tikšanās ar viņu, savā sirdī sajuta izteiktu naidīgumu un ar 
lielu nepatiku pildīja uzdoto pienākumu. Atbraukušais kal-
potājs uzreiz sajuta vēsumu un norobežošanos pret sevi, bet, 
kaut tas darīja viņam sāpes, to neizrādīja, radušos situāciju 
nododot Tā Kunga rokās, Kurš to atrisināja brīnišķīgā veidā. 
Neparedzētu apstākļu dēļ, viņiem abiem nācās vairākas 
dienas kopā ceļot, lai dažādās pilsētās varētu noturēt diev-
kalpojumus. Ar Sava sūtņa muti Dievs tik skaidri un neap-
šaubāmā Svētā Gara spēkā runāja uz atnākušajiem, ka 
jaunā brāļa sirds, kurš viņu pavadīja, tika satriekta. Pēc vie-
nas šādas sapulces viņš piegāja pie kalpotāja un atklāti at-
zīstot savu kļūdu, palūdza piedošanu, un pēc tam viņi kļuva 
par labiem draugiem. 

Daudz problēmu, aizvainojumu un pārpratumu mums 
mēdz būt arī tādēļ, ka vai nu mēs nemākam cienīt otru cil-
vēku, vai mums neienāk prātā nolikt sevi otra vietā tajā vai 
citā grūtā situācijā. Nereti, spēja saprast mūsu tuvāko rīcības 
motivāciju, ne tikai atvieglo kontaktēšanos ar viņiem, bet 
palīdz paredzēt viņu rīcību dažādās dzīves situācijās, tādā 
veidā izvairoties no nevajadzīgiem konfliktiem un dažādām 
nepatikšanām. Ir jāteic, ka cieņas pilna attieksme pret citu 
uzskatiem un viedokļiem nemaz nenozīmē piekrišanu tiem 
vai samierināšanos ar to negatīvajām izpausmēm, bet tikai 
paver labas iespējas pozitīvi ietekmēt to domas un jūtas, ar 
kuriem mēs tādā vai citā veidā komunicējam. 

Sālamana pamācību grāmata satur daudz gudru padomu 
un pamācību attiecībā uz cilvēku savstarpējām attiecībām, 
kurās ieklausoties, mēs varam izvairīties no daudzām prob-
lēmām un kļūdām, piemēram: „Nelolo nekādu ļaunu nodomu 
pret savu tuvāku, kas uzticībā pret tevi pie tevis dzīvo. Ne-
ķildojies un nerājies ne ar vienu bez jebkāda pamata, ja viņš 
nav tev neko pāri darījis” (Sal.pam.3:29-30); „Nesteidzies 
tūliņ ar kādu citu uzsākt asu vārdu pārmaiņu, jo ko tu darīsi 
tad, ja tevi tavs tuvākais būs apkaunojis? Kārto savu lietu ar 
100



savu tuvāko un neatklāj kāda cita noslēpumus, lai par tevi 
nerunātu ļaunu tas, kas to dzirdētu...” (Sal.pam. 25:8-10); 
„Neatbildi nejēgam pēc viņa nezināšanas, lai tu nekļūtu lī-
dzīgs viņam” (Sal.pam. 26:4); „Kas iziet citu priekšā un ie-
jaucas svešās nesaskaņās, ir kā tāds, kas suni plēš aiz ausīm” 
(Sal.pam. 26:17); „Lepno starpā arvien ir nesaskaņas, bet 
gudrība mīt tajos, kuri ļaujas sev dot kādu padomu” 
(Sal.pam. 13:10); „Cilvēka lepnība viņu gāzīs, bet pazemī-
gais iemantos godu” (Sal.pam. 29:23). 

Konflikta situācijās, pat ja citi mūs ir aizvainojuši, pa-
centīsimies „neieslīgt” žēlumā pret sevi un paša apraudā-
šanā, bet labāk saņemsim sevi rokās, un lūdzot Tam Kungam 
palīdzību, atturēsim savas lūpas no tā, lai ar atbildes vārdiem 
neievainotu kādu sirdi. Dievbijīgi nokrītot ceļos neraudāsim 
arī Tā Kunga priekšā, lūdzot Viņu vest pie prāta pāridarītāju, 
nedomājot par to, ka šajā brīdī mūsos brēc mūsu „ES”, kuru 
Dievs neieredz. Neticat!? Tad padomājiet, vai ne tādēļ mēs 
gaidām, lai otrs palūgtu mums piedošanu, jo paši nevēlamies 
pirmie to izdarīt? Atceroties mums veltītos rūgtos vārdus, 
mēs pat nevēlamies domāt par to, kur pašiem nebija taisnība. 
Mūs uztrauc tikai personīgās sāpes, bet kā jūtas mūsu tuvā-
kais – mūs neinteresē. 

Cik bieži izšķirot mazus kaušļus mēs pieprasām, lai viņi 
tūdaļ salabst, un brīnāmies par viņu stūrgalvību, vērojot kā 
tie, sabozušies, dusmīgi uzlūko viens otru un nesteidzas to 
darīt. Bet mēs – pieaugušie, vai esam savās sadursmēs gud-
rāki un labāki par viņiem? Stundām, dienām, nedēļām, bet 
reizēm pat mēnešiem un gadiem esam spējīgi nēsāt savus 
aizvainojumus, nevēloties ne soli spert pretī izlīgumam, bū-
dami pārliecināti, ka tas ir jāizdara otram! Bet mums ne-
nāktu par ļaunu lieku reizi pazemoties. Pirmajam iet un 
palūgt piedošanu – nav mīkstčaulības un rakstura vājuma 
pazīme, bet gribas un gara spēka izpausme. 

Pamēģiniet aizmirst jums sagādātās sāpes un aizvaino-
jumu un atcerieties to, ko un kā teicāt jūs paši. Vai to izda-
rījāt pareizā intonācijā, vai jūs bijāt dusmīgs, uzbudināts un 
aizkaitināts? Vai jūs būtu gribējis, lai ar jums runā tādā pašā 
veidā? Bet kā ir ar jūsu sirdsapziņu? Vai tā ir mierīga, vai 

101



sirds dziļumos jūs nosoda? Atcerieties, ko par to saka Dieva 
Vārds? „…ja mūsu sirds mūs pazudina, Dievs ir lielāks nekā 
mūsu sirds un zina visas lietas” (1.Jņ. 3:20). Pasakiet, tā 
sakot, liekot roku uz sirds, vai jūs tiešām esat pārliecināti, 
ka pilnīgi visā jums ir taisnība un, ka jūs pilnīgi nepamatoti 
ir apvainojuši, vai varbūt tajā, kas tika pateikts tomēr ir daļa 
patiesības? Pacentieties kaut vienatnē ar sevi būt godīgi un 
neliekuļot. Piekrītiet, ka dzirdētajā tiešām izskanēja patie-
sība, lai cik rūgta tā priekš jums būtu. Jo Dievs sen jau to 
zina. Bet ja tā, tad tieši tagad ir īstais laiks pazemoties, pir-
majam piedot un palūgt piedošanu tuvākajam, darot to pa-
tiesi un no visas sirds. 

Dārgie draugi! Mēs dzīvojam pasaulē, kas ir pilna ar 
dvēseles aukstumu, cietsirdību un vienaldzību, tādēļ, 
kuram gan citam, ja ne mums – ticīgajiem, izrādīt viens 
otram un tiem, kas ir mums apkārt pretimnākšanu, līdzda-
lību, siltumu un to dievišķo mīlestību – „Agape”, kas ir pa-
tiess apliecinājums taisnīgumam Kristū Jēzū. Dievs ir 
mīlestība, tādēļ, cik neapjaušams mūsu prātam ir Viņš Pats, 
tik pat neapjaušama ir mīlestība, ko Viņš mūsos ir licis. 
Kaut to ir apdziedājuši daudzi desmiti un simti rakstnieku 
un dzejnieku, tā tik un tā ir palikusi neizskaidrojama un 
līdz galam neatminēta. 

Ir puķes, kuru ziedi vienmēr ir pavērsti pret sauli. Kā 
virzās tā, turp pagriežas arī viņu ziedlapiņas. Ir arī puķes, 
kas atveras tikai saules gaismā. Kad tās nav, to ziediņi paliek 
aizvērti un izskatās pavisam necili. Bet atliek vien glāsmai-
najiem saules stariem uz tiem atspīdēt, kā tie uzreiz atplaukst 
pretī siltumam, apburot ar savu valdzinošo skaistumu un lie-
liskumu. Tieši tāpat notiek arī ar cilvēku dvēselēm. Tās uz-
reiz atraisās pretī mīlestībai ar kaut kādu neizskaidrojamu 
no augšienes dotu sajūtu un atpazīst to. 

Lai izprastu mīlestības nozīmi cilvēka dzīvē, divdes-
mitā gadsimta vācu zinātnieki veica vienu eksperimentu, kas 
cilvēkus šokēja ar saviem rezultātiem, no jauna noliekot jau-
tājuma priekšā – kas tas ir. Kādā sieviešu klīnikā nelielu 
grupu jaundzimušo bērnu, kuru mātes dažādu iemeslu dēļ 
bija no viņiem atteikušās, novietoja atsevišķā palātā, pilnībā 
102



nepieļaujot visas mātes un cilvēciskās mīlestības izpausmes. 
Apkalpojošais personāls visu darīja pēc priekšrakstiem par 
bērnu barošanu un apkopšanu, bet viņiem bija aizliegtas jel 
kādas siltu jūtu izpausmes pret mazuļiem. Mēnešiem mazuļi 
neredzēja cilvēku sejās ne laipnu izteiksmi, ne smaidu. Ne-
viens viņus „nečubināja”, neizrādīja redzamu interesi, uz-
manības vai maiguma izpausmes. Šādas attieksmes rezultāts 
pārspēja visu, ko varēja sagaidīt. Visi bērni no šīs grupas, 
būdami fiziski pilnīgi veseli, bet nesaņemot mīlestību, viens 
pēc otra nomira, nesasniedzot pat gada vecumu. Baismīgs 
rezultāts, vai ne! Nav brīnums, ka tas satrieca arī pašus eks -
perimenta autorus – zinātniekus. Iespējams, ja viņi iepriekš 
būtu zinājuši šī eksperimenta iznākumu, nekad nebūtu to 
pieļāvuši. 

Diemžēl, dzīvē mēdz būt tā, ka par tādiem pašiem „iz-
mēģinājuma trusīšiem”, pašiem nemaz to neapzinoties, mēs 
bieži vien padarām savus tuvākos, liedzot viņiem maigumu, 
uzmanību un dvēseles siltumu. Laiku pa laikam dvēseļu ap-
rūpē vēršas cilvēki, kuru dvēseles ir izkropļotas tieši mīles-
tības trūkuma dēļ. Viņu tēvi vai mātes, kuri uzauguši bērnu 
namos bez vecāku glāstiem, nebija spējīgi saviem bērniem 
dot to, ko savā laikā nav saņēmuši paši. Stāstot par savām 
ciešanām šie nabaga nelaimīgie saka, ka jūtās apdalīti un ap-
zagti. Līdzīgs garīgs diskomforts mēdz būt arī tiem, kuri da-
žādu apstākļu dēļ (savstarpējo attiecību vēsums ģimenē, 
nespēja stāties laulībā, ilgstoša piespiedu izolācija utt.), tā 
arī nav spējuši pilnā mērā izrādīt savu mīlestību pret citiem 
un piedzīvot savstarpējas atbildes jūtas. 

Sirsnīga mīlestība un pieķeršanās, ko mēs izjūtam pret 
draugiem un tuviniekiem, ir cilvēkam raksturīga un pilnīgi 
dabiska. Dievišķā mīlestība, kas dod spēku meklēt citu la-
bumu, neatkarīgi no tā, kā viņi pret mums attiecas (mīl vai 
neieredz), – ir pārdabiska un var tikt saņemta tikai no Dieva. 
Tās Avots un mēraukla ir mūsu Glābējs Kristus Jēzus, Kurš 
no Svēto Rakstu lappusēm arī vēl šodien runā: „Jaunu bausli 
Es jums dodu, ka jūs cits citu mīlat, kā Es jūs esmu mīlējis, 
lai arī jūs tāpat cits citu mīlētu” (Jņ. 13:34). Ar vārdiem „kā 
Es jūs esmu mīlējis” Viņš rāda mums atkārtošanas cienīgu 

103



piemēru. Izejot no tā, mēs jau mīlam ne tādēļ, ka tā mūs 
māca Bībele vai ka cilvēks to būtu pelnījis, bet tādēļ, ka 
vairs nevaram nemīlēt, jo „Viņš ir mūs pirmais mīlējis” 
(1.Jņ. 4:19). 

Vecās Derības likums, kas dots israēliešiem caur Mozu, 
ar savu otro bausli mūs aicina uz ierobežotu mīlestību, kas 
ir ietverta vārdos; „Mīli savu tuvāko kā sevi pašu” 
(3.Moz.19:18), bet Jēzus šeit iet daudz tālāk un saviem mā-
cekļiem māca kaut ko vērtīgāku: „Mīliet savus ienaidnie-
kus” (Mt. 5:44). 

Tādā veidā, Kristus no mums gaida nevis vienkārši cil-
vēcisko, bet Viņa Paša parādīto dievišķo mīlestību, kas iz-
platās ne tikai pār mūsu draugiem, bet arī pār mūsu 
ienaidniekiem, tātad, pār tiem, kuri mūs ir aizvainojuši, da-
rījuši gauži vai cirtuši dvēselē brūci. Tā nav saistīta ar mūsu 
emocijām un dabīgajām piesaistēm, jo ir pilnīgi saprotami, 
ka ir grūti saglabāt simpātijas pret ļaunu, naidpilnu cilvēku, 
kas tevi neieredz. 

„Agapes” – mīlestība, kas ir Dieva dāvāta, izpaužas 
nevis miermīlībā, bet spējā neskatoties ne uz ko, izturēties 
pēc taisnības un neatmaksāt ļaunu ar ļaunu. Tāda ir viņas 
daba. Tikai Kristus un Viņa mūžīgais Evaņģēlijs dara to ie-
spējamu, ieliekot mūsu dvēselē patiesu cilvēkmīlestību, jo 
rosina uzlūkot cilvēkus nevis viņu labo vai slikto īpašību 
gaismā, bet Kristus Asiņu, kas par viņiem ir izlietas, gaismā. 
Mīlestība, pacietība, labestība un žēlsirdība, ko apustulis Pā-
vils ir aprakstījis 1.vēstules korintiešiem 13.nodaļā, ir tie 
Svētā Gara augļi, kuri mums, kristiešiem, ir absolūti nepie-
ciešami, ja tas attiecas uz mūsu tuvākiem un cilvēkiem, kuri 
ir ap mums. 

104



6. Nodaļa 
 

Garīgā stagnācija 
 
Daudzu kristiešu dzīve sākas ar brīnišķīgu un satrau-

cošu notikumu – atgriešanos pie Tā Kunga un iekšēju at-
jaunošanos. Dvēsele, no tumsas valstības izrāvusies brīvībā, 
līksmo un triumfē. Cilvēkam, pēc iespējas vairāk, gribās 
zināt par savu Glābēju, lai varētu par Viņu liecināt citiem. 
Sirdī deg pirmās mīlestības uguns, kas aizdedzina apkārtē-
jos nododot viņiem to pašu tiekšanos. Bet, paiet gads, vēl 
viens, jau trešais... un pēkšņi jūti, ka šī pacilājošā noskaņo-
juma vairs nav. Ir pazudusi sajūsma un prieks. Bībeles la-
sīšana, lūgšanas un dievkalpojumu apmeklēšana ar laiku ir 
kļuvusi drīzāk par pieradumu nekā par dvēseles vajadzību. 
Tāds iespaids, ka esi apstājies un mīņājies uz vietas, vai, ka 
nevirzies uz priekšu, bet vienkārši riņķo pa apli. Dvēsele 
arvien biežāk nīkuļo un raud, no sākuma klusiņām, tad ar-
vien skaļāk un skaļāk. Šāds stāvoklis raksturo ne tikai to, 
ka ir pazaudēta pirmā mīlestība uz Dievu, bet arī to, ka kris-
tietis nepieaug ticības dzīvē, tā ieejot garīgas stagnācijas 
stāvoklī. Tas notiek ne tikai ar cilvēkiem, kuri nākuši no pa-
saules, bet arī ar tiem, kas kristīgā vidē dzimuši, vai jau dau-
dzus gadus tajā atrodas. 

Lieta tāda, ka garīga pieaugšana sevī ietver meklēju-
mus, kas rodas no neapmierinātības sajūtas. Ja mēs esam ga-
rīgi paēduši un ar sevi apmierināti, tad mums, pats par sevi 
saprotams, vairāk neko nevajag. Zemes dzīvē tikai nabagi 
alkst maizes, un tamdēļ to nenogurstoši meklē. Bagātajiem 
tas nav vajadzīgs, jo viņiem visa ir pārpārēm. Par nožēlu, 
mūsdienu kristiešu pamatdaļa tieši tāpat ir garīgi bagāti un 
paēduši un atgādina Lāodikejas draudzi, par kuru Tas Kungs 
reiz teica: „Tu saki: es esmu bagāts, un man ir pārpilnība, 
un man nevajag ne nieka, bet tu nezini, ka tu esi nelaimīgs, 
nožēlojams, nabags, akls un kails” (Atkl.gr. 3:17). 

Vēl būdams uz zemes, Kristus teica: „Svētīgi garā na-
bagi, jo tiem pieder Debesu valstība. Svētīgi izsalkušie un 
izslāpušie pēc taisnības, jo tie tiks paēdināti” (Mat.5:3,6). 

105



Tādā veidā, patiesību, – tas ir Dieva patiesību, arī ir jā-
meklē, nevis par tādu jāpieņem visu, ko mums liek 
priekšā. Ja mūžībā ar novēlošanos nāksies atzīt, ka uz 
zemes tās mums nekad nav bijis, tad vairs nevarēsim at-
taisnoties ar to, ka esam to pieņēmuši tādā veidā, kā citi 
to mums ir pasnieguši. 

Atbildība par patiesības atzīšanu gulstas uz katru in-
dividuāli. Ne velti Dieva Vārds aicina; „Lūdziet, tad jums 
taps dots; meklējiet, tad jūs atradīsit; klaudziniet, tad jums 
taps atvērts. Jo ikviens, kas lūdz, dabū, un, kas meklē, 
atrod, un tam, kas klaudzina, taps atvērts” (Mat. 7:7-8). Šis 
aicinājums attiecas ne tikai uz mācītājiem, misionāriem, 
evaņģēlistiem, dvēseļu aprūpētājiem un citiem kalpotā-
jiem, bet uz katru, kas sevi uzskata par kristieti. Jo mūsu 
grūtajos, pēdējos laikos, kas, bez visa cita, raksturojas ar 
dažādiem kultiem, sektām, maldiem un mācībām, kas pie-
dāvā savas „patiesības” un savus „Kristus”, šis jautājums 
kļūst arvien aktuālāks. 

Apustuļa Pētera otrajā vēstulē, trešajā nodaļā, 17 un 18 
pantos ir tādi vārdi: „Tad nu jūs mīļie, to jau zinādami, sar-
gaities, ka, maldu līdzi aizrauti, nezaudējat savu stipro pa-
matu. Bet audziet mūsu Kunga un Pestītāja Jēzus Kristus 
žēlastībā un atziņā! Viņam lai ir gods tagad un līdz mūžības 
dienai!”. 

Pieaugšana sevī ietver periodu un pakāpju nomaiņu 
kāda vai kaut kā attīstībā. Ja tas attiecas uz cilvēku, tad ar 
to ir domāta pieaugšana un izmaiņas prātā, kas raksturo ma-
zuļa, bērna, pusaudža, jaunieša, nobrieduša un gados veca 
cilvēka dzīves periodus. Augt – nozīmē kļūt lielākam, stip-
rākam, gudrākam, prasmīgam. Jūdu Talmudā ir rakstīts, ka 
tie, kuri neaug, nevis vienkārši apstājas savā attīstībā, bet 
slīd atpakaļ, topot arvien mazākiem un mazākiem. Ja kāds 
orgāns mūsu organismā pārstāj attīstīties, tas pamazām 
zaudē savu spēju funkcionēt un atrofējas, tas ir – samazinās 
izmērā vai zaudē savu dzīvotspēju. No šejienes ir radušies 
medicīniskie termini, tādi kā : muskuļu atrofija, aknu atro-
fija, redzes nerva atrofija, gļotādas atrofija utt. Tāda ir cil-
vēka ķermeņa struktūra. 
106



Šis fakts ir neapgāžams un ir patiesa realitāte, kas ap-
liecina sevi ne tikai cilvēka organismā, bet arī darījumu pa-
saulē un katras valsts ekonomiskajā un politiskajā attīstībā. 
Kad valsts ekonomika sāk slīdēt uz leju, tās valdība zaudē 
savu mieru un meklē izeju no izveidojušās situācijas, jo šāds 
stāvoklis nes sev līdzi nabadzību, bēdas un bezdarbu. Kā au-
goša ekonomika nes sev līdzi tautas labklājības pieaugumu, 
tā garīga pieaugšana cilvēka dvēselei nes svētību. Kā sav-
laicīga un pareiza augļu koka vai dārzāju augšana nes bagā-
tīgu ražu, tā arī kristieši, pieaugot ticībā, kļūst par auglīgu 
vīnakoka zaru Dieva vīnadārzā. 

Viss, kas nevairojas, neaug un nevirzās uz priekšu, sāk 
samazināties vai sairt. Šis princips attiecas arī uz garīgo 
pasauli. Nepieaugot žēlastībā un dziļākā Tā Kunga iepazī-
šanā, mēs nevis vienkārši sastingstam uz vietas, bet auto-
mātiski atgriežamies sākotnējā stāvoklī, kas mums bija 
pirms ieticējām. 

Vecāki vienmēr ļoti uztraucas, ja viņu bērni neaug. 
Mātes bieži nomēra un nosver savus mazuļus, vērojot, vai 
viņi pieņemas svarā un augumā. Bet vēl lielākas bailes 
viņām izraisa mazuļa garīgā atpalicība, jo tas ir satraucošs 
signāls, kas, nereti, nes sev līdzi smagas sekas. 

Kādā jaunā ģimenē piedzima pirmais mazulis – visu 
gaidītais dēls. Cik prieka un laimes šis notikums ienesa 
namā! Bērniņam piedzimstot, ārsti neatklāja nekādas novir-
zes no normas. Pirmās pazīmes, kas mammu darīja uzma-
nīgu, parādījās 5-6 mēnešu vecumā. Bērniņš gultiņā gandrīz 
nekustējās, „negulgoja”, praktiski nesmaidīja, priecīgi ne-
reaģēja uz viņas parādīšanos, nepauda nekādas emocijas, 
vien ar sastingušu skatienu lūkojās griestos un skaļi kliedza, 
kad bija izsalcis. Gāja nedēļas un mēneši, bet viņa uzvedība 
mainījās maz. Viņš nerāpoja, necentās celties kājās un stai-
gāt, bet kā jaunpiedzimis mazulis gulēja, sūkāja knupi un 
nokārtojās autiņos. 

Norūpējušies vecāki vērsās specializētā bērnu klīnikā, 
un tikai tad noskaidrojās, ka mazuļa smadzenes neattīstās, 
paliekot tādas pašas kā piedzimšanas brīdī. Tā nu prieks un 
laime ģimenē nomainījās ar neremdināmām bēdām. Gāja 

107



gadi. Puisēns mainījās tikai izmēros, bet viņa prāts un uzve-
dība palika kā mazulim. Sasniedzot divdesmit gadu vecumu, 
viņš joprojām gulēja gultā, ilgi gulēja, caur knupi sūca pienu 
un citu šķidru barību, kaut ko nesakarīgu bļāva un kā ie-
priekš kārtoja savas vajadzības autiņos. Var vien stādīties 
priekšā, cik smags pārbaudījums, pastāvīgi augošajā ģimenē, 
bija šis lielā auguma „mazulis”. 

Dārgie draugi, ja cilvēkiem ir tik svarīga viņu pēcnā-
cēju normāla fiziskā un prāta attīstība, tad cik gan svarī-
gāka mūsu Debesu Tēvam ir pareiza, savlaicīga un 
nepārtraukta garīgā augšana Viņa bērniem! Tikai nez 
kādēļ tas, kas ir tik svarīgs un vērtīgs mūsu Kungam, maz 
satrauc mūs pašus. Jo kādēļ gan nākas satikt tik daudz 
kristiešu, kuri piedzimuši iekš Kristus, tas ir, ieticējuši un 
pieņēmuši Viņu par savu personīgo Glābēju, visu savu turp -
māko dzīvi paliek šajā garīga zīdaiņa stadijā un vairs vis-
pār neaug? Kā reiz viņi liecināja cilvēkiem par savu 
atgriešanos, tā atkārto to pašu arī šodien, – vēl pēc desmit, 
divdesmit, dažreiz pat trīsdesmit un četrdesmit kristietībā 
nodzīvotiem gadiem. Kā savas kristietības pirmajos mē-
nešos viņi barojās ar garīgo pienu, tā turpina to darīt arī 
tagad. Kā pirmajos mēnešos, pēc savas atgriešanās, viņus 
apmierināja kristīgās mācības iesākumi, tā arī tagad – 
tālāk viņi nevirzās. 

Apstājoties pašā sākumā un garīgajā izaugsmē nevir-
zoties uz priekšu, viņi ir līdzīgi bērniem, kuri atpaliekot 
prāta attīstībā no saviem vienaudžiem, ir spiesti apmeklēt 
speciālas skolas ar pazeminātām prasībām. Atšķirība vien 
tā, ka tas, kas zemes dzīvē izpaužas kā psihiska nepilnība 
un sava veida slimība, garīgajā dzīvē parādās kā slinkums 
un nevēlēšanās pieaugt, nedodot iespēju Tam Kungam pie 
mums strādāt. 

Tādi ticīgie, lasot Bībeli, necenšas tajā iedziļināties un 
nopietni to studēt, bet no citas garīgi–pamācošās literatūras 
ņem rokās tikai tās grāmatas, kas stāsta par mīlestību, par 
Tā Kunga bezgalīgo pacietību un žēlastību, par laimi un svē-
tībām tiem, kas uz Viņu tic. Visbiežāk tie ir viegli saprotami 
darbi, kas pēc izlasīšanas neprasa dziļas pārdomas. Pie tiem 
108



pieder aizraujoši kristīgie romāni par mīlestību, kas drīzāk 
aizskar mūsu emociju un jūtu sfēru, nevis atver garīgās acis, 
lai redzētu savu staigāšanu Tā Kunga priekšā un saprastu to, 
kas Viņam nav patīkams. Nopietni garīgi darbi, kas skaidro 
Bībeli, vai ir saistīti ar dvēseles aprūpi, viņiem liekās nogur-
dinoši, garlaicīgi, neinteresanti un no kristiešiem paģēroši 
pārāk lielu piepūli. Gadiem un desmitgadēm, skaitīdamies 
Dieva bērni, šie ticīgie savu dvēseli baro tikai ar „pienu”, 
visādi izvairoties no cietas garīgās barības. Tā rezultātā, visu 
savu kristīgo dzīvi, viņi paliek kā mazuļi iekš Kristus, ne tik 
daudz nespējīgi, cik tādi, kuri nevēlās rūpēties par savu ga-
rīgo pieaugšanu. 

Mēdz būt arī tāda galējība, ka kristieši pat ar lepnumu 
paziņo to, ka, izņemot Bībeli, neko citu nelasa. Pirmajā mirk -
lī tas liekās pārliecinoši un pilnīgi pamatoti, ņemot vērā pē-
dējās desmitgadēs saradušos literatūras kalnus, ko diez vai 
var nosaukt par patiesi garīgu. Bet nelaime tā, ka lasot Bī-
beli, vien nedaudzi no viņiem to labi saprot, un tādēļ, papil-
dus literatūras lasīšana, kas izskaidro Svētos Rakstus, viņiem 
nāktu tikai par labu. 

Ir arī ticīgie, kuri savā intelektā un izaugsmē ir ne tikai 
ļoti ierobežoti, bet vēl ar to lielās un savu nevēlēšanos pil-
nīgoties attaisno ar apustuļa Pāvila vārdiem: „Bet arī tagad 
es visu to uzskatu par zaudējumu, salīdzinot ar mana Kunga 
Kristus Jēzus atziņas nesalīdzināmo pārākumu, kura dēļ es 
visu to esmu zaudējis un uzskatu to par mēsliem, lai Kristu 
iegūtu” (Fil. 3:8). 

Citējot šīs rindas, viņi, par nožēlu, aizmirst, ka visas 
daudzpusīgās zināšanas (tajā skaitā arī tās, kas iegūtas 
„pie Gamaliēla kājām”), viņam ne tikai netraucēja, bet 
pat kaut kādā mērā palīdzēja. Vienā no savām vēstulēm 
šis svētīgais vīrs rakstīja: „Kad biju bērns, es runāju kā 
bērns, man bija bērna tieksmes un bērna prāts, bet, kad 
kļuvu vīrs, tad atmetu bērna dabu” (1.Kor. 13:11). Vai gan 
mums, draugi, nevajadzētu rīkoties tāpat? Garīga zīdaiņa 
stāvoklis ir normāla parādība kristietības pirmajā laikā, 
bet ja tā ievelkas gadu desmitiem ilgi, tad tam būtu jāiz-
raisa satraukums. 

109



Kristīgajā dzīvē šāds garīga zīdaiņa stāvoklis ir sasto-
pams visai bieži un parāda sevi caur naivumu, caur to, ka 
trūkst garīga brieduma un ir ierobežots esošais cilvēka uz-
skatu un pārliecību klāsts. Ir ļoti raksturīga arī šaura izpratne 
par daudziem Svēto Rakstu izteikumiem, kuriem, drīzāk, ir 
garīga, nevis tieša, burtiska nozīme. 

Piemēram, daži ticīgie, lasot par to, ka Tas Kungs ir 
mūsu ārsts, vispār sāk noliegt medicīnu un pat pašos eks-
tremālākajos apstākļos nevēlās vērsties poliklīnikā vai 
slimnīcā. Nav izslēgts, ka daudzu tādu kristiešu dzīve 
priekšlaicīgi pārtrūka tikai tādēļ, ka viņi nepiekrita piedā-
vātajai operācijai vai kategoriski atteicās lietot nepiecie-
šamās zāles. 

Mēdz būt arī tā, ka viens ticīgais pārliecina otru, ka tas 
zaimo Svēto Garu, ja par neapgāžamu patiesību nepieņem 
dažu Bībeles pantu skaidrojumu, kas ir viņa konfesionālās 
mācības stūrakmens. 

Vēl izplatītāka pārliecība, dažādu kristiešu vidū, ir par 
to, ka tikai viņu baznīcā ir pareizā mācība, un tikai pie vi-
ņiem ir patiesība. Bet visur citur tiek sludināts ne līdz galam 
pareizs vai nepilns Evaņģēlijs. Atrodas arī tādi, kas iet vēl 
tālāk, – ka tikai viņi ir Dieva apsolījumu mantinieki, un tikai 
viņi tiks izglābti. Tāda pieeja liecina ne tikai par zīdaiņa stā-
vokli, naivumu un aprobežotību, bet arī par garīgo lepnību, 
kas Tam Kungam derdzās. Mūs neglābj ne konfesija, ne baz-
nīca, bet ticība Kristum Jēzum un dzīve, kas rit saskaņā ar 
Svētajiem Rakstiem. 

Par pilnīgu Bībeles nezināšanu un zemu garīgo līmeni 
liecina arī tāda izpratne, ka Dievs, būdams svēts un taisns, 
nevar tuvoties cilvēkiem, kas dara netaisnību, un noteikti 
nevar ar viņiem runāt. Ja tas patiešām tā būtu, tad diez vai 
kāds no dzīvojošiem uz zemes varētu izglābties. Dieva 
Vārdā ir aprakstīti daudzi gadījumi, kad Jēzus izrādīja mī-
lestību un žēlsirdību tieši tādiem cilvēkiem. Atcerieties kaut 
netaisno muitnieku Caķeju, vai sievieti, kura bija pienākta 
laulības pārkāpšanā, par kuru Kristus iestājās, vai Mariju 
Magdalēnu, no kuras tika izdzīti septiņi ļaunie gari, vai Ma-
teja Evaņģēlijā astotajā nodaļā aprakstītos divus ļauno garu 
110



apsēstos, kuri bija izgājuši no alām, kurās apglabāja mirušos. 
Vai tad Jēzus ar balsi neuzrunāja Savu vajātāju Saulu, kurš 
pēc tam kļuva par apustuli Pāvilu, kad tas gāja uz Damasku, 
lai apcietinātu Viņa sekotājus?! Visi mēs (lai kas un kādi mēs 
būtu) glābjamies Tā apžēlošanās dēļ, Kurš nāca, lai „atrastu 
un izglābtu pazudušos”, nevis pie veseliem, bet pie slimiem, 
ne pie taisniem, bet pie grēciniekiem. 

Skumji, ka mēs, saukdami sevi par Dieva bērniem un 
Kristus sekotājiem, nezinām Viņa mācību, bet vēl skumīgāk, 
ka tie, kuri sevi uzskata par nobriedušiem un pieredzējušiem 
kristiešiem, visas savas dzīves garumā mācās vien kristietī-
bas alfabētu un tā pamatpatiesības, neapgrūtinot sevi spert 
soli tālāk. Par tādiem apustulis Pāvils reiz rakstīja: „Jo, lai 
gan laika ziņā jums pašiem pienākas būt tiem, kas māca, 
jums atkal vajadzīgs kāds, kas jums māca Dieva Vārda pirm-
sākumus, un esat tapuši par tādiem, kam vajag piena, ne cie-
tas barības. Jo katrs, kas bauda pienu, ir taisnības vārda 
nepratējs, jo tas ir bērns. Bet pilngadīgiem pienākas cieta 
barība, tiem, kam ir piedzīvojumi un kam prāti vingrināti iz-
šķirt labu un ļaunu” (Ebr. 5:12-14). 

Ja skolnieks 12 gadu laikā atkal un atkal mācītos to, 
ko pasniedza pirmajā klasē, viņu, neapšaubāmi, uzskatītu 
par garīgi atpalikušu, bet, kad kaut kas līdzīgs notiek ga-
rīgajā skolā ar Kristus skolniekiem, nevienam pat prātā 
neienāk to iedēvēt par nenormālu kristietību. Neviens sko-
lēns nekļūtu par profesionālu darbinieku, jel kādā nozarē, 
ja nepapildinātu zināšanas, ko saņēmis skolā, ar jaunām 
atziņām. Neviens profesors un akadēmiķis nekļūtu par zi-
nātnieku, ja paliktu tajā pat līmenī, kuru bija sasniedzis 
universitātē. Nevienā zinātnes un tehnikas nozarē nav ie-
spējams kļūt par labu speciālistu, ja pastāvīgi nepilnīgojas, 
interesējoties par jaunākajiem atklājumiem un sasniegu-
miem. Daži cilvēki, komunikācija ar kuriem ir labvēlīga 
un vērtīga, ir daudzpusīgi tikai tamdēļ, ka daudz un ar pa-
tiku lasa, iedziļinoties dažādos gan zemes dzīves, gan ga-
rīgās dzīves aspektos. 

Dažu ticīgo pārliecība, ka, atsakoties no jebkādas citas 
literatūras lasīšanas, izņemot Bībeli, viņi tādā veidā izvairās 

111



no bīstamības krist kādā maldu mācībā, ir visai apšaubāma, 
jo daudzu sektu, kultu un viltus kustību pārstāvji, ar retiem 
izņēmumiem, arī lasa Bībeli, taču skaidro To pēc sava prāta. 
Tā nu, tikai Bībeles vien lasīšana nebūt nepasargā mūs no 
nepareizām izpratnēm. Labas pamācošas grāmatas, svētru-
nas un dvēseles aprūpes sarunas, kas ierakstītas kasetēs un 
kompaktdiskos palīdz sevi ieraudzīt Svēto Rakstu gaismā, 
pamatīgāk iedziļināties kādos grūti saprotamos pantos un 
nodaļās, pārlūkot savu staigāšanu Tā Kunga priekšā, un iz-
vērtēt dzīves prioritātes. Tas ir milzu ieguldījums, mums tik 
nepieciešamajā, garīgajā attīstībā, bet nereti tas izved no ga-
rīgās iestrēgšanas. 

Viena krievu paruna teic: „Ja baidītos no vilkiem – uz 
mežu neietu”. Garīgajā dzīvē tas izskatās tieši tāpat. Ja mēs, 
baidoties iekrist viltus mācībā, no visa pastāvīgi bīsimies, 
tad diez vai jel kad kļūsim par stipriem kristiešiem. Tāpat 
kā zemes dzīvē nav iespējams izvairīties no visām kļūdām, 
tāpat mūsu patiesības meklējumos noteiktos garīgās attīstī-
bas periodos nav izslēgtas garīgas novirzes, vai kādi nepa-
reizi jēdzieni vai sapratnes. Taču Tas, Kurš vienmēr ir 
nomodā, uzmana mūs un redzot mūsu meklējumu patie-
sumu, nepieļaus, ka aizejam pārāk tālu maldos, un atradīs 
veidu kā mūs no turienes izvest, tā iemācot vairāk uzmanī-
ties un būt ar skaidru prātu. Jo, kā cilvēks caur kritieniem 
un ciešanām iegūst dzīves pieredzi, tāpat garīgais briedums 
nāk caur mokošiem meklējumiem, kuros reti var izvairīties 
no kļūdām. 

Visi vecāki zina, ka neviens bērns neizaug bez tā, ka 
bērnībā, pusaudža gados, dažreiz arī jaunībā, nedabū zilu-
mus, sasitumus un grieztas brūces. Aizmirstot šo neapstrī-
damo dzīves faktu, mēs nez kādēļ uzskatām, ka uz garīgo 
sfēru tas neattiecas, un, ka kristīgajā dzīvē no tā visa var iz-
vairīties. Šī mērķa dēļ baznīcu kalpotāji ļoti nopūlas, lai viņu 
garīgie bērni nekādā veidā „neizkristu” no viņiem pieņema-
mām un saprotamām mācībām, kuras, parasti, uzskata par 
vienīgajām pareizajām. Uz ko gan tik viņi nav gatavi, lai 
nekas jauns, nesaprotams un svešs sirdīm un prātiem, viņiem 
nepieskartos! 
112



Šāda veida pieeja bieži noved pie pilnīgi pretēja rezul-
tāta. Neiemācītas domāt, salīdzināt un analizēt, mūsu garīgās 
atvases kļūst nespējīgas stāties pretī dažādu mācību vējiem, 
kad ar tiem sastopas. Tādā veidā mēs no viņiem veidojam 
nevis ticībā stiprus un pamatīgus Dieva Armijas kareivjus, 
bet trauslus „siltumnīcas augus”, kas ir spējīgi dzīvot vien 
mūsu baznīcas mikroklimatā. 

Nereti dzīvē ir tā, ka mazs bērns no uguns sāk baidīties 
tikai tad, kad nejauši, nedaudz ir apdedzinājis rociņu un sa-
jutis svelošās sāpes. Kaut kas līdzīgs notiek arī garīgajā 
sfērā. Piemēram, kāda jauna meitene iedegās vēlmē dzirdēt 
cik iespējams daudz pravietojumu par sevi un sāka izmantot 
katru iespēju, lai saņemtu kādu atklāsmi. Redzot šo nevese-
līgo ziņkārību, vecāki un kalpotāji viņu brīdināja, pieminot, 
ka Bībele vairākkārtīgi piemin bīstamību, ko sevī ietver vil-
tus pravieši. Taču visi šie padomi nepalīdzēja, un viss bei-
dzās ar to, ka meitene nonāca maldos, gadiem ilgi sekojot 
svešam garam. Izejot cauri šausmīgām dvēseles mokām 
un daudzām pievilšanām, viņa, beigu beigās, izrāvās no 
tīkliem, kas saucas par atkarību no cilvēkiem, pēc tam 
dedzīgi liecināja citiem, brīdinot no līdzīgas kļūdas. 

Vēl viens jauns kristietis, nolēmis, ka viņa baznīcā 
valda garīga nāve, sāka meklēt interesantākus dievkalpoju-
mus, kuros izpaustos dedzība Dievam un spēks no augšie-
nes. Nekāda pārliecināšana no vecāku un draugu puses, ka 
tuvības meklēšana ar Dievu sākas no sevis šķīstīšanas un at-
tīrīšanas, nepalīdzēja. Jaunietis palika pie sava viedokļa. 
Reiz uz ielas satiekot grupu jaunu cilvēku, kas sevi arī sauca 
par ticīgiem, viņš tiem pievienojās, kļūstot par bīstamas sek-
tas locekli, kur viņam tā tika „izskalotas smadzenes”, ka ga-
rīgi kļuva pilnīgi akls. Pagāja septiņi gadi, pirms, pateicoties 
par viņu pienestām daudzām lūgšanām, izciešot dvēseles 
mokas un neizstāstāmu izmisumu, līdz pat pašnāvības mē-
ģinājumam, viņš beidzot atgriezās kā pazudušais dēls pie 
sava tēva. Izsūdzot savu atkāpšanos un saņemot piedošanu 
no Dieva, šis jaunietis kļuva par dedzīgu kalpotāju, un, ap-
meklējot dažādas baznīcas, brīdināja kristiešus par bries-
mām, kas draud, kad aizraujamies ar maldu mācībām. 

113



Protams, no tādas garīgas apgaismības, kas saņemta 
caur dvēseles mokām, labāk būtu izvairīties, taču, ja cilvēks 
savas spītības un brīvdomības dēļ pats sev ko tādu uzveļ, 
Tas Kungs viņu ved ciešanu ceļā, lai tas varētu nākt pie 
prāta, pēc tam vēršot piedzīvoto par labu. 

Ir vairākas pazīmes, kas raksturo garīgo stagnāciju un 
apstāšanos ticības dzīves izaugsmē. Pēc tām orientējoties, 
katrs pats var konstatēt savu garīgo stāvokli. 

1. Vispirms Svētie Raksti zaudē savu spēku, kas pie-
velk, un vairs neuzrunā. Uzreiz pēc atgriešanās pie Tā 
Kunga tie mums atklājās, bija saprotami un darbojās, tik 
ļoti aizskāra dvēseles, ka ātrāk gribējās ar kādu tajā dalī-
ties. Bībele atspoguļoja mūsu meklējumus, runāja sirdī un 
mainīja dzīvi. No tās lappusēm ar mums runāja Pats Dievs. 
Bet tad kaut kas notika, un Dieva Vārds priekš mums pa-
mazām sāka zaudēt savu pievilcīgumu un to dzīvinošo 
spēku, kas iepriekš caur to darbojās. Tas ir pats pirmais 
satraucošais signāls, kas vēsta, ka pilnveidošanās/pieaug-
šana ticības dzīvē ir mitējusies. Cilvēks zaudē slāpes un 
izsalkumu, kas iepriekš viņu rosināja meklēt garīgo maizi 
savai dvēselei. 

2. Nākamā pazīme ir, kad mūsu dzīvē parādās īpaši 
nesatraucoši, mazi, „nevainīgi” grēciņi, kas atkārtojas. Nē, 
ne tie lielie grēki un briesmīgie netikumi, tādi kā smēķē-
šana, dzeršana, netiklība un zagšana, kuri pārņem cilvēku 
vai no jauna pie viņa atgriežas, kad viņš pilnībā novēršas 
no Dieva. Šeit runa par grēciņiem, kas ir tās „lapsas un 
lapsēni”, kas posta mūsu garīgo vīna lauku, par ko ir rak-
stīts Augstajā dziesmā 2:15. Pie tiem pieder: karstgalvība, 
asa, negatīva reakcija, neapmierinātība, apvainošanās, 
garastāvokļa maiņas, tieksme visu laiku sevi attaisnot, 
sevišķi, ja mūs nepelnīti apvaino. Novērojot, ka tie at-
kārtojas vai katru dienu, mēs satraucamies, bet nezinām 
kā no tā izvairīties un kā tikt vaļā. Viens Dieva vīrs šo stā-
vokli raksturoja tā: „Cilvēks, kurš attālinās no patiesības 
un pārstāj garīgi pieaugt, nevēlas atzīt sevi par vainīgu un 
nepiekrīt, ja kāds uzrāda viņa kļūdas un nepilnības. Viņš 
vienmēr pats sevi aizstāv un pastāvīgi attaisnojas. Viņam 
114



ir ļoti grūti samierināties, pazemoties un pirmajam palūgt 
piedošanu”. 

Šāda atpakaļ slīdēšana vienmēr sākas nemanot, ar pa-
rastiem sīkumiem: tur nedaudz novērsies no patiesības, te 
izgāji uz kompromisu ar savu sirdsapziņu, kaut ko neievē-
roji laika trūkuma dēļ (kas, mums vienmēr pietrūkst), šādos 
un tādos apstākļos pieklusināji kluso, brīdinošo Dieva 
balsi... un tā pamazām nonāci pie līnijas, no kuras nav 
viegli atgriezties atpakaļ. Bet rezultātā – garīgs tukšums, 
skumjas, dvēseles sāpes, zaudējuma sajūta, iekšēja nomāk-
tība, vilšanās, garīgs bezspēks, bet novēlota apzināšanās 
un nožēlošana visbiežāk nedod vēlamo atvieglojumu un 
mierinājumu. 

3. Bez visa šī, kļūst ļoti manāms, ka manu iekšējo cil-
vēku sāk vadīt emocijas un jūtas, kas izspiež cerību un ti-
cību. Spilgts visa šī apstiprinājums ir kāpumi un kritumi, kas 
tagad nosaka manu garīgo dzīvi. Kad emocijas ir uzlādētas, 
es jūtos augstumos, kad to avots izsīkst, – sāku panīkt, krītu 
izmisumā. Tāda lēkāšana „augšā – lejā” nav raksturīga kris-
tietim, kurš garīgi aug, ir nostiprinājies un deg mīlestībā uz 
To Kungu. 

4. Vēl viens neapšaubāms apliecinājums garīgai atpakaļ 
slīdēšanai ir sirdsprieka zaudēšana. Pie kam šeit ir runa nevis 
par to prieku, ko citu priekšā var viegli imitēt, uzvelkot sev 
atbilstošu masku un atkārtojot novazātas un neko neizsako-
šas frāzes, tādas kā : „Mēs jūs ļoti mīlam” vai „Mēs esam 
neizmērojami laimīgi iekš Tā Kunga”, kas nereti ir tālu no 
patiesības. Nē, runa ir par to patieso, no iekšas starojošo, 
kluso prieku, kas tiek dots no augšienes, kas ir neatkarīgs 
no mūsu garastāvokļa, situācijas un apstākļiem. Tas atrodas 
mūsos tikai tamdēļ, ka sirdī dzīvo Jēzus, veicinot mūsu stip-
rināšanos ticībā un garīgo pieaugšanu. 

5. Pacietības un mīlestības trūkums pret tuvākiem, kas 
ir mums blakus, runā par to, ka ir rimusies pieaugšana ti-
cībā un iestājies garīgs atsalums. Attālinoties no Tā Kunga, 
mēs zaudējam mīlestību pret visiem, izņemot sevi. Vai gan 
ir vērts brīnīties ka izzūd savstarpējā sapratne ar tuvinie-
kiem un draugiem, netiek vairs izrādītas pret viņiem rūpes 

115



un uzmanība, arvien biežāk izspraucas nepacietība un aiz-
kaitinājums. 

6. Ļoti svarīga garīgās stagnācijas pazīme ir lūgšanas 
noniecināšana, tas ir – nevis tās pilnīga mitēšanās, bet ne-
vēlēšanās to darīt. Noliecoties Dieva priekšā mēs nejūtam 
patiesumu izteiktajos vārdos, nesajūtam Dieva tuvumu, un 
Viņa spēka klātbūtni. Un ne tikai, lūgšanas laikā arvien 
biežāk rodas kādi traucēkļi: tad mēs steidzami kādam 
esam vajadzīgi, tad pēkšņi uzrodas steidzams darbs, tad 
negaidīti zvana telefons, tad atkal un atkal pa galvu joņo 
domas, ka jāizdara vēl šis un tas. Ir ļoti daudz iemeslu, lai 
sevi attaisnotu, un tie visi izskatās pilnīgi pamatoti. Ejot 
to pavadā, mēs viegli noniecinām lūgšanu, pārliekot to uz 
vēlāku laiku. 

Jēzus Kristus dzīvē vienmēr bija brīži, kad Viņš izjuta 
nepārvaramu vajadzību būt lūgšanā. Lai piepildītu šo no-
domu, Viņam nekas un neviens nevarēja traucēt. Viņš lika 
pie malas visu, kas Viņam bija apkārt un kas Viņu traucēja, 
un gāja prom, lai kaut kur paliktu vientulībā ar Debesu Tēvu. 
Tieši tāpat ir jārīkojas arī mums. Laiku pa laikam, ar gribas 
piepūles palīdzību, ir jāatvirza no sevis visas nīcīgās lietas, 
rūpes un visa veida neatliekamie darbi, lai paliktu vienatnē 
ar To Kungu, smeļoties no Viņa garīgo spēku, kas mums vi-
siem ir tik ļoti vajadzīgs. 

7. Kaut viss uzskaitītais tieši liecina par atsalšanu un 
garīgu stagnāciju, tomēr, pati spilgtākā pazīme, kas uz to 
norāda, ir tas, ka ticīgam cilvēkam rodas nepārvarama tiek-
sme dzīvot tā, kā to dara pasaule. Viņi sāk ģērbties atbil-
stoši pēdējām modes tendencēm, uzvesties tā, kā tas ir 
pieņemts neticīgiem cilvēkiem, aizrauties ar lietām, kam 
savu laiku velta pasaule, un rast apmierinājumu tur, kur to 
rod neticīgie. 

Uzņemot sevī to, kas ir tāls no Bībeles mācības, kris-
tietība pasaules priekšā zaudē savu pievilcību un to spēku, 
kas pievelk. Dievkalpojumu apmeklēšana drīzāk kļūst par 
pieradumu, tradīciju un pienākumu, nekā vajadzību. Ar re-
tiem izņēmumiem, tieši šī garīgā atsaluma pazīme mūsdienu 
baznīcā ir kļuvusi acīm redzama. Diez vai kāds noliegs, ka 
116



draudžu kvantitātes un kvalitātes rādītāji gandrīz visās drau-
dzēs ir neapmierinoši. Un kā gan tās var plaukt, ja it visur 
valda paviršība un attālināšanās no Tā Kunga, tātad, arī ga-
rīgā stagnācija. 

Ir jāteic, ka pirmie, kuri pamana mūsu atkrišanu, – ir 
mums blakus dzīvojošie cilvēki: vīrs, sieva, māte, tēvs, 
pieaugušie bērni, darba biedri, dažreiz pat mūsu neticīgie 
kaimiņi. Tā, par piemēru, viens draudzes mācītājs, bū-
dams daudzbērnu ģimenes paraugtētis, aizrāvās ar infor-
mācijas meklēšanu internetā. Iesākumā viņš meklēja un 
lasīja tikai Dieva Vārdu skaidrojošus rakstus un dažādus 
kristīgus forumus, kur smēlās interesantas domas savām 
svētrunām. Piepildījies ar šo, viņš, pašam nemanot pār-
slēdzās uz citām lapām, kas vēstīja par politiku un visā-
diem notikumiem no zinātnes un tehnikas pasaules. Vienu 
pēc otras tās šķirstot, reiz viņš uzdūrās pornogrāfijai, un 
cilvēcīgas ziņkārības pārņemts, tajā iekrita, kā staignā 
purvā. Lieta aizgāja tik tālu, ka naktī mozdamies, lai ne-
traucētu sievu un bērnus, viņš slepus zagās uz savu kabi-
netu un, aizslēdzot aiz sevis durvis, apreibinājās ar 
visnešpetnākajiem seksuālajiem jaunumiem. Uz visiem 
sievas jautājumiem, kādēļ viņš naktīs pazūd no guļamis-
tabas, kalpotājs vienkārši meloja, ka izmanto bezmiegu, 
lai sagatavotos dievkalpojumam. 

Grēks velk sev līdzi nākamo grēku. Lai varētu noslēpt 
melus, ir jāizmanto divkārši vai pat trīskārši meli. Un tā, 
aizvien vairāk pieaugdama, šī „sniega bumba” izmaina 
dvēseli un pārvērš to no Dieva ieroča par sātana ieroci. 
Caur to visu cilvēks kļūst garīgi akls, sirds paliek raupja 
un nocietinās, vairs neredz sevi un visu laiku meklē ie-
meslu, lai par savu nožēlojamo stāvokli apsūdzētu citus. 
Tā bija arī šajā gadījumā. Laikam ritot sieva un pieaugušie 
bērni sāka manīt acīmredzamas izmaiņas viņa uzvedībā. 
Ar katru dienu viņš kļuva aizvien neciešamāks, kašķīgāks 
un piktāks attiecībā pret viņiem. Bieži jau no paša rīta šis 
ģimenes galva bija sliktā garastāvoklī, un likās, ka tikai 
meklē iemeslu, lai izteiktu savu neapmierinātību un sašu-
tumu. Visus mājinieku mēģinājumus norādīt uz to, viņš 

117



uzņēma naidīgi, būdams pilnīgi pārliecināts, ka visi viņu 
nesaprot un attiecībā pret viņu ir galēji netaisni. No viņa, 
reiz tik interesantajiem, sprediķiem, kas rosināja uz dziļām 
pārdomām, pazuda Svētā Gara spēks. Arī draudzes garī-
gais stāvoklis kļuva arvien sliktāks un sliktāks. Viens pēc 
otra atklājās netiklības un laulības pārkāpšanas grēki drau-
dzes locekļu vidū. Jo ticīgo dvēseles tagad barojās ar to 
garīgo barību, kam bija pievienots seksuālais grēks, kas 
bija skāris viņu mācītāju. 

Kas zina kā tas viss būtu beidzies, ja Tas Kungs Savā 
žēlastībā nebūtu nolicis šo mācītāju uz slimības gultas un 
viņš nebūtu nokļuvis slimnīcā. Būdams nošķirts no sava iz-
klaides avota, mocīdamies stiprās ķermeniskās sāpēs, šis cil-
vēks, beidzot, aptvēra savas krišanas zemumu un dziļi visu 
nožēlojot, saņēma piedošanu un atbrīvošanu no grēka ver-
dzības. Pēcāk viņš ne reizi vien stāstīja savu liecību vairākās 
konferencēs, novedot klausītājus līdz savas vainas apzinā-
šanai, atzīšanai un grēku nožēlai. 

Ja esi sevī pamanījis pieaugšanas ticībā neesamību un 
garīgo panīkumu, nekavējoties ir jāuzdod sev jautājums: 
„Kādēļ tas ar mani ir noticis? Kas ir šāda stāvokļa ie-
mesls? Kur un kā esmu paslīdējis, iespējams pat nepama-
not manā priekšā esošo bīstamību? Kas ir veicinājis manu 
attālināšanos no Dieva un garīgo atsalšanu?”. Nopietni iz-
analizējot pēdējā laikā notikušo, savus vārdus, rīcību, vēl-
mes un darbības, kā arī lūdzot To Kungu, lai Viņš atver 
manas sirds acis, es varēšu saprast apsīkuma iemeslus un 
no tiem izrietošo garīgo nespēku. Bet tie, visbiežāk, mēdz 
būt sekojoši: 

1. Vilšanās, kas piemeklējusi mūsu dvēseli, vai nu savā 
dzīvē vai kādā cilvēkā. Nereti mēs atrodamies zem spiediena 
no daudzām pusēm. Tas ir gan darbs, kas izsūc mums spēku, 
gan finanšu grūtības, gan smagi ģimenes apstākļi, gan sli-
mībās novārdzināts ķermenis, vai kaut kādas problēmas baz-
nīcā, un daudz kas cits, no kā mēs kļūstam vāji un zaudējam 
cerību, neredzot gaismas stariņu. Šie neskaitāmie spiedieni 
atņem mums vēlēšanos virzīties uz priekšu, lai ko tas mak-
sātu, jo tie paši par sevi prasa piepūli. 
118



2. Lepnība, ko Dievs īpaši neieredz, arī var kļūt par ga-
rīgās apstāšanās iemeslu. Un, kā gan var notikt virzība uz 
priekšu, ja galvenais virzošais spēks – Tas Kungs – kļūst 
nevis par draugu, bet mūsu pretinieku (skat.Jēk. 4:6). Tādā 
stāvoklī neviens neko mums nevar pateikt, jo mēs vienkārši 
to nepieņemam. Kad kāds mums pasaka to, kas mūs at-
masko, tad mēs tūdaļ sākam sevi aizstāvēt un esam sašutuši, 
jo ir uzdrīkstējies kaut ko sliktu par mums padomāt. Ir vietā 
pateikt, ka, jebkāda sevis paaugstināšana un otra pazemo-
šana, automātiski noved pie garīgās izaugsmes apstāšanās, 
atkal un atkal mums apstiprinot Svēto Rakstu vārdus: „Jo 
katrs, kas pats paaugstinās, taps pazemots, bet, kas pats pa-
zemojas, taps paaugstināts” (Lk. 14:11). 

3. Nespēja glabāt pērles, ko Tas Kungs ir uzticējis, arī 
var kļūt par iemeslu garīgās pieaugšanas apsīkšanai. Dzīvē 
mēdz būt tā, ka kādam no Saviem bērniem, kā īpašu svētību, 
Debesu Tēvs dāvā tikai viņam personīgi domātu atklāsmi, 
kuru pieņemot, ir jāsaglabā. Taču, tā vietā, lai šo dārgumu 
pasargātu, cilvēks iet un katram pretimnācējam stāsta savu 
noslēpumu, pēc tam mokās, izjūtot sevi apzagtu un garīgi 
iztukšotu. Ne velti Dieva Vārds saka: „Nedodiet svētumu 
suņiem un nemetiet savas pērles cūkām priekšā, ka tās ar 
savām kājām viņas nesamin un atgriezdamās jūs pašus ne-
saplosa” (Mat. 7:6). Garīgās pērles, ko Savā žēlastībā laiku 
pa laikam mums personīgi dāvā Tas Kungs, ir saudzīgi jā -
glabā un nevajag steigties tās mest zem kājām tiem, kam tās 
pilnīgi neko nenozīmē. 

4. Mēdz būt arī tā, ka ticīgie Dieva doto talantu neiz-
lieto, lai tas pieaugtu, bet steidzas pie pirmās izdevības to 
izšķiest. Tādēļ viņiem arī nav virzības uz priekšu, nav vien-
gabalainas un apzinātas dzīves, nav bagātīgu augļu, piene-
samu Tam Kungam. Viņi ir kā abos galos atvērta caurule, 
no kuras saturs pastāvīgi līst ārā. Tāda vieglprātība, garīga 
neauglība un bezmērķīga dzīve ir svarīgs iemesls, kādēļ nī-
kuļo un mokās kristieša dvēsele. 

5. Garīgs panīkums iestājas katru reizi, kad mēs savā 
dzīvē apzināti pieļaujam kādu grēku, atkal un atkal to atkār-
tojot. Ar laiku tas mūs pilnīgi pārņem, ar saviem astoņkāja 

119



taustekļiem aptverot mūsu dvēseli. Tas nospiež, atņem 
spēku, lai varētu pretoties un nepieņemt to, ko mums uzspiež 
velns. Tāds stāvoklis izveidojas katru reizi, kad mēs sākam 
pārāk daudz laika veltīt mūsu miesīgajām vēlmēm un aiz-
rautībām, kas parasti beidzas ar attālināšanos no Dieva, bet 
nereti pat ar pilnīgu atkāpšanos. 

6. Pie pakāpeniskas garīgas atsalšanas noved arī pastā-
vīga detektīvromānu un mīlas romānu lasīšana un arvien 
pieaugoša mākslas filmu, seriālu vai kā cita skatīšanās, kas 
mūsuprāt ir „nekaitīgas” pārraides. Kaut pēc vairākuma vie-
dokļa noskatīties labu filmu par dzīvi – nav pārkāpums, 
tomēr tas var novest pie tālākas grēka attīstības, kas izpaužas 
kā kaislība, nepārvarama vilkme vai pat sava veida atkarība. 
Bez tam, ekrānā redzētais liek cilvēkam just līdzi, noved pie 
pārdomām, kas parasti attālina no Tā Kunga un ar laiku iz-
tukšo dvēseli un sirdi. Tā, nemanot var attālināties no Tā 
Kunga un attapties tikai tad, kas sajūti acīmredzamu vienal-
dzību un garīgu nespēku. Līdzīgi jūrā aizmirstas peldētājs. 
Guļot uz muguras un ļaujoties viļņiem, viņš nepamana, kā 
straume viņu aiznes bīstami tālu no krasta. 

7. Tādu pašu rezultātu dod pārmērīga aizraušanās ar 
datoru, nerunājot jau par internetu, sevis atdošana kādam 
hobijam, kas mēdz pāraugt īstā kaislībā, tukša laika nosi-
šana ar draudzenēm un draugiem, kas parasti neveicina 
garīgo pieaugšanu, vēlme, kas kļuvusi par ieradumu – sa-
ņemt informāciju no laicīgām avīzēm un žurnāliem un vēl 
daudz kas cits. 

Jēga tam visam ir tāda, ka tas izraida Dievu no mūsu 
domām un sirds, virzot uz zemišķo, veltīgo un nīcīgo, aizved 
neesošā, no dzīves atrautā, nereālā nepiepildāma sapņa pa-
saulē, atņem milzumu laika, ko varēja pavadīt sniedzot 
daudz lielāku labumu savai dvēselei, savai ģimenei un tu-
vākajiem. 

Skaidrs, ka visas šīs kaislības nebagātina, bet drīzāk gan 
apzog dvēseli, izpostot tās iekšējo pasauli. Tas viss jebkurā 
brīdī var kļūt par mūsu elkiem, kuru priekšā mēs neapzināti 
sākam zemoties, ar laiku kļūstot par īstu elku kalpošanu, ko 
Dievs neieredz. Tā kā cilvēkam ir ļoti raksturīgi zaudēt pār 
120



sevi kontroli, kurai ir mūs jāpasargā no visāda veida pār-
mērībām, viss beidzas ar to, ka mēs, nemanot, kļūstam par 
savu iegribu vergiem. Bet vergam, pat negribot, ir jādara 
viss, ko pavēl viņa kungs. Tādā veidā, mēs arvien vairāk at-
tālināmies no tā, ko saka Dieva Vārds: „Svabadībai Kristus 
mūs ir atsvabinājis. Tad nu stāviet stipri un neļaujieties atkal 
iejūgties kalpības jūgā!” (Gal. 5:1). 

Par spilgtu piemēru, kas demonstrē postošo ietekmi, ko 
nes līdzi tāda „nevainīga” aizraušanās, var kalpot kādas jau-
nas sievietes stāsts, kura bija trīs bērnu mamma, un, pirmajā 
acu uzmetienā, – tīri laba kristiete. Jaunībā viņa aizrāvās ar 
mīlas romānu lasīšanu, „rijot” tos vienu pēc otra. Augot kris-
tiešu ģimenē un esot Dieva priekšā ar zināmu bijības devu, 
lasīšanai viņa izvēlējās daudz maz morāli tīrus darbus, kas 
tieši neuzsvēra intīmās attiecības, bet vadīja brīnišķīgajā 
romantisko jūtu pasaulē, kura ir visai attālināta no reālās, 
patiesās dzīves. 

Apprecoties, šī lasīt mīlētāja, visai ātri vīlās savā iz-
redzētajā, kurš, kā izrādījās, pilnīgi neatbilda viņas literāro 
vīriešu ideālam ar viņu bruņnieciski cienīgo un drosmīgo 
rīcību. Arvien vairāk viļoties savā ģimenes dzīvē, viņa ne-
pārstāja savu dvēseli pildīt ar, tā saucamajiem, kristīga-
jiem romāniem, kur tieši tāpat tika apdziedāta brīnišķīgā 
mīlestība ar tās cildenajām jūtām. Būdama neapmierināta, 
ka jūtu izpausmes no vīra puses nav tik romantiskas, viņa 
sāka uzlūkot brāļus baznīcā, tad kaimiņus un garāmgājē-
jus, domājot par to, kurš no viņiem vislabāk varētu atbilst 
viņas ideālam. 

Jaunavas sapņi par savu bruņinieku, tā arī neīsteno-
jušies dzīvē noveda pie rūgtas vilšanās, kas pārauga sa-
rūgtinājumā. Karsti vēlēdamās sevis izdomāto neparasto 
mīlestību un pārmetot vīram par to, ka viņš to nav spējīgs 
viņai dot, viņa daudzkārt noveda viņu līdz izmisumam. Ne 
par kādu garīgumu un pieaugšanu ticībā, protams, neva-
rēja būt ne runa. Šī, ar neveselīgu barību saindētā dvēsele 
dzīvoja vien nomināla kristieša dzīvi. Vai gan ir jābrīnās, 
ka beigu beigās paņemot visus bērnus, viņa iesniedza lau-
lības šķiršanu un pameta savu vīru, satrauktajiem baznīcas 

121



kalpotājiem paskaidrojot, ka nav viņas spēkos vairs tā dzī-
vot, pārciešot vienu vilšanos pēc otras. Lūk, tā, iesākot ar, 
liekās, nevainīgu aizraušanos, šī nesaprātīgā sieva ar savām 
rokām sagrāva ne tikai savu ģimeni, bet visu turpmāko 
dzīvi viņas vīram un trim bērniem. 

Vēl viens kristietis, kas reiz bija izcēlies ar savu de-
dzīgo kalpošanu tam Kungam, labām Dieva Vārda zināša-
nām un dziļām pārdomām par ticību un dzīves jēgu, ar ko 
bieži dalījās ar saviem draugiem, iegādājās datoru un ķērās 
izpētīt tā iespējas ar domu, ka baznīcā varētu to izmantot 
kādā kalpošanā. Pašam nemanot, viņš tā aizrāvās ar nopirk -
to tehniku, ka katru dienu pavadīja pie tā daudzas stundas. 
Protams, tas drīz aizveda līdz tam, ka Bībeles lasīšanai un 
divvientulībai ar Dievu viņam vairs neatlika laika. Atgrie-
žoties no darba un uz ātru roku kaut ko uzēdot, viņš stei-
dzās pie sava datora un pat dusmojās, ja sieva vai bērni 
traucēja viņa nodarbei, lūdzot tiem veltīt nedaudz uzmanī-
bas. Viņa lūgšanas kļuva steidzīgas un īsas, sapulču ap-
meklēšana zaudēja savu pievilcību, kalpošana draudzē 
kļuva formāla, un drīz viņš vispār pārstāja sludināt. Pagāja 
daži gadi, un neviens viņu vairs nevarēja pazīt. No kris-
tieša, kurš reiz bija citiem kā paraugs un svētība, viņš pār-
tapa garīgā graustā. 

Ticīgu cilvēku vidū var satikt daudzus tādus, kas dzīvo 
un lepojas ar pagātnes svētībām. Ar aizkustinājuma asarām 
acīs viņi stundām var stāstīt par to, ko reiz ir piedzīvojuši, 
kaut no tā laika ir pagājuši daudzi gadi un pat gadu desmiti. 
Atceroties garīgās dedzības laikus un savu pirmo mīlestību 
uz To Kungu, par izciestajām ciešanām, par to, kas bija da-
rīts Dieva godam, viņi pat nepamana, ka tik daudz runā par 
gaišo pagātni tikai tādēļ, ka šīs gaismas viņiem jau sen nav 
tagadnē. Bet Dieva Vārds ne velti saka, ka „ne sākums vai-
nago darbu, bet beigas”, kurš, ak vai, daudziem no viņiem 
neizskatās visai pievilcīgs. Kritika, nosodījums, aprunāšana 
un citu kristiešu nepieņemšana noved viņus pie atsvešinātī-
bas un pašpaaugstināšanās. Iepriekšējos jēdzienos balstītie 
un sastādītie likumi un nolikumi šādus cilvēkus tur atbilstošā 
formā tikai ārēji. Ja ieskatāmies dziļāk, tad viņu patiesais 
122



garīgais stāvoklis bieži ir nevis labāks, bet sliktāks par tiem, 
kurus viņi noniecina. 

Tādiem ir adresēti Tā Kunga vārdi, ko Viņš reiz ir teicis 
itkā dievbijīgajai Efezas draudzei: „Es zinu tavus darbus un 
pūles, tavu pacietību un ka tu nevari panest ļaunus cilvēkus 
un esi pārbaudījis tos, kas saucas par apustuļiem, bet nav, 
un esi atradis tos par melkuļiem. Tev ir pacietība, tu esi grū-
tumu nesis Mana Vārda dēļ un neesi piekusis. Bet Man pret 
tevi ir tas, ka tu esi atstājis savu pirmo mīlestību. Tad nu pār-
domā, no kā tu esi atkritis; atgriezies un dari pirmos darbus. 
Bet, ja ne, tad Es nākšu pie tevis un nostumšu tavu lukturi 
no tās vietas, ja tu neatgriezīsies” (Atkl.gr. 2:2-5). No tā iz-
riet, ka visa mūsu bijusī dedzība un iepriekšējie nopelni Tā 
Kunga priekšā, vēl nav garantija svētlaimībai mūžībā, ja paš -
reizējā staigāšana ir tālu no tā, kāda tā bija agrāk. 

Kaut kas līdzīgs var notikt arī ar tiem, kas nesen ieti-
cējuši. To vidū, kuri ir vērsušies pie Tā Kunga, ir ne ma-
zums tādu cilvēku, kuri, pēc kāda laika, atdziest savā 
mīlestībā un arvien biežāk sāk skatīties atpakaļ, uz iepriek-
šējo dzīvi, atrodot tajā savus jaukumus. Pamazām viļoties 
te vienā, te otrā lietā, kas viņus kristietībā piesaistīja, viņi 
soli pa solim atkāpjas atpakaļ, atstāj visu, ko reiz ir pieņē-
muši. Tādai atkāpei ir ļoti daudz iemeslu, bet galvenās no 
tām ir sekojošas: 

Pirmkārt, kaut viņu sirdsapziņa jau ir atmodusies, sirds 
vēl nav izmainījusies. No vienas puses, viņi trīc bailēs no 
gaidāmās Tiesas, un tādēļ, liekās, patiesi nožēlo savus pa-
darītos grēkus, bet no otras – joprojām ar dvēseli tiecas uz 
iepriekšējo dzīvi. Ar laiku bailes pēc pirmās grēknožēlas 
pazūd, un kopā ar tām arī iemesls, kas rosināja viņus uz at-
griešanos pie Kristus. Viņi vienkārši cenšas nedomāt par 
nāvi un gaidāmo tiesu. Paiet vēl kāds laiks, un tāds cilvēks 
atgriežas pie iepriekšējā dzīves veida. 

Otrs atkāpšanās iemesls ir bailes no cilvēku viedokļa. 
Nevēlēdamies būt apsmiets un nosodīts, jaunatgriestais sāk 
pielāgoties un lavierēt tā, lai būtu savstarpējā sapratne un 
tuvs kontakts gan ar ticīgajiem, gan pasaules cilvēkiem. Pie 
kam, viņš pārliecina sevi un citus, ka daudzi no viņiem ir 

123



viņam svētība, jo pārsteidz ar savu aso prātu un gudrību, 
kā par to ir teikts Svētajos Rakstos: „…jo šīs pasaules bērni 
savās lietās ir gudrāki par gaismas bērniem”(Lk. 16:8). Bez 
tam viņus biedē iespēja, ka dēļ savas ticības uz Kristu, var 
tikt vajāti, un tādēļ, izsverot visus „par” un „pret”, viņi pie 
pirmās izdevības atgriežas pie iepriekšējās, vieglprātīgās 
dzīves. 

Zinot mūsu noslieci ātri zaudēt pirmo mīlestību, Dievs 
ir spiests mūsu dzīvē pieļaut tādas situācijas un apstākļus, 
kuros mums ir īpaši vajadzīga palīdzība no augšienes, kad 
meklējam tuvību ar Viņu, kuram ir vara un spēks. Ciešanas, 
nelaimes un dažādas ligas pamodina mūs no garīgā miega 
un pastiprina tiekšanos pēc Glābēja. Pārdzīvotās vilšanās 
(lai uz ko un kādu tās attiektos) atradina no zemišķajām pie-
saistēm un nesaprātīgas pieķeršanās cilvēkiem, koncentrējot 
skatu uz To Kungu. Pat pilnīga pakrišana un izdarīts grēks, 
kas ir nožēlots, vedina mūs tuvoties Dievam, lai Viņā varam 
atrast mieru un piedošanu. Jebkurš notikums mūsu dzīvē, 
tajā skaitā arī bēdu pilns, kas tuvina mūs Tam Kungam, kļūst 
noderīgs, ja tikai to ieraugam pareizā gaismā. 

Dārgais draugs! 73 psalma 27 pantā ir tādi vārdi: „Jo 
redzi, tie, kas neuzticībā no Tevis atstājas, iet bojā; Tu iz-
deldē tos, kas no Tevis atkāpjas”(Ps. 73:27). Briesmīgas 
ir atsalšanas sekas, vai ne tā? Tādēļ neturpini pārbaudīt 
Dieva pacietību, bet labāk pasteidzies izdarīt visu no tevis 
atkarīgo, lai tiktu ārā no sava garīgā sastinguma. Atjauno 
savas attiecības ar savu Debesu Tēvu un turpini iet uz 
priekšu, pieaugot ticībā un nesot labus augļus. Tev var pa-
līdzēt sekojošais: 

1. Izpēti savu dzīvi. Atrodi tajā to, ko tev vajag nožēlot 
un atnest pie krusta. Atceries tos, pie kuriem vajag aiziet un 
palūgt piedošanu par sāpēm, ko esi viņiem sagādājis. Nevil-
cinies viņiem pateikt „piedod”, jo šāda nepieciešamība jau 
sen ir nobriedusi. 

2. Sāc atkal savu laiku pavadīt studējot Dieva Vārdu un 
iedziļinoties tajā. Tā viņš no jauna kļūs par lukturi dvēselei, 
kura gaismā tu ieraudzīsi, ko vēl tev vajag izlabot. Nebaidies 
iet šajā virzienā, tiekot skaidrībā ar savu dzīvi. Noliec malā 
124



tavu neatliekamo darbu plānu, sarunātās tikšanās un pare-
dzētos pasākumus. Atrodi laiku Bībelei un tad visai drīz 
ieraudzīsi, ka šeit iztērētās stundas sevi attaisnos. Kā pār-
tikas trūkums mūsu organismu noved pie nespēka un 
nāves, tā nepietiekama dvēseles barošana ar Dieva Vārdu, 
noved pie skumjām sekām. Bez Bībeles mēs zaudējam ne 
vien dzīves gudrību, bet arī pašu vēsti par Kristu. Lasot un 
studējot to, mēs līdzināmies pravietim Jeremijam, kurš 
teica: „Cik bieži man atskanēja Tavs Vārds, es to uzņēmu 
kā barību, un tas man bija par svētlaimību un sirds līk-
smību…” (Jer. 15:16). 

3. Nenonieciniet lūgšanu, sevišķi ja Tas Kungs tevi ve-
dina nošķirties un meklēt komunikāciju ar Viņu. Tas nostip-
rina, spārno un piedod spēku mūsu iekšējam cilvēkam 
pārbaudījumos un kārdinājumos, kas mūs ir piemeklējuši. 
Nevēlēšanās lūgt runā par nenopietnu pieeju dzīves garīgajai 
pusei. Kad nav lūgšanu, dvēsele kļūst vāja un panīkst. Lūg-
šanas, kas nav pastāvīgas, centīgas un neatlaidīgas nevar būt 
veiksmīgas. Tajās pieļaujot slinkumu, attaisnojot ar to, ka 
nesaņem atbildes, tas grauj mūsu ticību. Ja Dievam prasīto 
uzreiz nesaņemam, tas vēl neliecina par to, ka Viņš mūs ne-
dzird. Tas, ka Viņš atliek – nav atteikums, bet vien pierādī-
jums tam, ka pagaidām nav vēl pienācis Dieva noliktais 
laiks, lai tas piepildītos. Tas Kungs zina laikus un termiņus. 
Viņam ir galamērķis, un Viņš zina, kad redzamā veidā atklās 
Savu varenību. 

4. Iemācies būt Dievā. Atceries Jēzus vārdus: „…Kas 
Manī paliek un ES viņā, tas nes daudz augļu…” (Jņ. 15:5). 
Bet tas ir garīgās izglītības process. Iemācies klausīties un 
paklausīt. Paklausībai ir liela loma staigāšanā ar To Kungu. 
Bez tās mēs vienkārši nevarēsim Viņam sekot nekrītot un 
neklūpot. Dievs runā uz mums, un ja tu patiesi esi Viņa 
bērns, tad esi Viņam paklausīgs. 

5. Meklē Dieva pilnību. Nevis vakardienas svētību pil-
nību, bet šīs dienas pilnību. Ir labi un viegli runāt par pagāt-
nes svētībām, par to, kas sen ir pagājis, bet mums ir 
vajadzīga Dieva pilnība šodien. Neapmierinies ar formālu, 
virspusēju kristietību. Būdams apmierināts ar to, kas tev ir, 

125



tu nekad netieksies iepazīt kaut ko lielāku. Garīgajā dzīvē 
mums ir jāvēlas nepārtraukti virzīties uz priekšu un dzīvot 
nevis no atmiņām par sen pagājušo, bet ar svētībām, ko pie-
dzīvojam tagad. Kāds labums ir no tā, ka kāds kaut kur pie-
dzīvo lielas lietas ar Dievu, ja ar mani nekas tamlīdzīgs 
nenotiek! Kāda jēga no dzirdēšanas un lasīšanas par kādas 
baznīcas vai valsts atmodu, ja tās nav manā draudzē un manā 
personīgajā sirdī! 

6. Katru reizi, kad ievērojam, ka garīgā dzīve aizplūst 
un iestājas vienaldzība, nekavējoties to apstādini. Kaut kas 
ir nostājies starp tevi un Dievu, tādēļ ir nepieciešams stei-
dzīgi aizvākt šo šķērsli, kas traucē tev skatienu turēt pavērstu 
uz To Kungu. Baidies samierināties ar savu garīgā panīkuma 
stāvokli un sargies no vārdiem „nav iespējams”. Atceries, 
ka viss kļūs iespējams, ja pacelsi savu skatu uz Kristu. Ja 
tavā dzīvē ir kaut kas tāds, ko tu esi izdarījis vai nevari iz-
mainīt, tad tieši ar to arī vajag vērsties pie Dieva, Kurš ir 
spējīgs paveikt neiespējamo. Atsalis pret Dievu – nebaidies 
to atzīt. Steidzies pie Debesu Tēva ar savu nožēlu. Nav sva-
rīgi, cik tālu tu no Viņa esi aizgājis. Atceries, ka Viņš tevi 
gaida un atrodas vienas lūgšanas attālumā. 

7. Kristietim ļoti svarīga ir izturība un spēja paciest. 
Vienmēr un visā – paisumos un bēgumos, pacēlumos un 
kritienos, uzvarās un sakāvēs – centies par to neaizmirst. 
Daudzi ir pagriezušies atpakaļ tikai tamdēļ, ka nevēlējās 
ciest un gaidīt. Nesaņemot lūgto vai vēlamo, nesteidzies 
visam atmest ar roku un krist izmisumā, uzskatot ka viss ir 
veltīgi. Dievam ir Savs plāns, kas var nesakrist ar tavējo, 
taču tas vēl neliecina, ka Viņš tevi ir pametis. Esi pacietīgs 
un turpini meklēt Viņa vaigu. Atnāks stunda, kad tev kļūs 
skaidra Viņa griba. 

8. Nekad neatstāj bez ievērības tavas iekšējās dzīves 
šķelšanos. Sargies no garīgas vienaldzības, pirmās mīlestī-
bas zaudēšanas un dedzības pēc Dieva, zaudējot to draugu 
vai apstākļu ietekmē! Sargies no visa, kas var nošķirt tevi 
no Kristus un ieraudzīt sevi atdalītu no Viņa! Patiesam Dieva 
bērnam nav nekā svarīgāka par pareizu garīgo dzīvi un 
pastāvīgumu. 
126



Lasot Bībeli un iedziļinoties Israēla vēsturē, atkal un 
atkal ieraugi to faktu, ka Dievs ne reizi vien karoja pret Savu 
izredzēto israēliešu tautu. Piemēram, Soģu grāmatā 2:15 ir 
teikts: „Un visur, kur tie izgāja cīņās, Tā Kunga roka bija 
pret viņiem uz ļaunu vien... un Viņš tos noveda lielās bēdās”. 
Šis šķietamais paradokss ir skaidrojams ar to, ka Israēls atkal 
un atkal pārkāpa noslēgto derību un Dieva baušļus, stipri 
pieķeroties neīstiem dieviem. 

Mūsdienās notiek tas pats. Ja kristiešu sirdis attālinās 
no Tā Kunga, Viņš sāk ar tiem karot, lai atgrieztu tos atpakaļ 
pie Sevis. Kaut kas līdzīgs notiek ar katru no mums. Ja tu 
vai es kļūstam pašpārliecināti un lepni, ja lūgšanas un Dieva 
Vārda lasīšana mums sāk likties tukša laika tērēšana, Dievs 
sper soli uz priekšu un ņem iniciatīvu Savās rokās. Un šī 
Viņa kauja nenotiek uz ļaunu, bet mūsu labumam. Tādā 
veidā Viņš mums dod izgaršot zaudējuma rūgtumu, atsaluma 
pret Viņu, garīgās atkāpšanās sāpes. Šādos brīžos mēs esam 
spējīgi ātrāk saprast Viņa vārdus: „…Griezieties atpakaļ pie 
Manis no visas savas sirds ar gavēšanu, asarām, nožēlām un 
sērām! Saplosiet savas sirdis un ne savas drēbes un atgrie-
zieties pie Tā Kunga, sava Dieva! Jo Viņš ir žēlīgs, līdzcie-
tīgs un lēnprātīgs, Viņam bezgalīgi laba sirds, un Viņam 
paliks jūsu žēl jums uzliktā soda dēļ. Kas zina, Viņam varbūt 
atkal tiešām kļūs jūsu žēl un Viņš parādīs jums vispirms 
Savas žēlastības svētību…” (Joēla 2:12-14). Nekad neaiz-
mirsīsim, ka Dievs mūs soda nevis Savās dusmās, bet mī-
lestībā, tādēļ nevajag gaidīt, kad Viņš pieteiks mums karu, 
bet labāk vērsties pie Viņa cik vien ātri iespējams, lūdzot 
piedošanu un palīdzību. Mūs mīlot, Debesu Tēvs neatļaus 
manai un tavai dvēselei ilgi atrasties bēdīgā stāvoklī. 

Pieaugot garīgajā dzīvē, arvien vairāk pārliecinies 
par to, ka pats galvenais, kas mums ir vajadzīgs – tas ir 
Dievs. Tuvoties Viņam – nozīmē pieaugt mīlestībā pret 
Viņu un Viņu iepazīt, lai reiz kopā ar psalmu dziedātāju 
izsauktos: „Bet pie Tevis es palieku vienumēr, Tu mani 
turi pie manas labās rokas, Tu mani vadi pēc Sava prāta 
un beidzot mani uzņemsi godībā. Kad Tu esi mans, tad 
man nevajag ne debess, ne zemes! Jebšu man arī pamirtu 

127



miesa un sirds, taču Tu, Dievs, esi mans patvērums un 
mana daļa mūžīgi!” (Ps. 73:23-26). 

Dārgie draugi, mums ir jātiecas uz augšu. Un ne tādēļ, 
ka esam kas īpašs, bet tādēļ, ka Dievs mūs ir aicinājis svē-
tumam, Savā brīnišķīgajā gaismā. Tad nu bīsimies mierīgi 
noskatīties uz to, ka garīgi nepieaugam. Pamanot apstāšanos 
savā virzībā uz priekšu, nevilcināsimies, cerībā ka stāvoklis 
ar laiku pats kaut kā uzlabosies. Neatlieciet uz rītu to, ko ir 
jāizdara tieši šodien. Dieva laiks – ir nevis vēlāk, bet tagad. 
Sajūtot pamudinājumu uz lūgšanu un grēknožēlu Dieva 
priekšā, nevilcinieties, jo šis brīdis un šī vēlēšanās pāries, 
bet jūs tā arī neizdarīsiet to, kas šobrīd priekš jums ir pats 
svarīgākais. Atcerieties Tā Kunga vārdus: „Piesauc Mani, 
tad Es tevi uzklausīšu un tev atklāšu lielas un brīnišķas lietas, 
kas tev nebija zināmas” (Jer. 33:3). Ieklausieties tajos, jo 
tagad tie skan ne kādam citam, bet tieši jums.

128



7. Nodaļa 
 

Kad debesis klusē 
 
Sakiet, draugi, vai jums ir kādreiz gadījies redzēt kā zī-

dainis „sarunājas” ar savu mammu? Kad viņa ir līdzās un 
runā viņam maigus vārdus, viņš smaida, gulgo, priekā un 
apmierinājumā vicina kājiņas, stiepj viņai pretī savas roci-
ņas, un smieklīgi kustina lūpiņas, itkā gribētu ko pateikt. Bet 
ja mammas ilgi nav, mazulis sāk kļūt nemierīgs, šņukst, tā 
itkā ar to vēlētos viņu pasaukt, bet, kad viņa nenāk, no sā-
kuma bikli, bet tad arvien skaļāk un skaļāk sāk raudāt. 

Līdzīgi uzvedas arī mūsu dvēsele, kurā visa Visuma Ra-
dītājs reiz iedvesa Savu Garu, dodot viņai dzīvību. Ja viņa 
ilgu laiku nedzird tai tik vēlamo Radītāja balsi, tad sāk nī-
kuļot, vaidēt, mocīties un, beigu beigās, rūgti raudāt. Pie tam 
mēs ne vienmēr esam spējīgi novērtēt savu stāvokli un, mo-
koties, nodarbinām sevi ar vienu jautājumu: „Kā man pie-
trūkst? Kas ar mani notiek? Kā izmainīt šo stāvokli, kas 
mani tā nomoka?”. Šāds stāvoklis mēdz būt cilvēkiem, kad 
viņi lūdz, gribēdami uzzināt Dieva gribu, vai gaida atbildi 
no Tā Kunga par vienu vai kādu citu viņiem aktuālu jautā-
jumu, bet debesis, it kā slēgtas viņiem, klusē. Iemeslu tam 
ir ļoti daudz, tādēļ pamēģināsim tikt skaidrībā kaut par da-
žiem no tiem. 

Galvenais un visizplatītākais iemesls šādam stāvoklim 
ir, ka Dieva bērns nespēj uztvert Debesu Tēva balsi. Dvē-
seļu aprūpes sarunās daži ticīgie, baidīdamies saņemt pa-
domu, kas viņiem var izrādīties neizpildāms, apjukumā 
jautā: „Ko nozīmē dzirdēt Tā Kunga balsi un kādā veidā tas 
notiek?”. Šāda neinformētība parasti ir saistīta ar gados un 
desmitgadēs izveidojušos nepareizu pieeju šim jautājumam, 
kā arī ar jēdzieniem, ko nosaka tā vai cita kristīgā konfesija, 
– no pārmērīgas aizraušanās ar visāda veida vadībām, līdz 
pilnīgai tādas iespējas noliegšanai. Kad cilvēks nāk pie 
Dieva, tas notiek augstākā mērā vienkāršā ceļā – dzirdot un 
ticot Dieva Vārdam, kas ierakstīts Bībeles lappusēs, bet tad, 
kad viņš sāk To Kungu iepazīt visā Viņa dziļumā, tad saprot, 

129



ka sadzirdēt Viņa balsi kaut kādā konkrētā situācijā, mēdz 
būt visai sarežģīti. 

Nekad neaizmirsīšu dažu lasītāju reakciju, pēc tam, 
kad iznāca grāmata „Meklējumu ceļā”, kur es aprakstīju 
dažus gadījumus, kad ar miesīgām ausīm dzirdēju Dieva 
balsi. Viens no lasītājiem, no simtiem kilometru liela at-
tāluma, atbrauca, lai personīgi aprunātos, citi zvanīja pa 
telefonu vai rakstīja, trešie satiekoties sašutuši teica: „Kā 
Jūs izlēmāt pastāstīt par to, ka itkā dzirdējāt skaidru Tā 
Kunga balsi, Kurš Jums kaut ko teica?! Kādēļ Jūs esat pār-
liecināta, ka tas patiešām bija Dievs? Mums, piemēram, 
tas liekās ļoti aizdomīgi. No kurienes Jums tāda vadība? 
Kas Jūs – Ābrahams vai, ar kuru kādreiz runāja Dievs?! 
Par ko jūs sevi uzskatāt? Tā taču ir tīrā zaimošana – kaut 
ko tādu apgalvot! Taču, Jūs var saprast. Jo Jūs taču esat 
no Vasarsvētku draudzes, kuriem šāda maldīšanās ir ļoti 
raksturīga...”. 

Tiesa, atradās arī citi ticīgie, kuri satiekoties sajūsmināti 
izsaucās: „Slava Tam Kungam, ka Viņš deva tev vīrišķību 
vienkārši un patiesi izstāstīt to, ko tu piedzīvoji! Tas ir tik 
līdzīgi tam, ko kādreiz ne reizi vien dzirdēju arī es. Debesu 
Tēvs vairākas reizes tādā pat veidā vērsās pie manis ar balsi, 
ko es uztvēru ar ausīm, brīdinot par gaidāmām briesmām. 
Es jau tikai tādēļ izglābos no nāves, ka toreiz ņēmu vērā 
Viņa brīdinājumu!”. 

Interesanti, ka tādas lietas stāstīja ne Vasarsvētku vai 
harizmātisko draudžu pārstāvji, kuri, patiesi, mēdz pār-
lieku aizrauties ar vadību no augšienes, bet baptistu, lute-
rāņu, metodistu un citu kristīgo baznīcu, kur pret tādām 
parādībām izturas ar piesardzību vai vispār noliedz. Uz 
manu jautājumu vai viņi par saviem pārdzīvojumiem ir 
stāstījuši citiem, viņi parasti nedaudz izbijušies atbildēja: 
„Nē, ko tu, protams ka nē! Pie mums ko tādu neatzīst, pa-
reizāk būtu teikt, pat nepieļauj. No katedras māca, ka 
laiks, kad cilvēki tika Dieva balss vadīti, ir sen pagājis, – 
beidzoties pirmapustuliskās baznīcas laikam, un ka tagad 
Tas Kungs pie cilvēkiem vēršas tikai no Svēto Rakstu lap-
pusēm. Bet viss pārējais – ir aizdomīgs un nav uzticības 
130



cienīgs. Tādēļ es daudzus gadus klusēju par piedzīvoto, 
kaut man nav ne mazāko šaubu, ka ar mani runāja tieši 
Dievs”. 

Vai jums ir pazīstami šādi izteikumi, draugi? Gandrīz 
nešaubos, ka jā. Jautājums par Dieva balss dzirdēšanu ir tik-
pat neviennozīmīgs un pastāvīgi diskutējams, kā, piemēram, 
dilemma attiecībā uz pazīmēm, kas liecina par Svētā Gara 
klātbūtni cilvēkā un Viņa izpausmēm kristietības praktiskajā 
dzīvē. Gan vienā, gan otrā gadījumā, kā tas, diemžēl, bieži 
mēdz būt, ticīgie krīt te vienā, te otrā galējībā. 

Pieskaroties tieši Dieva balss tēmai, vieni ticīgie uz-
skata, ka nav iespējams dzirdēt Dievu, jo mēs esam pārāk 
grēcīgi, lai Viņš vērstos pie mums personīgi. Citi, savukārt, 
tieši otrādi, tikai par to vien runā. No viņu lūpām, burtiski 
neatkāpjas vārdi: „Dievs man teica... Dievs deva man sa-
prast... Dievs man to parādīja sapnī, redzējumā, īpašas ap-
skaidrības veidā..” un tā tālāk. Pat tur, kur, liekās, pietiktu, 
ja izmantotu mums Dieva doto veselo saprātu, šie cilvēki 
gaida pārdabiskas atklāsmes. Pēdējo vidū ir arī tie, kuri aiz-
iet pārāk tālu, apgalvojot, ka komunicē ar Dievu, kad to grib, 
itkā tas būtu atkarīgs tikai no viņu vēlēšanās, nevis no Viņa 
augstākās gribas. Brīžiem ir jābrīnās par to familiaritāti un 
sava veida atraisītību, ar kādu daži kristieši ir pieraduši tu-
voties Tam Kungam. Pārlieku liela aizraušanās ar balsīm, 
cilvēkus padara no tām atkarīgus, atņemot skaidru un pat-
stāvīgu domāšanu. Rodas iespaids, ka šādas galējības īpaši 
raksturīgas ir pēdējo laiku kristiešiem. 

Šajā sakarā rodas jautājums, vai pieejā šim jautāju-
mam ir kāds „zelta vidusceļš”? Jo, esot Dieva bērniem, 
mums patiesi ir nepieciešama kontaktēšanās ar Debesu 
Tēvu. Vai gan neizskatītos dīvainas tādas tēva un viņa 
bērna attiecības, kur bērns tikai runā un runā, stāsta savas 
problēmas, raizes un pārdzīvojumus, bet atbildē nedzird ne 
vārda? Vai, ja tētis redz, ka viņa dēlam vai meitai draud 
briesmas, bet tomēr klusē? 

Spriežot cilvēcīgi, tas ir neiedomājami, vai vismaz ciet-
sirdīgi. Bet mūsu Debesu Tēvs, katru dienu izrādot mums 
uzmanību, taču ir mīlošs un žēlastības pilns! Dvēsele, kas 

131



piedzimusi no augšienes, raud, ja tai nav komunikācijas ar 
To, Kurš viņu ir radījis. Ticīgo cilvēku, kuri vēršas pēc dvē-
seļu aprūpes palīdzības, sāpju un rūgtu nopūtu pilnie stāsti, 
kuriem nav personīgu kontaktu ar savu Glābēju, daiļrunīgi 
izteic to, cik svarīgs un aktuāls garīgajā dzīvē un dvēseļu ap-
rūpes praksē ir šis jautājums. 

No debesu augstumiem nākošā Dieva balss vienos izsauc 
prieku un sajūsmu, bet citos, – milzīgu bijību, bet trešajiem – 
paniskas bailes. Par pēdējās reakcijas piemēru var kļūt israē-
liešu tautas uzvedība, kas, baidīdamās no tiešas komunikācijas 
ar To Kungu, lūdza Mozu runāt ar Viņu divatā, bet pēc tam 
dzirdēto pateikt viņiem. 2.Mozus grāmatā 20:19 lasām: „Un 
ļaudis sacīja Mozum: „Runā tu uz mums, mēs tev klausīsim, 
bet lai Dievs nerunā uz mums, citādi mēs mirsim”. 

Pārsteidzoši, ka kopš tā laika ir pagājuši gadsimti, bet 
cilvēki nav mainījušies. Un tagad tie, kuri sevi sauc par 
Dieva tautu, uzskata par labāku nevis klausīt Pašu Dievu, 
bet Viņa kalpotājus. Kristieši mīl labas svētrunas un aiz-
raujošas liecības, bet netiecas uz to, lai ar viņiem runātu 
Pats Dievs. Kādēļ mēs baidāmies Viņu izdzirdēt? Vai ne 
tādēļ, ka zinām, ka tādā gadījumā mums būs jāpieņem lē-
mums – vai paklausīt, vai nepaklausīt tam, ko Viņš mums 
saka. Kalpotāja balss nekādus pienākumus neuzliek, bet 
Dieva balss pavēl. Un tad neatliek nekas cits, kā – vai nu 
izpildīt, vai pretoties. 

Senos laikos Dieva vīri dzirdēja skaidru Tā Kunga 
balsi, saprata Viņu un izpildīja visu, kas tika pavēlēts, ne-
šauboties par to, ka ar viņiem ir runājis Pats Dievs. Vēl 
pirms plūdiem Noa sadzirdēja balsi no debesīm, kas pa-
vēlēja būvēt šķirstu, kurā izglābās viņš un viņa ģimene. 
Pie Mozus, ar dzirdamu balsi, pirmo reizi Dievs vērsās no 
degošā ērkšķu krūma un pēc tam vēl vairākkārtīgi visas 
viņa kalpošanas laikā. Jozua vadīja israēliešu tautu Dieva 
balss virzīts. Cietējs Ījabs arī varēja dzirdēt Visuma Radī-
tāja balsi, kas bija vērsta uz viņu. Ābrahamam ar balsi tika 
pavēlēts iziet no viņa senču zemes un virzīties nezināmajā, 
pakļaujoties Visuaugstā gribai, Kuram priekš viņa bija 
Savs plāns. 
132



Bez visa šī, Bībelē ir daudz citu piemēru, kad Dieva 
bērni dzirdēja Tā Kunga balsi. Sākot ar Samuēlu, kuru Dievs 
trīs reizes sauca vārdā, arī vēlāk dzīvojošie pravieši ar savām 
miesīgajām ausīm uzņēma vārdus, kas atnāca pie viņiem no 
debesīm, un nodeva tos tālāk cilvēkiem. Ēlija, Jesaja, Ecē-
hiēls, Jeremija, Daniēls, Amoss un citi Vecās Derības Dieva 
sūtņi, kā arī mums zināmie Jaunās Derības apustuļi un Kris-
tus mācekļi, kuri dzirdēja Tā Kunga balsi un Tam paklausīja, 
ir spilgts apstiprinājums tam, ka Dievs var un grib Sevi at-
klāt Saviem bērniem. Un Viņš sagaida no viņiem nekavējošu 
bezierunu pakļaušanos. 

Lai paskaidrotu šo domu paņemsim, piemēram, vienu 
cilvēku no Apustuļu darbu grāmatas, kura vārds Filips. Tā 
Kunga balss viņam atskanēja varenās garīgās atmodas 
laikā Jeruzālemē, kas sākās pēc vasarsvētku dienas, pašā 
tās karstumā, un par ko Svētie Raksti saka tā: „Tā Kunga 
eņģelis sacīja Filipam: „Celies un ej uz dienvidus pusi pa 
ceļu, kas no Jeruzālemes ved uz Gazu; tas ir tuksneša ceļš.” 
Un cēlies viņš gāja. Un, lūk, kāds etiopietis, etiopu ķēni-
ņienes Kandakes dižciltīgs galminieks, kas pārzināja visas 
viņas mantnīcas, bija nācis uz Jeruzālemi Dievu pielūgt” 
(Ap.d. 8:26-27). 

Nav šaubu par to, ka tajās dienās Jeruzālemē notika 
daudz dievkalpojumu, kuros cilvēki nožēloja grēkus, slavēja 
Dievu un pateicās Viņam par notikušo. Un, lūk, šajā burzmā 
un aizņemtībā Dievs atnāk pie Filipa un saka, lai viņš iet uz 
ceļu, kas atrodas sausā un tuksnešainā vietā. Zīmīgi, ka šis 
Tā Kunga kalps neuzdod nekādus precizējošus jautājumus, 
nešaubās vai dzirdējis tieši Dieva balsi, bet tūlīt pamet savu 
atrašanās vietu notikumu vidū un iet viņam norādītajā vir-
zienā, neprātojot – kādēļ gan viņam tur vajadzētu būt. 

Nonākot uz ceļa, kas ved uz Gazu, viņš redz einuhu, 
Etiopijas ķēniņienes Kandakes galminieku, kurš sēdēdams 
ratos, lasa pravieša Jesajas grāmatu. Dieva Gars pavēl Fili-
pam pieiet viņam klāt un uzsākt sarunu, ko viņš uzreiz arī 
izpilda. Viņu nemulsina ne izskats, ne dižciltība, ne satiktā 
ceļinieka stāvoklis. Viņš , kā iepriekš, neuzdod jautājumus, 
bet ar pilnu pārliecību, ka tiek Dieva balss vadīts, tuvojas 

133



ratiem, dzird uzaicinājumu, un tajos iekāpis, jautā: „Vai tu 
arī saproti, ko tu lasi?”. Tā viņu starpā izveidojas saruna. 
Gala rezultātā Filips pieved etiopieti Kristum, tad apstājas 
pie kāda ūdens un viņu pagremdē. Maz ticams, ka tas viss 
varētu notikt, ja viņš nebūtu sadzirdējis balsi, kas pie viņa 
atnāca no debesīm. 

Lasot par līdzīgiem Dieva vīriem, var teikt, ka tie 
laiki ir sen pagājuši, un tagad Dievs vairs tā nerunā, jo 
ir devis mums Bībeli, kurā ir uzrakstīts viss nepiecieša-
mais. Protams, nav nekādu šaubu, ka Svētie Raksti mums 
ir galvenais un neapstrīdams Dieva patiesības rupors. Tas 
Kungs patiesi tagad visbiežāk runā tieši caur Savu Svēto 
Vārdu – Bībeli. Tā ir bijusi un paliek galvenais Dieva 
pamācību, norādījumu un pamudinājumu avots, tas ir – 
no viņas lappusēm uz mums vērstā Tā Kunga balss. Ne 
velti, taču, Jāņa evaņģēlijs sākas ar vārdiem: „Iesākumā 
bija Vārds, un Vārds bija pie Dieva, un Vārds bija Dievs” 
(Jņ. 1:1). Taču, arī mūsu dienās ir gadījumi, kad Debesu 
Tēvs pie Saviem īsteniem, uzticamiem un meklējošiem 
bērniem vēršas īpašā un reizēm pat visai negaidītā veidā 
priekš viņiem, kam kā apstiprinājums var kalpot šis tra-
ģiskais notikums. 

Vairākus gadus atpakaļ Baltijas jūrā notika katastrofa. 
Kārtējā reisa laikā milzīga prāmja aizmugurējā lūka nezi-
nāmu iemeslu dēļ atvērās, un ūdens, ieplūdis tilpnē, veda 
pie ātras kuģa grimšanas. Šī nelaime notika dziļā naktī, kad 
visi, izņemot kuģa apkalpi, saldi gulēja. Pasažieru vidū at-
radās viens dziļi ticīgs jauneklis, kurš arī mierīgi gulēja 
savā kajītē. Pēkšņi viņu pamodināja kāds viegls pieskā-
riens. Satrūcies, viņš atvēra acis, bet nevienu neredzot iz-
dzirda skaidru balsi: „Kuģis grimst jūras dzelmē. Skrien 
uz klāju, meties jūrā un peldi prom no tā, cik tālu vien vari, 
citādi iesi bojā”. 

Varat iedomāties tādu situāciju, draugi? Kas būtu, ja 
kas tāds būtu noticis ar jums? Nakts vidū jūs pamodina 
balss un dod tādu norādījumu. Laika pārdomām nav. At-
miņā nenāk neviens Svēto Rakstu vārds. Vai jūs būtu pa-
klausījis šai balsij, vai turpinātu gulēt gultā, domājot par to, 
134



ko gan tas varētu nozīmēt? Diemžēl, tieši tā viss arī izskatī-
tos, ja jūs nekad iepriekš nebūtu dzirdējuši Dieva balsi. 

Par laimi, jaunais kristietis jau bija ar to pazīstams, tādēļ 
nekavējoties izpildīja to, kas viņam tika pavēlēts. Izskrējis 
uz klāja un pārlecis pāri bortam, viņš ieraudzīja, ka kuģis 
jau līdz pusei ir iegrimis ūdenī. No visa sava spēka jaunietis 
peldēja prom no kuģa, cenšoties tikt cik iespējams tālu. 
Vēlāk noskaidrojās, ka tieši tas izglāba viņam dzīvību, jo, 
kuģis, kas bija uztvēris „SOS” signālu un steidzies palīgā, 
viņu vienu no pirmajiem izvilka ārā no aukstā ūdens. Lielu 
daļu citu peldētāju, kuri bija metušies pāri bortam pēc viņa, 
ūdens virpulis, kas izveidojās pēc kuģa pazušanas zem 
ūdens, ievilka tos jūras dzelmē. 

Ir jāatzīst, ka ar skaidri sadzirdamu balsi, ko uztver cil-
vēka auss, kā tas bija ar Mozu, Ābrahamu, Samuēlu, Filipu 
un tikko pieminēto jaunekli, Dievs, patiešām, runā visai reti. 
Parasti mēdz būt tā, ka Viņa balsi var noturēt par kaut ko 
citu, un mēs uzdodam sev jautājumu, vai tas tiešām bija 
Dievs? Tomēr, Tam Kungam ir daudz veidu, kā ar mums ko-
municēt, tādā veidā atklājot Savu gribu. Piemēram, Viņš var 
ar mums runāt caur spiedīgiem apstākļiem, dažāda veida 
grūtībām, līdzīgi kā bija ar pravieti Jesaju, kurš to izteica ar 
šādiem vārdiem: „Jo tā Tas Kungs man sacīja, kad Viņa roka 
mani vadīja un Viņš man lika nestaigāt šās tautas ceļus...” 
(Jes. 8:11). 

Viens ticīgs brālis, kura sieva pēkšņi nomira, dvēseles 
aprūpes sarunā ar asarām acīs stāstīja: „Ir rūgti atzīt, bet 
es viņu novērtēju tikai tad, kad viņa no manis aizgāja uz 
visiem laikiem. Cik bieži es biju netaisns, rupjš un pat ne-
žēlīgs, apejoties ar viņu kā ar savu īpašumu. Visas viņas 
rūpes un aprūpi, es pieņēmu kā pašu par sevi saprotamu 
un pienākošos. Viņas dvēseles vajadzībām un problēmām 
man nekad nebija laika. Ar iekšējo balsi, kas skanēja manā 
dvēselē, Tas Kungs ne reizi vien mani atmaskoja par ne-
pareizu attieksmi pret viņu, bet es neko tajā neizmainīju. 
No Bībeles es atcerējos vien tos pantus, kas runāja par sie-
vas paklausību, un mājās par galveno uzskatīju tikai sevi. 
Tagad, pēc 27 kopdzīves gadiem, kad viņa nomira, es beidzot 

135



sapratu, kādu dārgumu esmu zaudējis. Kādreiz es viņu pa-
zemoju, uzskatot par dumju un aprobežotu, bet tagad – ne-
saprātīgs, bezpalīdzīgs un saprast nespējīgs jūtos es pats. 
Izrādās, visa mūsu ģimenes dzīvē griezās ap viņu, nevis 
ap mani, kā es to biju iedomājies. Bet kādēļ tikai šie sma-
gie apstākļi varēja atvērt manas garīgās acis?! Kur tās man 
bija iepriekš, kad viņa vēl bija dzīva?! Jā... Tas Kungs ir 
taisnīgs. Es biju kurls pret savas sirdsapziņas balsi, tādēļ 
Viņam nācās uz mani runāt caur sērām. Tagad es sevi no-
sodu par cietsirdību, tikai šī novēlotā nožēla man nedod 
atvieglojumu”. 

Zieds, koks, Dieva kalps arī var mums izteikt to, ko 
mums vēlās pateikt Dievs. Kāda vecāka, ticīga sieviete, ap-
bedījot vīru, krita tādā izmisumā, ka brīžiem domāja pat par 
pašnāvību. Viņa nevarēja saprast savu draudzeni, kura bija 
pirms dažiem gadiem kļuvusi atraitne, bet turpināja dzīvot 
pilnvērtīgu dzīvi, paliekot dedzīga kristiete, kura deg savam 
Kungam. Nelaimīgā ilgi sauca uz Dievu, lūdzot atklāt, kādēļ 
Viņš ir tā izturējies pret viņu, bet debesis klusēja. Viņai likās, 
ka Debesu Tēvs ir no viņas novērsies. 

Vienā tādā dienā, kad sieviete īpaši asi izjuta savu 
vientulību, viņai nez kādēļ, pēkšņi radās vēlme aiziet uz 
mājas tuvumā esošo mežu. Ieejot tajā viņa izbrīnā apstā-
jās. Tieši viņai priekšā zemē gulēja koks, ko iepriekšējā 
naktī stiprs vējš bija nogāzis. Ielauzts zināmā augstumā 
no zemes, tas izskatījās kroplīgi un nožēlojami. Tam ap-
kārt bija citi koki, kuriem vētra neko nebija nodarījusi. 
Būdami tādos pat apstākļos kā nolauztais, tie, tomēr va-
rēja pastāvēt. 

Noliecoties pie lūzuma vietas, kristiete pamanīja, ka 
tieši tajā vietā koksne bija sapuvusi. Šajā mirklī viņā uz-
plaiksnīja doma: „Lūk, tā izskaties arī tu. Tavs galvenais 
balsts dzīvē bija vīrs, nevis Dievs. Tu paļāvies uz cilvēku, 
un tas kļuva par tārpu grauzumu tavā ticības stumbrā. 
Tieši šajā vājajā vietā tevi salauza dzīves vētra. Tava ticī-
bas māsa, kura tevī izsauca izbrīnu, savas saknes izplēta 
mūžīgos pamatos, kas ir Tas Kungs, tādēļ dzīves viesulis 
nevarēja viņai kaitēt”. Tā vētras nolauztais koks kļuva par 
136



Dieva balsi šai raudošai dvēselei, lejot gaismu uz viņas 
garīgo stāvokli, kam iemesls bija pārdzīvotās bēdas. 

Mēdz būt gadījumi, ka Tas Kungs lieto kādu kristieti 
kā Savu trauku, lai kādai citai dvēselei norādītu ceļu uz 
grēknožēlu, šķīstīšanos un glābšanu. Tas notiek tad, kad 
Svētā Gara mudināts, ticīgais, vērsīsies pie kāda ar jautā-
jumu par ticību Dievam, dzīves jēgu vai vienkārši ar īsu savu 
liecību. Pie kam, runātājs pats var neapzināties, ka tiek 
Dieva balss virzīts, taču sekojošie augļi paši norāda uz 
Avotu. Kaut kas līdzīgs ir aprakstīts Apustuļu darbos, kad 
Pēteris un Kornēlijs satikās pateicoties Svētā Gara vadībai 
(skat. Ap.d. 10:19-48). 

Bieži Dievs cilvēka dvēseli aizsniedz caur sirds-
apziņu, apstādinot, atmaskojot un pārliecinot. Un ja viņš 
tajā ieklausās, tad dod Tam Kungam iespēju audzināt, 
mainīt un labot to, kas Viņam tajā cilvēkā ir nepatīkams. 
Sirdsapziņa ir līdzīga luksofora sarkanajam signālam, kas 
iedegās tajā brīdī, kad dvēsele tiek kārdināta, vai mūsu 
dzīvē kaut kas nav kārtībā. 

Bet visbiežāk uz Savu bērnu sirdīm Dievs runā ar no-
teiktiem Svēto Rakstu pantiem un Rakstu vietām konkrētās 
mūsu dzīves situācijās, padarot tos tik dzīvus un iedarbīgus, 
ka dvēsele bez jebkādām šaubām to pieņem par atbildi no 
debesīm. Pie kādas patiesas kristietes, kura vēlējās piepildīt 
Dieva gribu it visā, atnāca ciemos viņas ticības māsa. Šī ap-
meklētāja jau daudzus gadus bija pārliecināta, ka visdrīzākā 
laikā Dievs izvedīs Savu Izredzēto tautu noteiktā zemes 
vietā, lai izglābtu viņus no gaidāmām bēdām. „Tieši no tu-
rienes, – viņa pārliecināja savu sarunu biedreni, – notiks baz-
nīcas paraušana, tādēļ lūdz Dievam skaidrību, tieši uz 
kurieni tev ir jāpārceļas”. 

Par nožēlu, šajos pēdējos laikos, šāda veida maldīša-
nās ir sastopamas arvien vairāk un biežāk. Dažādu atklās-
mju vadīti, kristieši pārceļas no pilsētas uz pilsētu, no 
valsts uz valsti, vai gadiem ilgi dzīvo kaut kādu personīgi 
saņemto atklāsmju piepildījuma gaidīšanā, pilnīgi aizmir-
stot Jēzus brīdinošos vārdus: „Ja tad kas jums sacīs: redzi, 
še ir Kristus vai tur, – tad neticiet. Jo uzstāsies viltus kristi 

137



un viltus pravieši un darīs lielas zīmes un brīnumus, lai 
pieviltu, ja iespējams, arī izredzētos. Redzi, Es jums to 
esmu teicis jau iepriekš. Tāpēc, kad tie jums sacīs: redzi, 
Viņš ir tuksnesī, – tad neizeita ārā; redzi, Viņš ir kamba-
ros, – tad neticiet. Jo, kā zibens izšaujas no rīta puses un 
atspīd līdz vakara pusei, tā būs arī Cilvēka Dēla atnāk-
šana” (Mt. 24:23-27). 

Uzklausījusi savu ticības māsu, kristiete ļoti satrau-
cās, skumstot par to, ka viņai nav tādu atklāsmju, bet citi 
ticīgie tiek Dieva balss vadīti. Lūgšanā viņa lūdza Debesu 
Tēvu arī viņai atbildēt tā, kā Viņš vēlas. Nākamajā rītā, 
kad viņa atvēra Bībeli, viņas skatiens pievērsās vārdiem, 
ko Dievs caur pravieti Jesaju saka: „Jo tā saka Dievs Tas 
Kungs, Israēla Svētais: „Atgriežoties un paliekot mierā, 
jūs taptu izglābti, mierā un paļāvībā jūs atrastu spēku, bet 
jūs negribat!” Jūs sakāt: „Nē! Mēs tad jau drīzāk dosimies 
projām ar zirgiem!” Nu tad skrieniet arī! „Ar ātriem zir-
giem mēs jāsim!” Nu tad jūsu vajātāji arī lai būtu tādi ātr -
skrējēji! Tūkstotis jūsējo bēgs no viena vienīga vīra kara 
sauciena, un no piecu vīru kara sauciena jūs bēgsit visi, 
kamēr jūs paliksit pāri tikai kā ceļa stabs kalna galā un kā 
karogs pakalnā. Tādēļ Tas Kungs gaida, lai jums parādītu 
žēlastību, tādēļ Viņš pošas, lai jums būtu žēlīgs, jo Tas 
Kungs ir taisnīgas tiesas Dievs; svētīgs, kas paļaujas uz 
Viņu” (Jes. 30:15-18). Lūk tā, lietojot konkrētus Svēto 
Rakstu pantus, Tas Kungs vienkārši un skaidri atbildēja 
Savai meklējošai meitai. 

Jāņa evaņģēlijā ir Jēzus vārdi, ko zina katrs ticīgais, un 
kas mums ir ne tikai salīdzinājums, bet arī garīgs piemērs, 
kam savā kristīgajā dzīvē mums ir jāseko: „Patiesi, patiesi 
Es jums saku: kas neiet pa durvīm avju kūtī, bet citur kāpj 
iekšā, ir zaglis un laupītājs. Bet, kas ieiet pa durvīm, ir avju 
gans. Viņam durvju sargs atver, un avis klausa viņa balsij, 
un viņš savas avis sauc vārdā un izved tās ārā. Kad viņš 
visas savas avis izlaidis ārā, viņš pats iet tām pa priekšu, un 
avis viņam seko, jo tās pazīst viņa balsi. Svešam turpretim 
tās nesekos, bet bēgs no tā, jo viņas nepazīst svešinieku 
balsi” (Jņ. 10:1-5). 
138



Viens Dieva vīrs, Israēlā apmeklējot Bētlemi, tur satika 
divus ganus, kuri dažādās vietās ganīja savas aitas, bet naktis 
pavadīja kopā ar saviem ganāmpulkiem vienā un tajā pašā 
alā. Agrā rīta stundā viņš novēroja kā abi izgāja no savas pa-
tvēruma vietas un viens no viņiem, paejot prom kādu gaba-
liņu, pasauca savas avis tikai vienu reizi. Atsaucoties uz viņa 
balsi, visas avis, kas viņam piederēja, uzreiz pacēla savas 
galvas un devās pie gana, tajā pat laikā pārējās nepievērsa 
tam nekādu uzmanību. 

Šo ainu vērojošais kalpotājs bija ļoti aizkustināts no tā, 
ka redzētais precīzi apstiprināja viņu uzvedību tam, kā par 
to reiz runāja Jēzus, un pieejot pie gana, palūdza viņam ie-
spēju izdarīt nelielu eksperimentu ar dzīvniekiem. Iegājis 
alā viņš uzģērba sev gana apmetni, kura smaržu avis labi zi-
nāja, un piegāja pie tām. No sākuma aitas uztvēra viņu kā 
savu ganu un gāja tam līdzi, bet, kad viņš ierunājās, tās ap-
stājās kā iemietas, bet tad metās katra uz savu pusi. 

Piemērs ar avīm, ko Jēzus stāstīja, miniatūrā ir Dieva 
bērnu attiecības ar savu Debesu Tēvu. Ja šīs rindas lasi ie-
dziļinoties, tad neviļus pamani tajās trīs galvenos, svarīgos 
punktus. 

Pirmkārt, katra avs ir spējīga pati dzirdēt sava Gana 
balsi. Šeit nav ne runas par kaut kādiem starpniekiem, ko, 
diemžēl, nevar teikt par mums, kristiešiem. Dzīvē satiec 
daudzus ticīgos, kuri Dieva balss dzirdēšanu saprot tikai pra-
vietojumu, redzējumu un dažādu citu atklāsmju veidā, kas 
visbiežāk pie viņiem nonāk no citu mutēm. Bet Jēzus par to 
runāja savādāk: „Manas avis dzird Manu balsi”, un tas no-
zīmē, ka katrs patiess Dieva bērns var un viņam ir jādzird 
Debesu Mentora balsi, līdzīgi kā tas notiek starp dēlu vai 
meitu un viņu tēvu. Cilvēciskā starpniecība var mūs aizvest 
tālu prom. 

Otrkārt, avs ir spējīga ne tikai dzirdēt, bet arī atpazīt 
sava gana balsi, atšķirot to no visām citām balsīm, ko, par 
nožēlu, nevar teikt par kristiešiem. Daudzi no viņiem nav 
spējīgi atšķirt Svētā Gara balsi no daudzām citām balsīm, 
kas skan viņu ausīs, prātā, sirdī un domās. Viņiem ir nosliece 
visu pieņemt par patiesību. 

139



Treškārt, sapratusi, ka dzird sev svešu balsi, avs bēg 
prom no tā, kurš tai kaut ko saka. Bet mums mēdz būt kād-
reiz gluži otrādi. Mēs ne tikai nebēgam prom no svešas 
balss, bet ar ziņkārību tajā ieklausāmies. Tieši šo cilvēku vā-
jību meistarīgi izmanto sektas, kulti un viltus mācības, ievi-
linot cilvēkus savos bīstamajos labirintos. Līdzi darbojas arī 
daudzskaitlīgie viltus pravieši, kuru skaits mūsdienās ir ne-
aptverami pieaudzis. 

Izmantojot dažādus ceļus, svešā balss runā tā, ka Dieva 
bērns to pat nepamana. Piemēram, tā var runāt caur mūsu 
miesu, pieprasot sev to vai ko citu. Tā izpaužas kliegšanā, 
dusmās, īgnumā, sava labuma meklēšanā un vēl daudzos da-
žādos veidos. 

Svešā balss var ierunāties caur mūsu lepno, atzinību 
gaidošo, augstprātīgo „ES”. Kāds atbraucis evaņģēlists, 
aicinot cilvēkus uz savu kalpošanu teltī, apgalvoja, ka 
katrs, kurš tajā piedalīsies, saņems dziedināšanu no visām 
savām slimībām. Liekas, tāda priekšlaicīga solīšana nav 
jau tik liels grēks kā slepkavība, zagšana un laulības pār-
kāpšana (ko, starp citu, viņš vēlāk izdarīja). Nē, šis cilvēks 
centās paveikt kaut ko labu. Simtiem ziņkārīgo tajā vakarā 
atnāca uz dievkalpojumu, bet neviens no tiem netika dzie-
dināts. Tādā veidā noskaidrojās, ka balss, kas aicināju cil-
vēkus kļūt par „Dieva brīnumu” lieciniekiem, bija sveša, 
bet nesaprātīgās „avis” to pieņēma par sava gana balsi un 
gāja tam līdzi. 

Svešā balss var pie mums atnākt „gaismas eņģeļa” 
veidā. Pie kam sātans iedveš lietas, kas nāk tieši no elles, 
bet mēs to pieņemam kā garīgo vadību un atklāsmi no aug-
šienes. Piemēram, viens ticīgs brālis, kurš ilgus gadus uz-
devās par Dieva svaidīto, kurš aicināts īpašai kalpošanai, 
lai palīdzētu cilvēkiem, katrā izdevīgā brīdī mīlēja atkārtot, 
ka, aizbraucot uz to vai citu vietu Labās Vēsts sludināšanai, 
pastāvīgi dzirdot balsi, kas viņu vada. Uz jautājumu, ko tad 
šī balss viņam saka, viņš vienmēr atbildēja: „Tas Kungs 
man paskaidro visu, lai ko es Viņam neprasītu, viņš mani 
vada turp, kur mani gaida. Liek pagriezties uz to vai citu 
ielu, ja es braucu nepareizi. Braukšanas laikā mašīnā ar 
140



mani sarunājas. Iesaka, ko kuram teikt, kā katrā konkrētā 
gadījumā rīkoties, un ko tajā vai citā situācijā darīt”. 

Ir jāteic, ka tāda vadība no „augšienes” vienus sajūs-
mināja un aizkustināja, bet citus darīja uzmanīgus (kā 
vēlāk noskaidrojās, ne velti). Viss beidzās ar to, ka kārtējo 
reizi šī balss viņam pateica, lai viņš pamet savu ģimeni un 
stājas intīmās attiecībās ar sievieti, kura caur viņa kalpo-
šanu kļuva ticīga, un itkā no viņa piedzimšanas dienas ir 
bijusi Paša Dieva paredzēta viņam kā sieva. Būdams pār-
liecināts par savas vadības patiesumu, šis cilvēks tā arī rī-
kojās. Gala rezultātā tāda grēcīga kopdzīve abiem kļuva 
par īstu traģēdiju. Šajā sakarā atmiņā neviļus nāk vārdi, ko 
reiz Jēzus teica par viltus praviešiem: „No viņu augļiem 
jums tos būs pazīt. Vai gan var lasīt vīnogas no ērkšķiem 
vai vīģes no dadžiem?” (Mt. 7:16). 

Nedrīkst aizmirst, ka Dieva balss parasti skan klusi un 
maigi kā padoms, piedāvājums vai pamācība, un vien retu 
reizi – valdonīgi, kā pavēle, – kad draud briesmas, vai ja uz 
līdzenas vietas ir jāpieņem kāds svarīgs lēmums dzīvē. 
Svešā balss ir rupja, uzstājīga, prasīga un visbiežāk izsakās 
pavēles formā: „aizej”, „izdari”, „paņem”, „atnes”, „pie-
zvani” un tamlīdzīgi. 

Dievs ir pastāvības, miera un kārtības Dievs. Viņš nevar 
mainīt Savu gribu, – vienu dienu no mums pieprasot vienu, 
bet citu dienu ko citu. Piemēram, ja tu pārcelies uz kādu pil-
sētu vai valsti, uzskatot ka tādā veidā tu dari Dieva prātu, 
bet pēc neilga laika atgriezies atpakaļ, vai rūgti nožēlo to ko 
esi izdarījis, tad tevi vada, visdrīzāk, vai nu tavas cilvēciskās 
iegribas, vai nu svešs gars, jo Dievs Savus plānus nemaina. 
Ja pat mūs Dieva Vārds māca: „Lai jūsu vārdi ir „jā, jā”, „nē, 
nē”; bet kas pāri tam, ir no ļaunā”, tad cik gan vēl lielāka 
pastāvība ir raksturīga mūsu Kungam! 

Bez tam, ja Tas Kungs liek mums kaut ko darīt, tad dod 
ne tikai spēku un vīrišķību to izdarīt, bet arī ieraudzīt svētītus 
darba augļus. Par nožēlu ir ne mazums dedzīgu kristiešu, 
kuri, savus emocionālos dedzības uzplūdus pieņem par 
Dieva balsi, sāk steidzīgi kaut ko organizēt, bet vēlāk pār-
liecinās, ka tajā nebija svētības no augšienes. Arī cilvēciska 

141



dedzība var būt svešā balss, kas skan caur mūsu lepno, 
augstprātīgo un pašapmierināto „ES”. 

Tiem, kuri līdz savas atgriešanās brīdim pie Tā Kunga 
ir aizrāvušies ar dažāda veida okultismu: ar šķīvīša palīdzību 
izjautājuši garus, spiritiski kontaktējušies ar mirušajiem, iz-
mantojuši baltās un melnās maģijas burvju vārdus un tam 
līdzīgas lietas, ir bīstami aizrauties ar balsīm un meklēt va-
dību. Tādā pašā bīstamībā atrodas arī cilvēki, kuri agrāk ir 
sirguši ar alkoholismu un narkomāniju, ar delīrijas lēkmēm 
un halucinācijām. Ja cilvēks jau ir ticis balsu, kam nav ne-
kāda sakara ar Dievu, vadīts, viņam vajadzētu atturēties no 
visām vadībām līdz brīdim, kad notiks pamatīga un pilnīga 
sirds attīrīšana. 

Neskatoties uz virkni bīstamību, kas saistītas ar vadību, 
pilnīgi izvairīties no kontaktēšanās ar To Kungu arī nevar. 
Tiecoties uz kontaktu ar Viņu, svarīgi ir atcerēties vien to, 
ka sevi, kā trauku, ir jātur tīru un svētu. 

„Manas avis dzird Manu balsi”. Šie Jēzus vārdi katram 
ticīgajam skan kā izaicinājums. Vai tas tā ir arī tev, dārgais 
draugs? Vai tu esi Tā Kunga patiesā avs, kura dzird Viņa tē-
višķo balsi? Vai Viņš var to pašu teikt arī par tevi? Atbildot 
uz sevis vērsto trīskārtīgi aicinošo Dieva balsi, jaunais Sa-
muēls teica: „Runā mans Kungs, jo Tavs vergs klausās!”. 
Kādi brīnišķīgi vārdi, pilni pazemības un vēlēšanās uzklau-
sīt! Vai tad katram no mums nevajadzētu būtu līdzīgai vēl-
mei uzklausīt Debesu Tēvu? 

Teic, kad tev pēdējo reizi bija līdzīgs kontakts ar Viņu? 
Cik laika ir pagājis, kad lasot Svētos Rakstus, tu saprati, ka 
ar tevi sarunājas Dzīvais Dievs? (es šeit nedomāju kaut ko 
mistisku, velnišķu vai spiritisku, kas, diemžēl, siržu netīrības 
dēļ notiek aizvien biežāk). Cik bieži vispār Viņš ar tevi runā? 
Lai tā būtu ne skaidra balss, ko var dzirdēt ar cilvēka ausi, 
bet kaut kas cits. Ne par to ir runa. Svarīgi ir, ka tu vari būt 
pilnīgi pārliecināts, ka pie tevis vēršas Pats Dievs. Vai tu pa-
zīsti Viņa balsi un vai tu varēsi to atpazīt? Jā, jā, tā pati, kas 
noved tevi līdz trīsām un bijībai Viņa priekšā? Balss, kuru 
dzirdējis, tu kļūsti dedzīgs kalpošanā Tam Kungam un se-
košanā Viņam? 
142



Vienam profesoram-kristietim, kurš daudzus savas dzī-
ves gadus pavadīja invalīdu ratiņos, intervijas laikā uzdeva 
jautājumu: „Savas slimības dēļ, kas Jūs pavada jau no jau-
nības dienām, ne reizi vien jau esat bijis uz nāves sliekšņa. 
Sakiet, ko jūs sagaidāt aiz kapa malas?”. Viņš atbildēja tā: 
„Es nezinu, kas ir tur – pilnīgi citā mūžības dimensijā. Bet 
zinu tikai vienu, – ka atpazīšu labā Gana balsi, kas jau šo-
dien man ir labi zināma, kad esmu vēl dzīvs”. 

Patiesai Jēzus Kristus avij šie vārdi skan vienkārši un 
dabīgi, kā pats par sevi saprotams, bet vai mēs varam to pašu 
teikt par sevi, draugi? Vai mēs atpazīsim mūsu Gana balsi, 
kad satiksimies ar Viņu mūžībā, vai nevarēsim to izdarīt tikai 
tamdēļ, ka dzīvojot uz zemes, nekad neesam tiekušies ie-
klausīties Viņā, uzskatot to par kaut ko nesasniedzamu?.. 

Iespējams, no sava cilvēcīgā skata punkta mēs visu 
darām pilnīgi pareizi – ejam uz baznīcu, lūdzamies, lasām 
Bībeli, savā dzīvē pielietojam bibliskos principus un pie-
dalāmies dažādos savas draudzes pasākumos. Tikai tā visa 
nav pietiekami. Dziļi ticīgam cilvēka ir raksturīgs kas 
daudz vairāk, nekā vienīgi tas. Īsta kristietība sevī ietver, 
pirmkārt – personīgas attiecības ar To Kungu un spēju 
dzirdēt Viņa balsi. Patiesi Dieva bērni ir cilvēki, kuri 
staigā ar Dievu. Viņš ar viņiem runā un atklāj Sevi! Vai tu 
piederi viņiem?.. 

Bez jautājuma par Debesu Gana balss dzirdēšanu, 
otra smaga problēma kristiešiem ir Dieva gribas izzinā-
šana un tās piepildīšana. Tas ir vēl viens jautājums, kura 
dēļ klusējošas debesis mūsos izsauc nemieru, uztraukumu, 
skumjas un sāpes. Kā parasti mēdz būt, arī šajā jautājumā 
ir divas galējības. Vieni Dieva gribu meklē it visā bez iz-
ņēmuma pat tad, ja ir pietiekoši lietot veselo saprātu vai 
rīkoties saskaņā ar skaidru un konkrētu Svēto Rakstu no-
rādi, lai atrisinātu tādu vai citādu grūtību. Citi uzskata, ka 
ir spējīgi paši vadīt savu dzīvi un rīkojas tā, kā, pēc viņu 
domām, būtu labāk. 

Savā grāmatā „Vai kristietība ir bankrotējusi” Pauls 
Teins šajā sakarā raksta: „Man bieži jautā, kas ir jādara, 
lai uzzinātu Dieva gribu savā dzīvē? Ir godīgi jāatzīstas, 

143



ka nevaru uz šo jautājumu skaidri atbildēt, jo es pats perso-
nīgi neko šajā virzienā nedaru. Jā, es lūdzu, bet ne jau manu 
pūļu dēļ man atnāk sapratne par Viņa gribu. Es neko nevaru 
izdarīt, lai „iegūtu” šādas zinības. Bet, ja Dievs ir visuva-
rens (un tieši tāds Viņš ir aprakstīts Viņa Svētajos Rakstos), 
un, ja Viņam viss ir iespējams, tad, protams, kad Viņš vēlās, 
lai es zinātu Viņa gribu, Viņš iespēs to padarīt priekš manis 
tik skaidru, ka sirdī nebūs šaubu, un es patiesi to zināšu. 
Reizēm es zinu Dieva gribu ar tādu pārliecību, ka esmu spē-
jīgs noliegt visus prāta argumentus, kas mani mēģina pār-
liecināt par to, ka tas ko es daru ir pret veselo saprātu. Es 
ticu, ka „Dieva miers, kas ir augstāks par visu saprašanu” 
(Filip. 4:7), tādos brīžos piepilda sirdi un to saglabā”. 

Kristieša garīgajā dzīvē ir viena ļoti svarīga patiesība, 
kura noteikti ir jāapgūst, – Tas Kungs nekad mums neatklāj 
visu Savu plānu. Viņš nedod arī iepriekš sagatavotu darbības 
plānu gadam uz priekšu, bet virza mūs soli pa solim un 
gaida, ka katru reizi mēs pilnībā Viņam uzticēsimies, nebai-
doties no nezināmā un nelauzot galvu par to, kāds būs nā-
kamais solis. 

Augstākās gribas izzināšanas un piepildīšanas jautā-
jumā Debesu Tēvs gaida no mums ticības soli, līdzīgi kā rī-
kojās Ābrams, kad izdzirdēja: „Izej no savas zemes, no 
savas cilts un no sava tēva nama uz zemi, kuru Es tev rādīšu” 
(1.Moz. 12:1). Kaut ko līdzīgu vēlāk veica arī Jāzeps, Ma-
rijas vīrs, kam Dievs pavēlēja: „Celies, ņem bērnu un Viņa 
māti un bēdz uz Ēģipti, un paliec tur, kamēr Es tev to 
teikšu...” (Mt. 2:13). Gan vienā, gan otrā gadījumā Tas 
Kungs, bez jebkādām garantijām un noteikumiem, gaidīja 
negaidītu un nesagatavotu ticības soli. Bet abi vīri, kā mēs 
lasām, tūdaļ devās ceļā, neko Viņam vairāk nejautājot. 

Lai varētu ko tādu izdarīt, ir jābūt nesatricināmai ticībai 
un paļāvībai, skaidri apzinoties, ka šis solis patiešām ir 
Dieva griba. Bet, lai arī turpmāk tiktu Visuaugstā vadīts, ir 
jāatmet visi savi personīgie priekšstati un pilnībā jāpakļaujas 
Viņam. Nav prātīgi uzskatīt, ka uz ko tādu bija spējīgi tikai 
seno laiku Dieva vīri. Arī mūsdienās var satikt kristiešus, 
kuri ir spēruši ticības soli esot pilnīgā neziņā, tā citos izraisot 
144



izbrīnu, un Tas Kungs brīnišķīgā veidā ir attaisnojis un ap-
balvojis viņu šķietami neapdomāto paļaušanos uz Viņu. Ne-
reti tas notiek, kad piepilda aicinājumu vai rod dzīves 
biedru, kurš ir nevis paša cilvēka izvēlēts, bet paredzēts 
viņam no Dieva. 

Protams, ja kāds ar sarūgtinājumu tam visam atmetīs ar 
roku, uzskatot, ka pats ir tiesīgs rīkoties ar savu dzīvi kā uz-
skata par vajadzīgu, tad neviens viņam nevar to liegt. Tikai 
šādas patstāvības sekas neliks sevi ilgi gaidīt. Daudzi no tā-
diem „patstāvīgajiem” gadiem un gadu desmitiem maksā 
par savu neprātīgo soli, kas sperts bez Dieva. Ne mazums 
laulāto pāru apraud un nolād to dienu, kad viņi, izlemjot visu 
ar savu prātu, pateica „jā” tam, ko izvēlējās sev par vīru vai 
sievu. Cik bēdu, materiālu zaudējumu, dvēseles un fizisko 
spēku, veselības, apkaunojuma un negoda maksā mums tas, 
kur nav bijis Tas Kungs! 

Tā, kāda meitene piekrita iziet par sievu pie jaunat-
griezta cilvēka tikai tādēļ, ka baidījās palikt „vecās mei-
tās”, kaut, lūdzot skaidrību šajā jautājumā, skaidri saprata, 
ka tas nav Dieva prāts. Padomājot ar savu prātu, ka div-
desmit septiņu gadu vecumā diez vai ir cerības saņemt vēl 
kādu piedāvājumu, viņa tomēr savienoja ar viņu savu dzīvi, 
kas izveidojās gandrīz vai traģiska. Uzreiz pēc laulībām 
jaunais vīrs paziņoja, ka ir nācis uz baznīcu tikai tamdēļ, 
lai varētu apprecēt ticīgu sievu, kura it visā viņam būtu 
paklausīga. Nepārtraukta dzeršana, meli, nodevība, pie-
kaušana, pazemojumi, apvainojumi un neķītra ikdienas 
lamāšanās kļuva par neatņemamu šīs nelaimīgās dvēseles 
dzīves sastāvdaļu. No septiņiem bērniem, kuri piedzima 
šajā laulībā, nevienam nebija normālas dzīves. Visi aizgāja 
tēva-atkritēja pēdās, slīkstot tajos pašos grēkos un netiku-
mos. Cik reižu, stāstot par savu rūgto likteni, šī kristiete 
atkārtoja: „Bet es taču labi zināju, ka tas nebija Dieva prāts, 
lai izietu pie viņa par sievu! Lūk, tagad ir atmaksa par 
manu nepaklausību! Kā es toreiz baidījos no vientulības, 
par kuru tagad varu vien sapņot!”. 

Kāds cits jauns un, liekās, ļoti dievbijīgs kristietis, aiz-
ejot armijā un atvadoties no savas līgavas, ļoti lūdza gaidīt 

145



viņa atgriešanos, lai varētu apprecēties. Tas Kungs parādīja 
īpašu žēlastību, atklājot, ka tieši šo meiteni ir noteicis par 
viņa dzīves līdzgaitnieci. Tās pilsētas baznīcā, kur viņš die-
nēja, bija ļoti skaista, jauna māsa, kurā nesamaitātais jau-
nietis iemīlējās no pirmā acu uzmetiena. Viņa spēlēja 
klavieres, lieliski dziedāja, skaisti lūdza un bija lielākā vai-
ruma jauniešu pasākumu iniciatore. Ar savu skaistumu un 
citām cienīguma izpausmēm, skaistule triecienā ieņēma 
puiša sirdi. 

Zaudējis galvu un aizmirsis par savu doto solījumu, 
viņš drīz apprecējās un pēc armijas vairs mājās neatgriezās. 
Bet ir tā kā saka „Laime, ja tev ir skaista sieva, bet nelaime, 
ka tev ir tāda laime”. Tieši tā notika arī ar šo brāli. Nebū-
dama vairs jaunava, jaunā sieva sāka viņu krāpt jau dažus 
mēnešus pēc kāzām. Ne vīra lūgumi, ne bērnu dzimšana ne-
varēja viņu atturēt no periodiskas laulības pārkāpšanas ga-
dījumiem. Beidzot viņu izslēdza no baznīcas. Pēc kāda laika, 
ilgi nedomājot, viņa pameta vīru ar četriem bērniem un aiz-
bēga nezināmā virzienā ar savu kārtējo mīļāko. 

Neuzticīgā līgavaiņa pamestā meitene ilgi cieta, ne-
spēdama izraut no savas sirds mīļoto. Pēc vairākiem ga-
diem viņa tomēr apprecējās un kļuva par labu sievu un māti, 
bet visu savu turpmāko dzīvi mocījās ar apziņu, ka nav 
spējīga dot savam vīram (kurš arī to juta) tādu mīlestību, 
kādu reiz izjuta pret savu līgavaini, kurš viņu nodeva. Tā, 
Dieva gribas neievērošana, padarīja nelaimīgus uzreiz vai-
rākus cilvēkus. 

Lūk, vēl viens rūgts gadījums. Ticīgu vecāku dēlam – 
pusaudzim, kurš nesen kā bija atgriezies pie Dieva, sāka pa-
rādīties smagas depresijas pazīmes. Vērojot kā mīļotais 
bērns acu priekšā iznīkst, māte un tēvs darīja visu ko varēja, 
lai viņam palīdzētu, bet uzlabošanās neiestājās. Tad viņi 
vērsās kristīgā draudzē, kuru tajā laikā apmeklēja, ar lū-
gumu pēc aizlūgšanas. Ticīgie draudzīgi iestājās par šo 
jauno ģimeni. 

Drīz pēc tam bērna ārstējošais ārsts nozīmēja viņiem 
konsultāciju pie ļoti pazīstama speciālista, kas strādāja pie 
depresīviem stāvokļiem. Kad viņi ar prieku gaidīja šo vizīti, 
146



viņiem negaidīti piezvanīja no vienas kristīgas misijas un 
piedāvāja vest zēnu pie viņiem uz dvēseles aprūpes sarunām, 
lūgšanām un, vajadzības gadījumā, izdzīt ļauno garu, pieņe-
mot, ka viņš ir pakļauts dēmoniskai ietekmei. 

Nabaga vecāki nezināja kuru no šiem abiem piedā-
vājumiem pieņemt. Nolēmuši paskatīties kāda būs dēla 
reakcija uz tikšanos un provizorisku sarunu ar dvēseles 
aprūpētāju misijā, vecāki viņu aizveda turp uz vienu dienu. 
Jau pēc pirmās sarunas ar kalpotāju puisis kļuva manāmi 
jautrāks un lūdza atstāt viņu misijā. Taču saklausījušies no 
cilvēkiem stāstus par neparastiem rezultātiem ārstēšanā, ko 
veica psihoterapeits, pie kura viņiem bija nozīmēta konsul-
tācija, vecāki nolēma nezaudēt šo iespēju. Uz atvadām dvē-
seļu aprūpētājs vien īsi pajautāja, vai viņi ir pārliecināti par 
to, ka rīkojas saskaņā ar Dieva gribu, uz ko viņiem vaja-
dzēja paklusēt. 

Tādā veidā, neskatoties uz dēla protestiem un lūgu-
miem, vecāki aizveda viņu mājās. Taču, viņiem par rūgtu 
vilšanos, visi psihoterapeita centieni palīdzēt nelaimīgajam 
bērnam, nevainagojās panākumiem. Viņam kļuva aizvien 
sliktāk. Tagad viņš bija ne vien noslēdzies un nospiests, 
bet arī agresīvs. Visam pārējam vēl pievienojās nocietinā-
šanās pret visu, kas saistīts ar Dievu, kristietību un visa tā 
pieņemšanu. 

Šausmu pārņemti, vecāki atkal aizveda viņu pie tā paša 
kalpotāja, bet šoreiz zēns nevēlējās ar viņu runāt. Vairāk kā 
divas stundas nomocījies, dvēseļu aprūpētājs teica cerību 
zaudējušiem vecākiem, ka viņi ir pazaudējuši dārgo laiku, 
un viņš vairs nekā nevar viņiem palīdzēt. Dažas nedēļas pēc 
šīs tikšanās, dēlu nevaldāmā ārprāta lēkmē aizveda uz psi-
hiatrisko slimnīcu, kur viņš pārgrieza sev vēnas un noasiņo-
jis nomira. 

Bēdas mums, ja izšķirošā dzīves brīdī cilvēcisko no-
liekam augstāk par Dievišķo! Šajā gadījumā Tas Kungs lie-
toja kalpotāja lūpas, lai vedinātu vecākus uz domām, ka 
viņi rīkojas tikai ar savu prātu, taču mēdz būt arī tā, ka Viņš 
vispār neatklāj Savu gribu, jo labi zina, ka mēs to tik un tā 
nepildīsim. 

147



Svētā Gara vadība izpaužas gan kalpošanā Tam Kun-
gam, gan ikdienas dzīvē, ieskaitot dažādu personīgu prob-
lēmu risināšanā. Dieva bērni, atkarībā no sirds stāvokļa un 
viņu spējām atdot sevi, dažādi pieņem šo vadību. Jo skaidrāk 
mēs dzirdam Gana balsi, jo biežāk tā atklājas. Ar laiku no 
Dieva balss dzirdēšanas mūsu dzirde kļūst asāka, un mēs 
sākam dzirdēt Dievu katru reizi, kad tas ir nepieciešams. Kas 
vēlas to apgūt, tam ir jāveltī vairāk laika Svēto Rakstu stu-
dēšanai, jo caur tiem Tas Kungs ar mums runā. Patiesa Svētā 
Gara vadība nevar būt pretrunā ar Bībeli. Kā priekšnotei-
kums tam ir tīra un dievbijīga dzīve. Jo Svētais Gars tādēļ 
jau tiek saukts par „svētu”, ka necieš neko nešķīstu. 

Vēl viens nosacījums, kas atļauj Tam Kungam mūs 
vadīt, ir nepieciešamība audzināt dvēseli un apgaismot sirds-
apziņu. Grēknožēlas dienā jaunatgrieztam cilvēkam neno-
tiek tās tūlītēja atmošanās, taču pieaugošās Dieva žēlastības 
iedarbības dēļ tās rašanās paātrinās. „…tomēr gan ar lēnprā-
tību un bijību, paturot labu sirdsapziņu, lai, kur jums ceļ ne-
slavu, top kaunā tie, kas nopeļ jūsu labo dzīvi iekš Kristus” 
mums saka Svētie Raksti 1.Pētera vēstulē 3:16, un šis pa-
doms netiek dots gadījuma pēc. 

Sirdsapziņa, līdzīgi kā fiziskās sāpes, pavēsta mums 
par garīgu bīstamību vai iespējamo zaudējumu, ko var pie-
dzīvot, izdarot ko nepareizi. Kad mēs darām kaut ko, par 
ko lieliski zinām, ka to nedrīkst darīt, „labā sirdsapziņa” 
nedos mums mieru. Lai sirdsapziņa paliktu tīra, tā atbil-
stošā veidā ir jāsargā, bet tas nozīmē, – atbildēt uz viņas 
signāliem, ieklausīties tajos, novēršoties no it visa, kas 
Dievam ir nepatīkams, izsūdzēt savus grēkus un izlīdzi-
nāties ar saviem tuvākiem, kā par to ir teikts 1.Jāņa 1:9 un 
Lūkas evaņģēlijā 19:8. Netikumi, kas kļuvuši par iera-
dumu, slāpē tās balsi. 

Ļoti palīdz arī mūsu dvēseles „barošana” ar centīgu 
Svēto Rakstu studēšanu. Kāds cilvēks to precīzi ir izteicis 
šādos vārdos: „Ja mūsu sirdsapziņa virzās kā rakstīts Dieva 
Vārdā, tad šim pavadonim var uzticēties”. Patiesa ticība un 
jūtīga sirdsapziņa mums var atņemt jel kādu baudu grēkot, 
tā arī vēlmi sagrozīt patiesību, lai attaisnotu savus grēkus. 
148



Vēršoties pie sava garīgā dēla Timoteja, apustulis Pā-
vils varēja ar pārliecību pateikt: „Tāpēc es arī cenšos vien-
mēr paturēt skaidru sirdsapziņu Dieva un cilvēku priekšā” 
(Ap.d. 24:16). Ir svarīgi neignorēt sirdsapziņas balsi, bet 
ieklausīties tajā, attīstīt sevī Kristus raksturu. Ja mēs to 
nedarīsim, ar mums var notikt tas pats, kas reiz notika 
1.Tim. 1:19-20 aprakstītajā gadījumā ar Himenēju un 
Aleksandru, kuri „piedzīvoja ticības laivas sadragāšanu” 
tikai tamdēļ, ka noliedza savas sirdsapziņas balsi. Tā rī-
kojoties viņi lika apklust Svētajam Garam, kurš caur to uz 
viņiem runāja, un pēc tam tie sāka sagrozīt patiesību, lai 
attaisnotu savu nepareizo uzvedību. 

Redzama Dieva vadības izpausme ir arī kristiešu brī-
dināšana vai pasargāšana no kaut kā, kas nesaskan ar Svē-
tajiem Rakstiem vai būs par sliktu viņa dvēselei. Iekšējā 
balss, kas vērsta uz cilvēka garu, var, piemēram, pateikt: 
„Klusē, tagad šo nesaki”, vai: „Nedari tā, apstājies un pa-
gaidām neko nepasāc”, vai: „Nesoli, jo nevarēsi izpildīt”, 
vai: „Nekad nesaki nekad, jo tu nezini, kas tevi turpmāk 
gaida” un tam līdzīgi. 

Mēdz būt arī tā, ka sirds pēkšņi sažņaudzas, itkā ne-
laimes priekšnojautās, un nav saprotams, no kurienes šis 
stāvoklis uzrodas. Tādā brīdī ir ļoti svarīgi apstāties tur, 
kur esi un neko neuzsākt, un domās vērsties pie Tā Kunga 
ar lūgumu pēc skaidrības. Ja mēs vairākkārt nepievēršam 
tādiem brīdinājumiem uzmanību, apbēdinātais Svētais 
Gars pārstāj tā darīt. Paklausība Dieva balsij un gatavība 
piepildīt Viņa gribu ir svarīgi nosacījumi, kas ļauj Tam 
Kungam mūs vadīt. 

Dažreiz Dievs sajauc visus mūsu plānus. Mēs kaut kur 
ejam, bet Viņš mūs tur nelaiž. Cenšamies kaut ko īstenot, 
bet Viņš tajā nedod veiksmi. Darām gan vienu gan otru, 
bet neredzam svētību. Mēs ilgi tiepjamies, cenšoties panākt 
savu, bet, beigās piekrītam un darām to, ko Viņš piedāvā, 
vai ejam turp, kur Viņš mūs sūta. Tā bija arī ar apustuli Pā-
vilu Mazāzijā. Viņš devās uz Āzijas provinci, bet „Svētais 
Gars to nelaida sludināt vārdu” tur kur viņš to bija nolēmis 
darīt. Tad, kopā ar saviem darbiniekiem, mēģināja iet uz 

149



Bitiniju, „bet Gars viņiem neļāva” (Ap.d. 16:6-7). Visbei-
dzot viņi visi kopā devās uz Troādu, un tikai tur Pāvils uz-
zināja, ka Tam Kungam priekš viņa bija Savs plāns – 
aizsūtīt uz Maķedoniju sludināt. Dievs viņam parādīja – 
„Un Pāvils naktī redzēja parādību: kāds maķedonietis stā-
vēja, viņu lūgdams un sacīdams: „Nāc uz Maķedoniju un 
palīdzi mums!” Kad viņš šo parādību bija redzējis, mēs gri-
bējām tūdaļ iet uz Maķedoniju, saprazdami, ka Dievs mūs 
aicina viņiem sludināt evaņģēliju” (Ap.d. 16:9-10). 

Paklausījis Svētā Gara vadībai, Pāvils piedzīvoja ne 
tikai brīnumu cietumā, bet arī daudzas citas svētības. 
Tādēļ, ja mūsu dzīvēs notiek kas līdzīgs, un mēs pama-
nām, ka Dievs vienu aiz otra grauj mūsu plānus, nebūsim 
nesaprašanā, noskumuši, sašutuši un neprotestēsim, bet 
labāk uzticēsimies Viņa gribai. Tad Viņš mūs virzīs uz 
Viņa izraudzīto vietu, lietos Savā darbā un tur svētīs mūsu 
kalpošanu. 

Brīdinot no steigas un pārmērīgas aktivitātes, kas ir ne 
tik daudz aiz mīlestības uz Dievu, cik cilvēcīgas dedzības 
dēļ, Osvalds Čembers rakstīja: „Nekad nesteidzies apsteigt 
Dieva vadību. Ja tev ir kaut mazākā daļiņa šaubu, tas no-
zīmē, ka Dievs tevi nevada. Ja šaubies, nekur nekusties! Sā-
kumā var likties, ka tev ir skaidrs, tieši ko Dievs no tevis 
sagaida: atteikties no draudzīgām vai darīšanu attiecībām, 
bet varbūt vēl no kaut kā, kur tu skaidri redzi Dieva gribu. 
Nekad neseko tāda veida jūtu ierosai. Ja tu to izdarīsi, tad 
visu tā sarežģīsi, ka būs nepieciešami gadi, lai to atkal at-
šķetinātu. Pagaidi kamēr Dievs Pats nokārtos tavu lietu. Viņš 
to izdarīs tik nesāpīgi, ka tu nenožēlosi to, ka visu esi uzti-
cējis Viņam. Vienmēr, kad runa ir par Dieva providenci, 
gaidi uz Viņa vadību”. 

Nobeidzot šo tēmu, gribās vēl reizi uzsvērt, ka ie-
spaids, ka debesis klusē, ir šķietamība un visbiežāk kļū-
daina. Protams, mēdz būt gadījums, kad kristietis patiesi 
nesaņem atbildi no Dieva. Taču tas notiek nevis tamdēļ, ka 
viņš nemāk dzirdēt Tā Kunga balsi, bet tā dēļ, ka viņa dzīvē 
ir šķērslis, kas atdala viņu no Debesu Tēva. Tādi šķēršļi var 
būt sekojoši: 
150



1. Apzināts grēks, ko mēs slēpjam vai nevēlamies atstāt, 
attaisnojot to ar kādiem apstākļiem. Tādā gadījumā lūgšanas 
paceļas ne augstāk par griestiem, atstājot mūs bez atbildes. 
Jo ne velti ir rakstīts: „Redzi, Tā Kunga roka nebūt nav par 
īsu, lai tā nevarētu palīdzēt, un Viņa auss nav tā aizkritusi, 
ka tā nevarētu dzirdēt. Bet jūsu pārkāpumi jūs attālina no 
jūsu Dieva, un jūsu grēki apslēpj Viņa vaigu no jums, ka 
Viņš neklausās uz jums” (Jes. 59:1-2). 

2. Kad mēs Dievam kaut ko prasām, uz ko nav Viņa 
prāts. Piemēram, būdami bez bērniem, gadiem lūdzam, lai 
mums sūta bērniņu, nevēloties samierināties ar esošo stā-
vokli, vai, vēloties saņemt dzīves biedru, raudam Tā Kunga 
priekšā, nespējot samierināties ar iespējamo aicinājumu uz 
bezlaulības dzīvi. Tas pats notiek, kad mēs neatlaidīgi cen-
šamies saņemt dziedināšanu, nedomājot, ka Dievam, iespē-
jams, ir tam Savs nolēmums. Rīkojoties līdzīgā veidā, 
nedrīkst aizmirst par to, ka ne ar neskaitāmām lūgšanām, ne 
ar gavēņiem mēs nevaram Viņu piespiest izdarīt to, ko Viņš 
mums Savā plānā nav paredzējis. 

3. Debesis var klusēt arī tad, kad pārbaudījumā, ko 
Dievs ir pieļāvis ar noteiktu mērķi un uz kādu laiku, cilvēks 
lūdz, lai tas tiktu paņemts prom vai lai ātrāk izbeigtos. 

4. Svētais Gars apbēdinās un apklust, kad mēs vairāk-
kārtīgi neņemam vērā Viņa balsi, nepievēršam uzmanību 
tam, ko Viņš runā. Mēs neapjaušam, ka tā rīkojoties, mēs iz-
rādām acīm redzamu un rupju necieņu pret To Kungu, no-
liekot Viņu pazemojošā stāvoklī. 

5. Dzirdēt To Kungu traucē arī pieķeršanās dažādām lie-
tām. Nav tā, ka mēs pilnībā nevēlamies ar Viņu kontaktēties, 
mēs vienkārši esam pārāk aizņemti ar citām lietām un darbiem. 
Mēs veltam sevi savai kalpošanai, savām pārliecībām, dažādu 
kristīgu pasākumu organizēšanai un daudz kam citam, un Viņš 
tajā brīdī var teikt visu ko, bet mēs Viņam nepaklausām. 

6. Mēdz būt arī tā, ka, lūdzot To Kungu par skaidrību, 
cilvēks savā sirdī jau ir izlēmis kā rīkoties, un, faktiski, prasa 
vien to, lai Viņš apstiprina. Zinot, ka mēs tik un tā neizpil-
dīsim Viņa gribu, Tas Kungs klusēdams ļauj mums darīt to, 
ko mēs paši esam nolēmuši. 

151



7. Dažreiz Dievs uz mums runā, bet mēs Viņu nedzir-
dam, jo mūsu sirdī, apklusinot visu, plosās vētra. Parasti Tā 
Kunga balss ir ļoti klusa, tādēļ, lai to sadzirdētu, ir jānomie-
rinās un jāieklausās. Bēdās un pārbaudījumos mēs nekad ne-
drīkstam aizmirst, ka Debesu Tēvs mūs nepamet dzīves 
vētru viducī. Jo Viņš ir Tas, Kurš reiz pavēlēja vējam un 
jūrai, sacīdams: „Klusu, mierā” (Mk. 4:39). 

Tādā veidā, apkopojot teikto, atliek vien atzīt, ka de-
besu klusēšanā un ar to saistītajās mūsu dvēseles mokās, ir 
vainīgs ne Dievs, bet vien mēs paši. Viņš vēlās uz mums 
runāt, bet mēs nemākam klausīties. Viņš vēlas atklāt Savu 
gribu, bet mēs ne vienmēr esam gatavi to pieņemt. Tādēļ, 
lai atrisinātu šo problēmu, pirmkārt, ir nepieciešams pārska-
tīt savu attieksmi pret itin visu, kas ir sakarā ar vadību caur 
Dieva balsi un paklausību Viņa gribai, kā arī, aizvākt no 
mūsu dzīves to, kas traucē Viņam darboties, rādot Sevi kā 
mīlošu debesu Tēvu un visuvarenu Dievu.

152



8. Nodaļa 
 

Kristietība bez prieka 
 
Nereti no pasaules cilvēku puses nākas dzirdēt tādus iz-

teikumus: „Kam man tā reliģija un ticība Dievam ir vaja-
dzīga! Kristiešu vidū ir tik daudz skumju un depresīvu 
cilvēku, ka zūd jel kāda vēlēšanās sekot viņu mācībai. Uz 
viņu sejām skatoties nepateiksi, ka viņu Dievs ir prieka un 
līksmības Dievs. Nē, es labāk turpināšu dzīvot jautru un in-
teresantu pasaules dzīvi!”. 

Nu ko, ir jāatzīst, ka šajos vārdos ir daļa taisnības. Pa-
tiesi, kristiešu vidū mēdz būt tādi cilvēki, kuri bieži skumst 
un raud, brīžiem aizejot tik tālu, ka krīt depresijā. Bet kādēļ 
gan tā mēdz būt? Vai tiešām Dieva Vārds mūs maldina, uz-
stājīgi pārliecinot: „Esiet priecīgi vienumēr” (1.Tes. 5:16). 
Vai, varbūt šos Rakstu vārdus mēs ne gluži pareizi sapro-
tam? 

Ja pasekojam ticīgu cilvēku uzvedībai, tad rodas ie-
spaids, ka vieniem šis aicinājums itkā vispār neeksistē, citi 
liek to par stūra akmeni un tik ļoti uzsvērti demonstrē savu, 
tā saucamo „prieku”, ka gudrus un domājošus cilvēkus tas 
drīzāk atgrūž, nekā piesaista. Gan viens, gan otrs ir nesa -
prātīgas galējības, kas ir tik raksturīgas mūsu cilvēka dabai, 
un liecina par nepareizu pieeju sapratnē par to, ko gan Dieva 
Vārds ar to vēlējies pateikt. 

Savā vēstulē, vēršoties pie kristiešiem Filipos, apustu-
lis Pāvils teica: „Priecājieties iekš Tā Kunga vienumēr; es 
vēlreiz teikšu, priecājieties!” (Fil. 4:4). Lasot šīs rindas, 
neviļus rodas jautājums: „Vai tad var nepārtraukti priecā-
ties, un vēl mūsu pēdējos laikos, kad ir tik daudz iemeslu 
skumt un bēdāties?”. 

Un tas, patiesi, tā ir. Visapkārt ļaunums svin savu uz-
varu. Pasaule ar mežonīgu ātrumu ripo pretī savam galam. 
Meli, krāpšana un netaisnība jau sen ir kļuvuši par dzīves 
normu. Nelaimes gadījumi, traģēdijas un katastrofas viena 
aiz otras satricina cilvēci. Pasaules terorisms, kas aizvien 
tikai izplatās, iedveš cilvēkos šausmas. Netiklība, morāls 

153



pagrimums un okultisms, kas sit augstu vilni, acu priekšā iz-
nīcina dvēseles. Praktiski gandrīz katra cilvēka dzīve ir ie-
zīmēta ar skumjām, bēdām, nelaimēm, ciešanām, slimībām, 
kārdinājumiem, pārbaudījumiem, vilšanos un daudz, daudz 
ko citu, kas patiesi nepriecē! Dažreiz viss izskatās tik bez-
cerīgi, ka nekur nevar rast mierinājumu un nomierināšanos. 
Pat ticība Tam Kungam, liekās, pārstāj būt palīgs. Tāds stā-
voklis dažiem aiziet tik tālu, ka viņi zaudē pārliecību par 
glābšanu un vairāk nevēlas dzīvot. No visa šī mēs varam iz-
darīt secinājumu, ka reālajā, praktiskajā dzīvē pastāvīgi prie-
cāties nav iespējams. 

Nu, ko, liekas ka tam nav grūti piekrist. Cik, brīžiem, 
mums maz vajag, lai būtu nomākti un satraukti. Tuva cilvēka 
rupjš vārds, nepatīkami jaunumi, problēmas ar finansēm, 
slikta bērnu uzvedība, naidīga kolēģu attieksme, ārsta diag-
nosticēta smaga slimība, – un viss iegrimst mijkrēslī, pat, ja 
aiz loga ir saulaina diena. Itkā ar prātu saproti, ka vajag prie-
cāties, bet kā to izdarīt, ja viss ir pret tevi? Tādos brīžos pat 
visparastākais darbs liekas kā mocības. Par kādu gan prieku 
šeit var būt runa, kad gribās tikai raudāt! 

Apmēram tā, laikam, savas dzīves grūtos brīžos jutās 
vīrs pēc Dieva sirds – ķēniņš Dāvids un no mātes miesām 
kalpošanai izraudzītais pravietis Jeremija. Nav šaubu, ka 
psalmu dziedātāja dvēselei bija ļoti smagi, kad savā ses-
tajā psalmā viņš ar sāpēm runā par to, ka ir „noguris”, ka 
viņa acis ir „noģindušas” aiz skumības, bet kauli un dvē-
sele „satriekti”. Kaut ko līdzīgu pārdzīvoja arī Jeremija, 
kad raudāja uzskaitot nelaimes, kas viņu bija piemeklēju-
šas, un ko Dievs bija pieļāvis: „Es esmu vīrs, kam bija jā-
pieredz daudz bēdu no Viņa dusmības rīkstes. Viņš mani 
vadīja un sūtīja tumsā un ne gaismā. Viņš darīja vecu 
manu miesu un manu ādu un satrieca manus kaulus. Viņš 
cēla ap mani un apņēma man visapkārt žulti un grūtības. 
Viņš mani ielika tumsā kā sen mirušos. Es kļuvu savai tau-
tai par apsmieklu, par joku dziesmu augu dienu. Viņš mani 
ēdināja ar rūgtumu un dzirdināja ar vērmelēm. Viņš sa-
grūda man zobus ar zvirgzdiem, un mani pašu iemīda pīš-
ļos. Manai dvēselei ir atņemts miers; viss labais man 
154



jāaizmirst. Es sacīju: pagalam mans dzīvības spēks un mana 
cerība uz To Kungu.” (Raudu dz. 3:1-2;4-6;14-18). 

Cik līdzīgi tas ir arī mums, kad savas dvēseles nopūtās 
pilnīgi aizmirstam par paļaušanos un prieku! Tikai šie 
Dieva vīri atšķīrās no mums daudziem ar to, ka zināja, kas 
viņiem ir jāpaveic. Atrodoties tādā stāvoklī gan viens, gan 
otrs cēla savus skatus uz debesīm, stingri ticot, ka Dievs ne-
pametīs un noteikti viņus bēdās stiprinās. Ar gaišu cerību 
ir piesātināti viņu vārdi, kuros skan paļaušanās un prieks: 
„Tas Kungs klausa manu lūgšanu, manu saukšanu Viņš ir 
dzirdējis” (Ps. 6:10); „To es likšu sev pie sirds, un tādēļ lai 
ceru. Tā ir Tā Kunga žēlastība, ka mēs vēl neesam pagalam; 
Viņa žēlsirdībai vēl nav pienācis gals. Tās ir ik rītu jaunas, 
un liela ir Tava uzticība” (Raudu dz. 3:21-23). 

Kad lasi šīs Svēto Rakstu rindas, neviļus atceries citus 
to pantus: „…Vakaram kā viešņas nāk līdzi asaras, bet jau-
nais rīts ir atkal pilns gaviļu… Manas žēlabas Tu esi pārvēr-
tis līksmē, esi novilcis man manas sēru drēbes, mani 
apjozdams ar prieku” (Ps. 30:6,12). Par šo vārdu patiesumu 
kā apliecinājums var kļūt sekojošs stāsts. 

Viena kristiete, agri kļuvusi atraitne ar pieciem bēr-
niem, strādāja vaigi sviedros, lai pabarotu savu ģimeni. No-
mocījusies no smagā darba un atbildības, kas pār viņu 
nākusi, viņa naktīs ar asarām acīs lūdza To Kungu, lai sūta 
viņas dēliem un meitām grēknožēlu. Bet, gāja gadi, un iz-
ņemot vidējo meitiņu, kura bija ieticējusi agrā bērnībā, visi 
pārējie neko nevēlējās par Dievu pat zināt. 

Nelaime atnāca ģimenē, kad neviens to negaidīja. 
Dažus metrus no viņu mājas, brāļu un māsu acu priekšā, 
mašīna notrieca šo ticīgo meitenīti, kura nenākot pie sama-
ņas, uz vietas nomira. Nabaga māte aiz bēdām nerada sev 
mieru. Vienīgā bērna, ar kuru kopā viņa lūdza par citiem 
bērniem, un ar kuru gatavojās pavadīt savas vecumdienas, 
pēkšņi vairs nebija. Viņai likās, ka tumsa ir apņēmusi viņas 
dvēseli. Bēru dienā viņa nevaldāmi raudāja, būdama pār-
liecināta, ka ir zaudējusi vislielāko savas dzīves prieku. 
Visi pārējie bērni satriekti stāvēja ap māsas kapu un nespēja 
izteikt ne vārdu. Visu nakti mātes asaras lija straumēm, 

155



burtiski izkaltējot viņas jau tā izmocīto dvēseli. Agri no 
rīta, tikko ausa gaismiņa, viņa ar grūtībām piecēlās no gul-
tas un izejot no guļamistabas, pārsteigumā apstājās. Četri 
bērni virtuvē stāvēja uz ceļiem un ar asarām sauca uz 
Dievu, lūdzot viņiem piedot un darīt par Saviem bērniem. 
Noliekusies blakus, sieviete tagad raudāja, bet nu jau aiz 
prieka, pateicoties Debesu Tēvam par to, ka viņas zaudē-
juma skumjas Viņš ir pārvērtis prieka gavilēs par pārējiem 
glābtajiem bērniem. 

Aicinājums „vienmēr priecājieties”, ko mēs atrodam 
1.vēstulē tesaloniķiešiem 5:16, viņa izpratnē, ir tuvs pa-
domam, kas dots tajā pašā nodaļā, vienu pantu zemāk, – 
„lūdziet bez mitēšanās”. Katram no mums ir saprotams, 
ka cilvēkam nav iespējams dienu un nakti stāvēt uz ce-
ļiem, nesot Dievam savu pateicību, vajadzības un lūgu-
mus. Tātad, ar vārdiem „bez mitēšanās” ir domāta nevis 
vienkārši lūgšana bez apstājas, bet kaut kas cits. Jo kris-
tietis nevar pamest visus savus ikdienas darbus un pienā-
kumus, un pilnībā nodoties lūgšanai. Viņš noliecas Dieva 
priekšā kādā noteiktā laikā vai katru reizi, kad viņam 
rodas pēc tā vajadzība, saņemot garīgu iepriecu no saska-
res ar To Kungu. Izteicienu „bez mitēšanās” būs vieglāk 
saprast, kad ar lūgšanu tiek saprasta ne tikai darbība, bet 
arī atmosfēra. Vēršoties pie Dieva ar savām lūpām un 
sirdi, mēs liekam pie Viņa kājām pateicību, lūgumus, 
problēmas un vajadzības. Taču var arī dzīvot lūgšanas at-
mosfērā, padarot mūsu dzīves virzienu un noskaņu par 
lūgšanu. Ja mēs to pareizi sapratīsim un īstenosim dzīvē, 
tad sirdīs iemitināsies un pastāvīgi valdīs tik ļoti ilgotais 
Dieva miers, kas ir klusuma un apmierinātības izjūta, kas 
piepilda ticīgā dvēseli, kad viņš stingri paļaujas uz To 
Kungu. Dieva Vārds par to saka tā: „Un Dieva miers, kas 
ir augstāks par visu saprašanu, pasargās jūsu sirdis un jūsu 
domas Kristū Jēzū”. (Filip. 4:7). Tādā veidā, bibliskie iz-
teicieni „vienmēr priecājieties” un „priecājieties bez mi-
tēšanās” ir radniecīgi to izprašanā un nozīmē. 

Diemžēl, daudzi no mums nepareizi saprot gan nozīmi, 
gan jēgu, kas ielikta vārdos „prieks Tā Kunga priekšā”. 
156



Mūsu cilvēciskajā leksikā ar prieku tiek saprasta jautrība un 
pilnīga dvēseles apmierinātība, kas izpaužas noteiktās emo-
cijās un sajūtās. 

Ir ticīgie, kas uzskata, ka priekam iekš Tā Kunga ir 
jāizpaužas paceltā garastāvoklī un pastāvīgā eiforijas iz-
jūtā, neieredzot sevi par to, ka ne vienmēr tas izdodas. 
Kāds jauns cilvēks dvēseļu aprūpes sarunā ar skumjām 
teica: „Es zinu, ka Dieva Vārdā ir rakstīts, lai mēs vienmēr 
priecātos, bet man tā nemēdz būt. Man gribās nevis prie-
cāties, bet raudāt. Lūgšanās es saucu uz To Kungu, lūdzot, 
lai Viņš man sūta tādu nebeidzamu prieku, bet Viņš mani 
nez kādēļ nedzird”. 

Šāda pieeja un burtiska šo vārdu izpratne liecina par 
naivumu un garīgā brieduma trūkumu. Prieks iekš Tā 
Kunga, par ko ir runāts Svētajos Rakstos, nozīmē nevis ātri 
pārejošas emocijas un sajūtas, bet stingru pārliecību par to, 
ka tevi mīl tas Dievs, Kurš ir tavs Debesu Tēvs un labākais 
draugs, vienmēr tevi pasargā, aizstāv un palīdz, bet ja tava 
paša labuma dēļ kaut ko pieļauj, tad ne vairāk, cik tu spēj 
panest. Tieši šī apziņa, ka tu esi visuvarenā Dieva varenajās 
rokās, dod paļāvību, cerību un pastāvīgu prieku sirdī, kas 
padara mūs par pateicīgiem un cerības pilniem Dieva bēr-
niem. Apustuļa Pāvila augšminētais vēlējums „vienmēr prie-
cājieties iekš Tā Kunga” ir ietverts tieši šajos vārdos – „iekš 
Tā Kunga”, un tas nozīmē, ka „priecājieties nevis paši sevī, 
bet Viņā”. Balstoties savā bagātajā garīgajā pieredzē, Dieva 
kalpotājs Džovets rakstīja: 

„Kristīgais prieks – tas ir noskaņojums, kas ne mazā-
kajā mērā nav atkarīgs no ārējiem apstākļiem. Ja mūsu 
prieks būtu atkarīgs no tiem, tad tas līdzinātos sveces gais-
mai vētrainā naktī. Īsu brīdi tā deg spoži un mierīgi, bet nu 
jau tās daktij izdegot, tik tikko gruzd un apkārt sabiezē 
tumsa. Kristīgais prieks nav saistīts ar pārejošiem dzīves ap-
stākļiem un tādēļ nevar būt par aizejošās dienas upuri. Mūsu 
noskaņojums mainās kā laika apstākļi, bet prieks iekš Tā 
Kunga, paliek nemainīgs, un tā pastāvības noslēpums ir 
Dieva vārdos: „Es esmu pie jums ik dienas līdz pasaules 
galam.” (Mat. 28:20). 

157



Mūsu mainīgajos laikos Tas Kungs, kā arī iepriekš, ne-
mainās un nenogurst. Viņš nav tas līdzgaitnieks, kas ir kopā 
ar mums brīžos, kamēr spīd saule un viss ir labi, bet pazūd, 
līdz debesīs savelkas mākoņi. Glābējs no dienu virknes ne-
izvēlās mūsu panākumu un labklājības brīžus un nestāv tālāk 
no mums dienās, kad esam nabagi un satriekti. Viņš netuvo-
jas man vien tad, kad tiek pasniegts uzvarētāja vainags, bet 
slēpjas tad, kad uz manas galvas nolaižas ērkšķu kronis. Viņš 
ar mani ir kopā visas dienas – uzplaukuma dienās un naba-
dzības dienās; dienās, kad skan kapu zvani un dienās, kad 
šķind kāzu zvārguļi. „Ik dienas” – tas nozīmē – manas dzī-
ves dienās, manas nāves brīdī un tiesas dienā”. 

Tādā veidā, kristietis vienmēr var just prieku, pat vis-
nelabvēlīgākajos apstākļos, tādēļ ka tā avots ir Kristus. 
Kāds šajā sakarā ir pareizi teicis: „Patiess prieks – no Tā 
Kunga, Kurš ir mūsos, bet, nevis no tā, kas ir ap mums”. 
Bet ja tā, tad nav vajadzības demonstrēt savu ārišķīgo 
prieku un uzspēlēto jautrību, kas, kā viss nedabīgais, at-
baida nevis pievelk, vēl jo vairāk, ja patiesībā sirdī ir pa-
visam citādāk. Kādēļ klaigāt „Slava Dievam” un „aleluja”, 
ja dzīve, kuru dzīvojam, neslavē bet apkauno Dieva 
vārdu!? Vai nav labāk šo liekulību nolikt malā un būt 
tādam, kāds patiesībā esi. Jo Dievam nav vajadzīga mūsu 
dievbijības izrāde. 

Šajā sakarā atmiņā nāk gadījums, kad kādā dievkalpo-
jumā slavētāju grupas soliste pārspēja pati sevi, demonstrē-
jot it kā prieku, kas lija pāri malām. Bet, kad atbraukušais 
evaņģēlists savā sekojošajā svētrunā, kas satrieca cilvēku 
dvēseles, skāra liekulības tēmu, viņa nokrita ceļos, un asa-
ras rijot, atkārtoja: „Tas viss ir precīzi par mani! Tieši es 
esmu šī liekule, jo spēlēju izrādi sanākušo priekšā, kaut pa-
tiesībā dzīvoju grēkā un esmu noziedzniece Dieva priekšā! 
Mana dvēsele raud! Ak, ja jūs zinātu, kā viņa raud!...” Lūk, 
tā reizēm Tas Kungs norauj uzliktās maskas no mūsu neīstā 
svētuma. 

Ziniet, var kopā ar citiem skaļi dziedāt: „prieks, nebei-
dzams prieks, būsi priekā vienumēr...”, bet pašam sirdī būt 
bēdīgam un skumt. Ar dievbijīgu izskatu var kopā ar kori 
158



vilkt: „Slavējiet Dievu, slavējiet ar visu dvēseli par Viņa 
vareno mīlestību...”, un tajā pat laikā lieliski apzināties, ka 
paša dzīve un staigāšana Tā Kunga priekšā, drīzāk kalpo 
Viņa apkaunošanai nevis godam. Mēs tā esam pieraduši 
skolā, institūtā, mājās, darbā un draugu lokā spēlēt savu 
lomu, ka, neaizdomājoties, turpinām to darīt arī baznīcā, 
dievkalpojumā. Te arī ir mākslīgie „gumijas smaidiņi” un 
neīstā jautrība, no kuras, brīžiem, paliek šķebīgi, un farize-
jiskā liekulība, kas pašam derdzas, un tēlota dievbijība, kas 
izbeidzas uz paša mājas sliekšņa, un daudz, daudz kas cits. 
Padomājiet, par kādu gan patiesu prieku var būt runa, kad 
mūsu dzīvē ir tik daudz nepatiesības! Katrā gadījumā To 
Kungu tāda izrādīšanās jeb kurā gadījumā neapmierina. 
Starp citu, ir kāds, kuru šis teātris pat ļoti apmierina. Un tas 
ir tas, kurš no iesākuma bija melu tēvs, un kura viens no 
pašiem spēcīgākajiem ieročiem ir liekulība. 

Ir jāpiebilst, ka nesaprātīga nospiestības, skumju un sa-
pīkuma demonstrēšana citu priekšā, arī nekalpo Dieva 
godam. Piemēram, kādā baznīcā, atnākot uz vakara sapulci, 
mācītājs zālē ieraudzīja vien trīs cilvēkus, kādēļ viņš, sapro-
tams, stipri sašuta. Sarūgtinājumā izejot uz ielas, viņš sāka 
aicināt garāmgājējus viņiem pievienoties. Uzmetot acis viņa 
sadrūmušajai sejai, kāds cilvēks garāmejot izmeta: „Patei-
cos, draugs, man bez visa pašreizējā ir pietiekami rūpju un 
problēmu, lai vēl tām pievienotu jaunas”. 

Tādā veidā, kristietība bez prieka, kas atspoguļojas 
mūsu sejās, var ātri atbaidīt apkārtējos cilvēkus. Kad mums 
mēdz būt smagi, vislabākais ir nepadarīt citus par sava no-
spiestā garastāvokļa lieciniekiem, nošķirties vientulībai ar 
To Kungu un izliet Viņam savas dvēseles sāpi, pastāstot 
par savām problēmām un vajadzībām. Tā kā Viņš, neviens 
cits, nepalīdzēs. 

Bez jau iepriekš pieminētajām, ir vēl viena ļoti rupja un 
nepiedodama kļūda, kad kristietis pats sev atņem svētību un 
raud tur, kur viņam vajadzētu priecāties. Tas attiecas uz tiem 
cilvēkiem, kuri, iesākuši dzīves attīrīšanas procesu, savā 
grēku atziņā tik ļoti saskumst, ka nonāk līdz nervu sabruku-
mam un zaudē pārliecību par glābšanu. 

159



Kad dienas gaismu ieraudzīja grāmata „Atmoda sākas 
ar mani”, uz mūsu misiju sāka nākt vēstules no cilvēkiem, 
kas krita izmisumā, jo uz visa uzrakstītā fona, ieraudzīja 
sevi kā šausmīgus grēciniekus. Svētā Gara atmaskoti, viņi 
nezināja, ko darīt. Viņu daudzie grēki nostājās viņu priekšā 
palielināti kā zem lupas. Šausmās viņi sāka rīkoties: vērsās 
pie savu baznīcu kalpotājiem, gribēdami izsūdzēt grēkus, 
atnesa nozagtās lietas turp, kur tās bija paņēmuši, saveda 
kārtībā savas attiecības ar tuviniekiem un darīja daudz ko 
citu, aizmirsdami par prieku un pateicību Dievam par to, 
ka Viņš ir parādījis viņiem Savu žēlastību. Tā vietā, lai 
dotu iespēju Tam Kungam turpināt darboties ar viņiem, 
viņi no savas grēkatziņas krita depresijā, būdami pārlieci-
nāti, ka svētuma latiņa ir tik augstu, ka viņiem nekad nebūs 
iespējas to sasniegt. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī ar kristiešiem, kuri nopietni 
attiecas pret Tā Kunga pavēļu un baušļu pildīšanu, pieliekot 
daudz pūļu un spēka. Viņi atklāj savus grēkus, lūdz piedo-
šanu saviem tuviniekiem, sakārto to, ko reiz ir izdarījuši ne-
pareizi, cenšas būt nomodā pār kārdinājumiem, cīnās ar 
savām nepilnībām un dara, pēc viņu domām, visu nepiecie-
šamo, lai dzīvotu patiesi taisnu dzīvi. Taču tas ne vienmēr 
izdodas. Paiet laiks un, domājot, ka viņi tā arī nevarēs sa-
sniegt gribēto uzvaru, nolaiž rokas, sāk skumt un, vai nu ne-
iziet no nospiestības stāvokļa, vai atmet visam ar roku un 
gribas trūkumā sāk peldēt pa straumei. 

Šādiem ticīgajiem kļūda ir tā, ka viņi pilnībā neizprot 
Tā Kunga rīcību, kad Viņš atver acis uz viņu garīgo netīrību, 
ievedot attīrīšanās un svētošanās procesā. Jo uzrādīt mums 
mūsu grēkus ir Svētā Gara galvenais uzdevums, par ko 
Jēzus, kad bija ar viņiem, reiz teica Saviem mācekļiem 
(Jņ.16:7-8). Bet ja tā, tad mūsu atmaskojumus un nosodīju-
mus caur mūsu sirdsapziņu, caur ko bieži runā Dievs, vajag 
pieņemt nevis ar skumjām, bet ar pateicību, jo tas ir nekas 
cits, kā žēlastība, kuru Debesu Tēvs izrāda tiem, kurus mīl. 
Vai tad mums nav labāk, šeit uz zemes, ieraudzīt savus grē-
kus un tos nožēlot, nekā ar novēlošanos tos apzināties mū-
žībā, kur vairs neko nevarēs mainīt. 
160



Tieši tā pat ir ar mūsu sodīšanu, kas ir Dieva mīlestī-
bas apliecinājums, kā ir rakstīts: „Jo, ko Tas Kungs mīl, to 
Viņš pārmāca, turēdams tomēr labu prātu uz viņu kā tēvs 
pret dēlu” (Sal.pam. 3:12). Tātad, mums ir pamats nevis 
skumt, bet priecāties, kad Svētais Gars dāvā mums garīgo 
apgaismību un mēs sākam sevi redzēt tajā gaismā, kādā 
mūs redz Dievs. Padomājiet, vai tad tas ir slikti, dziļi atzīt 
savus grēkus un ar visu sirdi tos neieredzēt, pieteikt tiem 
karu? Jo tieši to jau Tas Kungs no mums gaida. Mīlot un 
nevēloties mūsu bojā eju, Viņš mūs atmasko un soda ar 
vienu vienīgu mērķi – „…lai tizlais nekluptu, bet gan tiktu 
dziedināts” (Ebr. 12:13). 

Tādā veidā, apzinoties savu grēcīgumu, nestaigāsim ar 
noskumušām sejām, jo tā mēs apbēdinām To Kungu, Kurš 
mūs attīra un svēto, ar to izrādot Savu tēvišķo mīlestību. Tas 
ir vienkārši nesaprātīgi – skumt un bēdāties par tādu žēlas-
tību! Tiesa, ir sastopami arī citi gadījumi, kad sātans, nespē-
dams apstādināt attīrīšanās un svētošanās procesu, ielavas 
tajā un arī sāk kristieti apvainot, pie kam nereti pat par to, 
ko viņš vispār nav darījis. Ne velti taču viņš ir nosaukts par 
apmelotāju, kas runā par mums ļaunu dienu un nakti. Nesa-
protot viņa viltīgo paņēmienu, Dieva bērns to pieņem par 
patiesību un, paguris cīņā ar patiesajiem un neīstajiem grē-
kiem, krīt depresijā (smalkāk par to tiks izstāstīts nākamajā 
grāmatā „Soļojot gaismā”). Šādos gadījumos ir jāatvaira šo 
kārdinājumu ar stipru ticību, izmantojot Svēto Rakstu pa-
domu: „…stājieties pretī velnam, un viņš bēgs no jums” 
(Jēk. 4:7). 

Protams, gadās arī tā, ka mēs patiešām pazaudējam 
sirds prieku, bet tas, kā likums, notiek mūsu vainas dēļ. Ie-
meslu tam ir daudz, tādēļ aplūkosim kaut nedaudzus. 

1. Dvēseļu aprūpes pieredze rāda, ka visbiežāk mūsu 
prieku nozog satraukumi, stresi un bailes. Šie trīs iemesli 
parasti ir saistīti ar pārmērīgu mūsu emociju izpausmi attie-
cībā uz to, kas varētu notikt, bet varētu arī nenotikt. Piemē-
ram, uztraukums, tas ir – pārmērīgas raizes par kaut ko, kas 
nebūt ne vienmēr notiek. Tās var mūs nomocīt un novājināt, 
bet beigās izrādīties pilnīgi nepamatotas. Stress jeb spēcīgs 

161



pārdzīvojums par situācijām, kas no mums nav atkarīgas. 
Visbiežāk nekas jau nemainās, bet prieks sirdī tiek nozagts. 
To pašu var teikt arī par bailēm, kas izpaužas kā biedējošs 
nemiers par kādu bīstamību, ļaunumu vai sāpēm. Esošajā 
stāvoklī tas tāpat neko nemaina, toties palielina pašu prob-
lēmu, atņemot vīrišķību un spēku tieši tad, kad tas ir īpaši 
vajadzīgs. Šiem „prieka zagļiem” ir jāstājas pretī, atceroties 
reiz filipiešiem teiktos nomierinošos kopsavilkuma vārdus: 
„būdams pārliecināts, ka Tas, kas jūsu sirdīs labo darbu ie-
sācis, to pabeigs līdz Kristus Jēzus dienai” (Filip. 1:6). Bet, 
ja tā, tad nesatrauksimies par to, kas tā vai citādi atrodas Tā 
Kunga rokās un Viņa kontrolē. 

2. Nākamais iemesls, kura dēļ mēs nereti zaudējam 
prieku, – mūsu padarītais grēks. Tas nerada izbrīnu, jo jeb-
kurš pārkāpums pret To Kungu uzreiz mūs atdala no Viņa, 
tātad arī sarauj saiti ar galveno prieka avotu. Tieši tamdēļ 
ķēniņš Dāvids pēc laulības pārkāpšanas ar Batsebu, vaidot 
savā dvēselē sauca: „Apžēlojies par mani, ak, Dievs, Savā 
žēlastībā, izdzēs manus pārkāpumus Savā lielajā apžēlo-
šanā! Mazgā mani pavisam tīru no manas noziedzības un 
šķīstī mani no maniem grēkiem! Tiešām, es atzīstu savus 
pārkāpumus, un mani grēki ir vienmēr manu acu priekšā! 
Vienīgi Tevis priekšā es esmu grēkojis un darījis to, kas 
ļauns Tavās acīs, lai Tu paliec taisns Savos spriedumos un 
nevainojams Savā tiesneša darbā… Šķīstī mani no grē-
kiem ar īzapu, lai es topu šķīsts, mazgā mani, lai es topu 
baltāks par sniegu! Liec man atkal baudīt prieku un lab-
sajūtu, lai līksmojas kauli, kurus Tu esi man salauzījis!... 
Radi manī, ak, Dievs, šķīstu sirdi un atjauno manī pastā-
vīgu garu! Neraidi mani prom no Sava vaiga un neatņem 
no manis Savu Svēto Garu! Atdod man atkal atpakaļ Savas 
pestīšanas prieku un stiprini mani ar paklausības garu” 
(Ps. 51:3-14). Ticība visu piedodošajam un žēlsirdīgajam 
Dievam toreiz palīdzēja Dāvidam atkal piecelties un atgūt 
sirdī prieku. 

Ir pilnīgi saprotams, ka savas niecības apzināšanās 
nomāc un skumdina. Bet, kad mēs pārstājam sevi attaisnot 
un pastāvēt uz savu nevainību, pazemīgi atzīstot, ka Tā 
162



Kunga tiesa ir taisnīga un Viņa ceļi taisni, tad piedošanas 
prieks ielīst mūsu sirdī kā upe, nesot sev līdzi to, ko nekas 
cits nevar dot. 

Prieks – ir auglis tīrai un patiesai staigāšanai ar To 
Kungu. Kad tā nav, nevar būt arī prieks. Izdarot grēku un 
to apzinoties, ir svarīgi pie tā neapstāties, bet ticībā izdarīt 
nākamo soli pretī Tam, Kurš, paceļoties Golgātā, atnesa pie-
došanu kritušajiem un atjaunošanu nomocītajiem. Tad 
skumjas un nomāktība nomainās ar gavilēm un cerību, par 
kuru ir teikts, ka tā „nepamet kaunā” (Rom. 5:5). Ja mēs, 
noniecinot šo iespēju, gadiem un gadu desmitiem slēpjam 
savus grēkus un ar tiem dzīvojam, nevajag brīnīties, ka 
mums nav miera sirdī. 

Vienā no himnām psalmu dziedātājs apraksta cilvēka 
prieka noslēpumu, kad viņam ir piedevis Tas Kungs: „Svē-
tīgs, kam pārkāpumi piedoti, kam grēki nolīdzināti!.. Kamēr 
es klusēju, mani kauli panīka, un man bija jāvaid cauru 
dienu, jo Tava roka smagi gūlās uz mani dienām un naktīm... 
Tad es atzinos Tev savos grēkos un neapslēpu savas vainas. 
Es sacīju: „Es izsūdzēšu Tam Kungam savus pārkāpumus!”. 
Un Tu piedevi man manu grēka vainu” (Ps. 32:1-5). 

3. Daudziem kristiešiem nav prieka savā kristietībā 
tikai tamdēļ, ka tajā mazajā kalpošanas lauciņā, kurā Viņus 
ir ielicis Tas Kungs, sajūt sevi, pēc viņu domām, pārāk ne-
nozīmīgus. Viņiem gribētos kaut ko vairāk, lielāku un ievē-
rojamāku, lai citi viņus redzētu un teiktu viens otram: „Tu 
tikai paskaties uz viņu! Cik labi viņam viss izdodas! Kāds 
malacis!..”. Nereti prieks izpaliek, jo pie vilšanās ir klāt 
skaudība un rūgtums pret cilvēku, kuru Dievs svētī un lieto 
lielākā mērā. Piemēram, viens jauns kalpotājs, beidzis pres-
tižu garīgo semināru, tika aizsūtīts darbā uz nesen izveidotu 
baznīcu. Kā mācītājs tur kalpoja ticības brālis, kurš vien 
dažus gadus vecāks par viņu un kuram nebija nekādas teo-
loģiskās izglītības. Daudzi šīs draudzes locekļi caur šo brāli 
atgriezās pie Dieva un tādēļ viņu ļoti mīlēja. 

Atbraucējs bija pilns visādu ideju, ko loloja jau kopš 
studiju laikiem un kuras viņš gribēja ātrāk ieviest dzīvē, taču 
mācītājs pārliecināja, ka draudze tam šajā brīdī vēl nav 

163



gatava. Šāda nepiekrišana viņa ierosinājumiem, diplomē-
tajam teologam pamazām izvērtās aizvainojumā un rūg-
tumā. Viņš uzskatīja, ka mācītājs līdz galam nenovērtē viņa 
spējas un nedod iespēju izvērsties, kaut draudzes dzīvē re-
dzēja izteiktas svētības no Dieva. Gāja dienas, nedēļas, mē-
neši un gadi. Skaudība sirdī turpināja augt un darīt savu 
melno darbu. Katrs mācītāja vārds aizvien vairāk izraisīja 
sašutumu un kaitināja jauno kalpotāju. Par kaut kādu prieku 
sirdī, saprotams, nevarēja būt ne runas. 

Kas zina, cik ilgi tas tā būtu turpinājies, ja reiz viņš ne-
būtu izlasījis īsu stāstiņu. Tajā bija runa par to, kā kara laikā 
ar Napoleonu viens kareivis, veicot kopā ar armiju tālu pār-
gājienu, skaļi pauda savu sašutumu, ka viņam tik ilgi ir jāiet 
kājām, bet viņa virsnieks pārvietojas sēžot uz zirga. Izdzir-
dējis šos vārdus, virsnieks tūdaļ nolēca no zirga un piedāvāja 
kareivim ieņemt viņa vietu. Iepriecināts par tādu iznākumu, 
tas nelika uz sevi gaidīt un zibenīgi atradās sedlos. Nepas-
pēja zirgs izdarīt pat dažus soļus, kā skauģi sasniedza ienaid-
nieka lode, un viņš beigts nogāzās zemē. 

Tā, ar stāsta palīdzību, Dievs uzrunāja jaunā kalpotāja 
sirdi un sirdsapziņu, atverot viņa garīgās acis, ko bija ap-
tumšojušas skaudība un rūgtums. Ir jāteic, ka līdzīgi gadī-
jumi mēdz būt visai bieži. Diemžēl, citu kalpošanās mēs 
redzam tikai priekšrocības, nenojaušot neskaitāmās grūtības, 
atbildību, bet reizēm pat bīstamības, kas ir sastopamas tajā, 
ko viņi dara. Tādēļ ir ļoti svarīgi palikt uzticamam tajā vietā, 
kur Tas Kungs vēlas redzēt tieši tevi, neatkarīgi no tā, vai tā 
ir augsta, vai maza un nepamanāma. 

Osvalds Čembers šajā sakarā ir teicis tā: „Viena lieta ir 
izvēlēties sev cēlsirdīgas varonības ceļu, un pavisam cita – 
kad ceļš, ko tev ir izvēlējies Dievs, ved uz turieni, kur tevi 
iemīdīs mēslos un kur tu ieņemsi nemanāmu, nožēlojamu 
un nenozīmīgu stāvokli, kur kopā ar apustuli Pāvilu varētu 
teikt: „ar godu un negodu, ar slavu un neslavu” (2.Kor.6:8). 
Vai tu esi gatavs sevi tādā veidā pienest kā upuri? Vai tu spēj 
būt kā piliens jūrā vai kā uzgrieznis lielā mašīnā, tas ir – esot 
tik nenozīmīgam, ka par tevi pat neatcerēsies tavas kal-
pošanas Tam Kungam sakarā. Vai spēsi sevi upurēt tādā 
164



pakāpē, ka tev svarīgāk būs pašam kādam kalpot, nekā ka 
tev kalpotu citi? Daži ticīgie nemāk strādāt melnu darbu un 
palikt svēti, jo uzskata to par sevis necienīgu. Nedrīkst būt 
upura, kam kristietis nav gatavs, un nav tādas nodarbes, kas 
viņam būtu pārāk pazemojošas. Ja jau pat apustulis Pāvils, 
vēršoties pie to dienu ticīgajiem, varēja teikt: „Bet, ja man 
arī jāizlej savas asinis, nesot jūsu ticības un kalpošanas 
upuri, tad es priecājos, priecādamies kopā ar jums visiem”, 
tad mums tas vēl jo vairāk ir jādara. Kļūt par upuri – ir gribas 
lēmums, nevis jūtas, un kad tu izdarīsi šo izvēli, tev vairs 
nebūs vēlēšanās nodarboties ar sevis apraudāšanu. Bet altā-
ris vienmēr nozīmē uguni, tas ir – lai iekš mums sadeg viss 
tas, kas nekalpo Tā Kunga godam”. 

4. Kad no Debesīm nenāk atbilde uz ilgstošām bet ne-
sekmīgām lūgšanām, tad zūd prieks. Šādā gadījumā vis-
pirms nāk nogurums, tad vilšanās, bet tām seko grūtsirdība 
un izmisums. Ko gan mums darīt? Būt sašutušiem un dus-
moties uz Dievu? Krist depresijā tādēļ, ka Viņš mums neat-
bild? Atmest visam ar roku un novērsties no sava Glābēja?.. 
Nu ko, daži tieši tā arī rīkojas, bet vai tā ir izeja no situāci-
jas?.. Bībele mums dod citu atbildi: „Esi kluss Tā Kunga 
priekšā un gaidi uz Viņu” (Ps. 37:7) un „ar savu izturību jūs 
iemantosit sev dzīvību!” (Lk. 21:19). 

Pacietība mūs atsvabina no nemiera un nedrošības sa-
jūtas. Tā noslauka mūsu asaras un dod mums iespēju no-
mierināties. Pacietība samazina mūsu kaislīgo vēlēšanos 
kaut ko dabūt, saņemt, dodot spēku un izturību laikā, kad 
mēs kaut ko gaidām. Būdama svarīga kristīgās dzīves sa-
stāvdaļa, tā dod pareizu Dieva pielūgsmes garu. Jēkaba vēs-
tulē par to tā arī ir teikts: „Bet izturība lai parādās darbā līdz 
galam, ka jūs būtu pilnīgi caurcaurim un jums nebūtu ne-
kāda trūkuma” (Jēk. 1:4). Būsim pacietīgi un tad iekš daudz 
kā varēsim bagātināties. 

5. Tuvības zaudēšana ar To Kungu uzreiz atspoguļojas 
mūsu garīgajā stāvoklī, kas izpaužas kā nospiestība un no-
māktība. Visbiežāk tas notiek tad, kad kaut kādā veidā mēs 
pārkāpjam Dieva gribu. Atrodoties uz zemes, Jēzus izjuta 
dziļu prieku esot ciešās attiecībās ar Savu Tēvu – Dievu un 

165



ļoti gribēja, lai arī Viņa mācekļiem būtu tāds pats prieks, kas 
seko pa pēdām tam, ja mēs pakļaujamies Viņam. Patiesa 
laime pie mums atnāk tikai tad, ja mēs cik iespējams pilnīgi 
pieņemam savā dzīvē To Kungu. Esot iekš Kristus, pareizi 
Viņam sekojot un visu laiku turot Viņa baušļus, mums vien-
mēr būs paļāvība un prieks, pat ja ir grūti un, liekās, nav ne-
kādu iemeslu, lai līksmotu un priecātos. 

Nedrīkst arī aizmirst, ka prieks ir Svētā Gara auglis, 
tādēļ, lai atrastos priekā, ir jāstaigā Garā (Gal. 5:22,25). Dzī-
vojot Dieva tuvumā un topot Viņa vadītam, mēs varēsim 
priecāties par spīti apstākļiem. Vārdus „Priecājieties iekš Tā 
Kunga vienumēr, es vēlreiz teikšu, priecājieties!” apustulis 
Pāvils rakstīja filipiešiem, kad pats sēdēja cietumā. Tātad, 
līksmi dvēselē, kurai ir tuvas attiecības ar Debesu Tēvu, 
nevar apslāpēt ne cietuma sienas, ne cilvēku aprunāšanas, 
nedz kādas citas dzīves problēmas un grūtības. 

6. Vēl viens iemesls, kas noved pie prieka zaudēšanas, 
ir kārdinājumi un pārbaudījumi. Apustulis Pēteris savā pir-
majā vēstulē saka: „Tad jūs līksmosities, tagad, ja tas ir va-
jadzīgs, drusku noskumdināti dažādos pārbaudījumos” 
(1.Pēt. 1:6). Bet mums, parasti, mēdz būt tieši otrādi. Mūs 
kārdinājumi nomāc un atņem jebkādu prieku. 

Visiem mums ir zināms, ka grūti laiki nes sev līdzi 
skumjas un sāpes sirdī. Ārēji tie izskatās pavisam nepievil-
cīgi un tādēļ, protams, nepriecē. Bet tas ir vien tādēļ, ka mēs 
aizmirstam kādus augļus tie dod vēlāk. Gudrais Mācītājs 
reiz ir teicis: „Labāk ir skumt nekā smieties, jo, kad vaigs 
ir noskumis, tad sirdij ir labi” (Sal.māc. 7:3). Bet ja tas ir 
tā, ka mūsu sirds grūtībās patiešām kļūst labāka, tad mums 
ir pamatojums arī tādos brīžos priecāties, atceroties, ka 
visus pārbaudījumus un kārdinājumus Dievs ir spējīgs vērst 
mums par labu. 

Vecās Derības lappusēs ir stāsts par jūdu atgriešanos no 
Bābeles trimdas un tai sekojošo Jeruzālemes un tās sienu at-
jaunošanu. Priesteris Ezra kopā ar Nehemiju, pēc galveno 
darbu veikšanas sasauca tautu, lai ar Dieva Bauslības grā-
matas lasīšanu uzmundrinātu to un pavairotu vīrišķību turp -
mākajiem labiem darbiem. „…Un nebēdājieties, jo Tā 
166



Kunga prieks ir jūsu stiprais patvērums!” (Neh. 8:10). Vār-
dos „jūsu stiprais patvērums” slēpjas mierinājums, cerība un 
rāmums arī priekš mums. Prieks Tā Kunga priekšā – ir 
Dieva dots patvērums, kur mums patverties no bēdām, 
skumjām, kārdinājumiem un pārbaudījumiem. Protams, tas 
nebūt nenozīmē, ka mūsu dzīve kļūs bezrūpīga un bez cie-
šanām. Šie vārdi drīzāk ir kā atgādinājums par to, ka iekš 
Tā Kunga mums ir patvērums no skumju gariem. 

7. Divkosība un dalīta sirds, meklējot to Kungu un se-
kojot Viņam, arī padara mūsu kristietību bezjēdzīgu un bez 
prieka. Ir ticīgie, kuru garīgo dzīvi uzlūkojot, neviļus jā-
domā, ka viņu uzdevums ir pārbaudīt Dieva pacietību. Te 
viņi deg kalpošanā Tam Kungam, un liekās, ir gatavi apgāzt 
kalnus, te krīt kaut kādā vienaldzībā un garīgā apātijā, ne-
vēloties dzirdēt atgādinājumus par atbildību pret savu dvē-
seli. Šāda nepastāvība un garastāvokļa mainīgums norāda 
uz nepareiziem motīviem, pēc kādiem cilvēks savā kalpo-
šanā vadās, kā arī uz dalītu sirdi, kas traucē sevi pilnībā 
nodot Dievam. 

8. Bez prieka ir arī tā kristietība, kur ir pazaudēta 
dzirkstele, tātad – nav uguns. Tad Dievam tu kalpo nevis 
tādēļ, ka tas priekš tevis ir tava dzīve, bet vien tādēļ, ka 
uzskati to par nepieciešamību. Tādā kalpošanā nav dzīvī-
bas, tātad, tā nav spējīga nest dzīvību arī citiem. Rietum -
eiropas valstīs kristīgās ģimenēs plaši ir izplatīta Bībeles 
lasīšana vakara stundās un tai sekojoša kopīga lūgšana. 
Kad kristietība kļūst vienkārši par pieradumu un ārēju 
formu, tad pat šāda laba tradīcija kļūst par slogu. Tā kādā 
ģimenē, kur tēvs šo tradīciju padarīja par likumu, bērni 
pēc vakariņām palika sēžot pie galda skumjām sejām, itkā 
klausoties, bet nedzirdot to, ko lasa, vēloties tikai vienu, – 
lai viņš ātrāk beigtu. 

9. Pie prieka zaudēšanas noved arī nepaklausība Dieva 
balsij, kā arī jebkāds noraidījums un pretošanās Viņa gribai, 
vai tas attiecas uz sadzīviskiem jautājumiem, vai uz aicinā-
jumu uzņemties kādu kalpošanu. Šādā gadījumā dvēseles 
mokas turpināsies tik ilgi, kamēr mēs nepazemosimies Viņa 
priekšā, darot to, ko no mums sagaida Debesu Tēvs. Mīlot 

167



To Kungu un saucot sevi par Viņa bērniem, vergiem un 
kalpiem, mēs nedrīkstam Viņu apbēdināt ar savu nepak-
ļaušanos. 

10. Kaut visiem šiem iemesliem ir liela vieta mūsu ga-
rīgajā dzīvē, galvenais, kas atņem mums prieku, – tā ir kris-
tietība tradīcijas pēc. Tieši tā neapmierina ne mūs, ne To 
Kungu, jo ir mirusi, tātad, bezjēdzīga. Pravieša Jesajas laikā 
Dievs vairs nevarēja par to klusēt. Saucot lietas īstajos 
vārdos, Viņš noraksturoja formālu, virspusēju kalpošanu 
Sev ar šādiem vārdiem: „Kam Man vajadzīgi jūsu daudzie 
kaujamie upuri?” saka Tas Kungs. „Man ir apnikuši jūsu 
aunu un baroto teļu dedzināmie upuri, Man netīk jēru un 
āžu asinis”. 

Tagad apstāsimies pie šī panta. Mūsu dienās tauta vairs 
nenes, kā samierināšanas upuri par saviem grēkiem dzīvnie-
kus, jo ir Svētais Jērs, Kurš reizi par visām reizēm kļuva par 
mūsu izpirkšanas upuri. Sanākot kopā dievkalpojumos, kris-
tieši tagad pienes savus lūpu upurus, tas ir – lūgšanas. Bet 
kādas tās ir? Vai tās ir patiesas Dieva priekšā, vai paceļas 
pie žēlastības troņa no tīras sirds? Vai to daudzums vienmēr 
Debesu Tēvam ir patīkams, un vai kvantitātē ir to vērtība 
Viņa priekšā? Lieliski zinot mūsu dzīvi un staigāšanu Viņa 
priekšā, vai Tas Kungs nevar arī šodien mums teikt: „Kam 
Man vajadzīgi jūsu daudzie kaujamie upuri?” 

Nesteidzieties uz šo reaģēt ar sašutumu, draugi! Kopā 
iziesim cauri šīm rindām, kurās Dievs vēršas pie mums, pie-
lietojot to jau ne kā Israēlam, bet mums pašiem. Jo tie esam 
mēs, kas esam Viņa izredzētā tauta. Tagad ne jau israēlieši 
svētdienās piepilda lūgšanu namus, bet mēs, tātad, ne pie 
viena cita kā pie mums tagad ir vērsti šie vārdi: „Kad jūs 
nākat rādīties Manā priekšā, kas tad no jums prasa, lai jūs 
samīdāt Manus pagalmus?” 

Nekad neaizmirsīšu vienu vēstuli, ko saņēmu 1990. 
gadā, drīz pēc grāmatas „Atmoda sākas no manis” klajā nāk-
šanas. Kādas Krievijas draudzes mācītājs rakstīja: „Izlasot 
šo grāmatu, es sapratu, ka trīsdesmit gadus, vedot sev līdzi 
Dieva tautu, veltīgi esmu mīdījis Tā Kunga pagalmus...”. Ko 
tur teikt, sirdi plosoša atzīšanās, kuru, domāju, viņam nebija 
168



viegli izdarīt. Var tikai apbrīnot šī kalpotāja vīrišķību, patie-
sumu un atklātību, uz ko mūsdienās ir spējīgi tikai nedaudzi. 
Taču turpināsim mūsu pārdomas. 

Neapstājoties pie šiem vārdiem, Dievs runā tālāk: „Ne-
nesiet Man vairs veltīgo un liekulīgo ēdamo upuri, to kvē-
pināmā smarža ir negantība un iedveš Man riebumu. Es 
neieredzu un nevaru ciest jūsu jaunajos mēnešos un sabatos 
noturamās svētku sapulces, jo tās ir gan krāšņas un svinīgas, 
bet tai pašā laikā bezdievības pilnas! Es ienīstu jūsu jaunos 
mēnešus un jūsu gadskārtējos svētkus, tie Man ir par nastu, 
tie Man kļuvuši neciešami...”. 

Tā neko!.. Izrādās, daudz kas no tā, ko mēs savās baz-
nīcās darām par slavu un Dievam par godu, tajā skaitā arī 
visi mūsu izpriecas un izklaides pasākumi, var būt Viņam 
nekas cits kā nasta!.. 

Bet arī tas vēl nav viss. Lasot tālāk, burtiski pārņem 
šausmas no sekojošiem vārdiem: „Kad jūs paceļat savas 
rokas, Es apslēpju Savas acis no jums, un, lai cik daudz jūs 
arī lūgtu, Es jūs tomēr neuzklausu...”. 

Neticami, vai ne tā? No teiktā izriet, ka Dievs mūs rei-
zēm vienkārši nedzird. Bet kā tad tā? Mēs taču esam pilnīgi 
pārliecināti, ka Viņš mūs dzird vienmēr!.. Vai patiešām īs-
tenībā viss izskatās pavisam savādāk? Izrādās, Dievs var 
mūs nedzirdēt, bet kādēļ?!.. Dieva atbilde neliek sevi gaidīt, 
un ir tepat blakus: „jo jūsu rokas ir aptraipītas asinīm”. 

Ko?!.. Mūsu rokas aptraipītas ar asinīm?!.. Tā taču nav 
taisnība! Kā taisnīgais un taisnais Dievs var apgalvot to, kas 
īstenībā nemaz nav?! Viņš taču ir pati Patiesība!.. 

Jā, draugi, lai cik skumji ir to atzīt, bet tas patiesi tā ir. 
Un, lai varētu pieņemt tik smagu, bet pelnītu apvainojumu, 
tagad ir jāļauj šai Patiesībai atvērt mūsu acis tam, ko mēs 
paši, neapšaubāmi, lieliski zinām. Tad nu atcerēsimies, cik 
reižu mēs burtiski nogalinājām tos, kuri mums ir dārgi, ar 
saviem ļaunajiem, cietsirdīgajiem vārdiem. Tos izsakot, 
mēs, protams nedomājām par to, kā asiņoja mūsu mīlošo 
sievu, vīru, tēvu, māšu, dēlu, meitu, paziņu un draugu sirdis, 
atstājot uz mūsu rokām neredzamas asinis. Cik skumju un 
sāpju nesa necienīga uzvedība attiecībā pret jel kādu! Cik 

169



rētu jau esam apkārtējiem cirtuši, graujot sev visu visapkārt 
pa labi un kreisi?.. 

Ja mēs vēl esam spējīgi būt godīgi paši pret sevi, tad 
mums nāksies atzīt, ka viss patiesi ir tā, un mūsu sirdsapzi-
ņas balss to apstiprinās. Bet ja tā, kurp mums tagad ar šādu 
nastu iet? Kā to visu izlabot? Un vai priekš mums maz vairs 
ir žēlastība un piedošana?.. 

Jā, ir. Lūk, padoms, ko mums ar pravieša Jesajas lūpām 
dod Tas Kungs: „Mazgājieties, šķīstaities, pārtrauciet savus 
ļaunos darbus Manu acu priekšā! Mitieties ļaunu darīt! Mā-
caities labu darīt, meklējiet taisnību, palīdziet apspiestajiem, 
stājieties pretī varmācībai, piešķiriet pienācīgo tiesu bāri-
ņiem, aizstāviet atraitni! Tad nāciet, turēsim tiesu, saka Tas 
Kungs. Kaut jūsu grēki arī būtu sarkani kā asinis, tomēr tie 
paliks balti kā sniegs; kaut tie arī būtu kā purpurs, tomēr tie 
kļūs kā vilna. Ja jūs būsit Man padevīgi un paklausīgi, tad 
jūs baudīsit zemes svētību. Bet, ja jūs pretosities un nepa -
klausīsit, būsit cietgalvīgi, tad zobens jūs aprīs, jo Tā Kunga 
mute to runājusi” (Jes. 1:11-20). 

Ko lai uz to saka, draugi? Vai mēs esam gatavi pielietot 
šādu padomu jeb tas mūs neapmierina? Mēs, laikam, negai-
dījām, ka Dievs pret mums var būt tik stingrs, jo sevišķi jau 
šajā žēlastības laikā. Jo līdz šim mums pastāvīgi nācās dzir-
dēt par Viņu pavisam ko citu. Jā, protams, Viņš arī tagad ir 
un paliek mīlestības, žēlsirdības Dievs, taču tas Viņam ne-
traucē, mīlot grēcinieku, ienīst grēku. Citādāk jau Viņš ne-
būtu svēts un taisns. No tā, vai mēs izmantosim Viņa 
padomu vai nē, ir atkarīga mūsu nākotne, ietverot arī prieku, 
pie kam ne tikai šeit uz zemes, bet arī mūžībā, kas tuvojas. 

Vēl ievērojiet, ka šajā Dieva aicinājumā Savai tautai, 
izskan ne tikai sašutums un taisnas dusmas par to, ka tie, 
kuri godā Svēto, paši dzīvo nesvēti, un tie, kuri pienes lūpu 
upurus, turpina grēkot. Nē, galēji stingros Tā Kunga vārdos 
ir redzama liela vēlēšanās, lai Viņa bērni nožēlotu grēkus un 
labotos. Debesu Tēvs nevēlās mūsu bojāeju. Viņš alkst pēc 
pārmaiņām mūsos! Viņu neapmierina formāla, rituāla kris-
tietība, kas ir kā tradīcija. Viņam vajag patiesu kalpošanu, 
ko diktējusi patiesa mīlestība. 
170



Nevajag domāt, ka Dievs no mums pieprasa ko neie-
spējamu. Ir grūti stādīties priekšā, cik dvēseļu, gadiem ilgi 
dzīvo bezspēcīgu, nožēlojamu kristietību bez prieka, un 
pieliekot pūles ir izrāvušās no savas garīgās bezizejas. Pie-
mēram, kāds brālis izbrīnā sauca: „Patiešām! Kaut kas 
tāds ir iespējams! Es pavisam biju zaudējis cerības, bet 
tagad redzu, ka tas strādā! Tas Kungs man panāca pretī 
trīs soļus, kad es, lai nomirtu sev, paspēju izdarīt tikai 
vienu! Pēc tam, kad es beidzu „likt pirmajā vietā savas tie-
sības”, pieprasot mani atzīt kā ģimenes galvu, sieva sāka 
klausīt bez kādiem aizvainojumiem un skandāliem! Es tik 
ilgu laiku nomocījos, lai atrastu mūsu ģimenes problēmu 
risinājumu, bet tagad tās it kā pašas par sevi risinās, bez 
manu pūļu pielikšanas. Tajā laikā, kad es nodarbojos ar 
savu dvēseli un savedu kārtībā attiecības ar citiem cilvē-
kiem, Dievs veica izmaiņas manu tuvinieku sirdīs! No tā 
laika, kad es izlaboju visu uz ko Viņš man norādīja, mani 
vairs nekas nenospiež. Ak, cik pateicīgs es esmu Tam 
Kungam, ka Viņš izveda mani no manas tradicionālās, no-
minālās kristietības, kur biju pavadījis daudzus gadus!..”, 
vai: „Kopš tā laika, kad esmu pārskatījusi savu dzīvi un 
staigāšanu Tā Kunga priekšā, manā ģimenē sākušas notikt 
brīnišķīgas izmaiņas. Nesen mani divi vecākie bērni, par 
kuriem es lūdzu daudzus gadus, atnāca ar mani uz sapulci 
un tur pirmo reizi nožēloja grēkus, bet jaunākais dēls pār-
stāja lietot narkotikas! Mans neticīgais vīrs arī ir tā kā pie-
klusis un pat ir pārtraucis lamāties un dzert! Cik esmu 
skumusi un raudājusi, nesaprotot kādēļ manas lūgšanas 
par viņiem paliek neatbildētas! Bet tagad es esmu pārpil-
dīta ar prieku, jo Dievs man ir kļuvis par Dievu, Kurš 
dzird un atbild!..”. 

Tādā veidā, panīkusi un skumīga kristietība, kas lī-
dzīgi slogam gūlās pār kādu izmocītu dvēseli, sāka dzirkstīt, 
gavilējot un pateicoties Tam Kungam. Tādas izmaiņas var 
salīdzināt ar košu varavīksni, kas parādās pēc pērkona lietus 
uz tumšā, bet jau pamazām gaišāk topošā debesjuma. Īsts 
prieks, kas piepilda patiesa kristieša sirdi, ir dabīgas sekas 
viņa tuvajām attiecībām ar Dievu un pareizam dzīves un 

171



ticības veidam. To nevajag demonstrēt un reklamēt. Tas ne-
izpaužas trokšņainā eiforijā, bet gan ar īpašu, gaišu acu iz-
teiksmi un neatkārtojamu zīmogu sejā, kas pauž cilvēka 
iekšējo mieru un klusumu dvēselē. Satiekot tādus cilvēkus, 
neviļus tavs acu skatiens uz viņiem apstājas, bet paejot 
garām, neviļus atskaties. 

Nobeigumā, kā īpašu piemēru gribētos pastāstīt par 
kādu jaunu kristieti, kurš, neskatoties uz smagu iedzimtu in-
validitāti, atrada nebeidzamu prieku iekš Tā Kunga, kļūstot 
par lielu svētību un ticības stiprinājumu daudziem desmi-
tiem tūkstošu un miljoniem cilvēku. 

Niks Vujačičš piedzima 1982. gada 4.decembrī Mel-
burnā (Austrālijā). Viņa vecāki – patiesi kristieši, ar ne-
pacietību un prieku gaidīja sava pirmdzimtā parādīšanos 
šajā pasaulē. Nika mamma – pieredzējusi medmāsa, kas 
palīdz dzemdētājām, nešaubījās, ka sava bērna dzemdē-
šana viņai neradīs grūtības, jo labi zināja dzemdību gaitu. 
Grūtniecība noritēja normāli, un tajā laikā esošā medicīnas 
tehnika, auglim, kas attīstījās, nekonstatēja nekādas no-
virzes no normas. Bet kad bērniņš nāca pasaulē bez rokām 
un kājām, tēvs ar māti un visi kristieši draudzē, piedzīvoja 
īstenu šoku, ko nomainīja nesatricināma pārliecība, ka 
Dievs to paredzējis īpaši tam, lai puisītī parādītu neparastu 
brīnumu. Taču, neskatoties uz viņu milzīgo ticību, visas 
lūgšanas un lūgumi palika bez atbildes. Tas Kungs, kas 
valda pār likteņiem, nez kādēļ neparedzēja rokas un kājas 
augošajam mazulim. 

Ko tas nozīmēja pašam psihiski pilnīgi veselajam 
Nikam, nav iespējams īsumā aprakstīt. Par to var spriest pēc 
tā, ka viņam bija domas par savas eksistences bezjēdzību un 
bezmērķīgumu, kas noveda tik tālu, ka jau 8 gadu vecumā 
viņš domāja par pašnāvību. Zaudējumu sāpes palielinājās 
vēl arī tādēļ, ka pēc viņa ģimenē piedzima vēl divi pilnīgi 
normāli bērni: māsa un brālis. 

Vienā no tādiem grūtajiem brīžiem, Dievs uz Niku ru-
nāja caur brīnišķīgu Svēto Rakstu vietu no Jeremijas grāma-
tas, kurš pats bija piedzīvojis ne mazumu ciešanu: „Jo Es 
zinu, kādas Manas domas par jums, saka Tas Kungs, miera 
172



un glābšanas domas un ne ļaunuma un ciešanu domas, ka 
Es jums beigās došu to, ko jūs cerat” (Jer. 29:11). Tas viņu 
ļoti iedvesmoja, un viņš nolēma, ka Dievs drīzumā tomēr 
viņam dāvās rokas un kājas, un tas kļūs par pasaules mēroga 
sensāciju, kas apgriezīs kājām gaisā visu pasauli, un viņa fo-
togrāfijas būs visos pasaules žurnālos un avīzēs. Taču Dievs 
ir suverēns Dievs, un arī šajā gadījumā neļāva pār Sevi val-
dīt, bet vienkārši gaidīja, kamēr Viņa bērns Viņa priekšā no-
rims un sāks klausīties uz to, ko Viņš vēlās viņam pateikt. 
Mēs, cilvēki, – esam savu spriedumu vergi. Un Dievam bieži 
mēdz būt tik grūti aizklauvēties līdz mūsu sirdij, jo Viņam 
nākas „spraukties” cauri mūsu saprašanas un secinājumu 
brikšņiem, gudriem skaidrojumiem un lēmumiem, plāniem 
un cerībām. 

Bet, slava Tam Kungam, ka Niks tomēr sadzirdēja 
maigo Tēva balsi, kas saudzīgi „aizveda” viņu no sākotnē-
jām idejām par dziedināšanu un tā vietā dāvāja svētīgāko 
kalpošanu, kura tā arī saucas „Nav roku, nav kāju, nav 
rūpju”. Kaut tās nosaukums skan viegli un pat ar humoru, 
aiz tā stāv gadi cīņā ar Dievu, Viņa plānu nesaprašana un 
dzīves jēgas meklējumi. 

Daloties ar savu liecību, smaidošais Niks, apbur 
savus klausītājus ar to neviltoto prieku, kas mirdz viņa 
acīs. Tur, kur no pleciem, pēc idejas, vajadzētu būt rokām, 
viņa ķermenis kārtīgi noapaļojas, itkā Debesu Meistars 
tieši tā arī būtu iecerējis šī zemes trauka formu. Tagad 
viņa augums ir apmēram 97 cm. Mūsu ierastajā izpratnē, 
Niks ir vien... puse no cilvēka. Ķermeņa kreisajā pusē, 
lejā, kur vajadzētu būt kājai, Radītājs viņa ķermenī atstā-
jis maziņu izaugumiņu, kas atgādina vistas kājiņu (kā 
viņš pats arī to sauc), ar kuru bieži spēlējas viņa sunītis. 
Lai cik bezformīga tā būtu, Niks lieliski var to izmantot 
dažādām savām vajadzībām: piemēram, viņš visai veikli 
ar to pāršķir Bībeli un raksta apmēram četrdesmit vārdus 
minūtē. Neskatoties uz kolosālajiem fiziskajiem ierobe-
žojumiem, šis jaunietis iespēja pabeigt universitāti un 
iegūt izglītību finanšu jomā, kas deva viņam iespēju strā-
dāt un sevi nodrošināt. 

173



Dažādās valstīs lielu auditoriju priekšā Niks ar savas 
vistas kājiņas palīdzību ātri pārvietojas pa galdu, ar visu savu 
būtni izstarojot prieku, savu stāstu parasti sāk ar vārdiem no 
Svētajiem Rakstiem: „Priecājieties iekš Tā Kunga; vēlreiz 
saku: priecājieties!”, un tad turpina: „Manu iekšējo emocio-
nālo cīniņu dēļ, ko izjutu apsmiekla, pašvērtējuma un vien-
tulības dēļ, Dievs ielika manī karstu vēlēšanos stāstīt savu 
liecību un dalīties pārdzīvojumos ar citiem, lai palīdzētu vi-
ņiem tikt galā ar dažāda veida grūtībām viņu dzīvēs, un ļaut 
Dievam to vērst par svētību. 

Es vēlos cilvēkus iedrošināt dzīvot pilnvērtīgu dzīvi un 
nekam neļaut nostāties uz viņu cerību un sapņu īstenošanas 
ceļa. Saskaroties Bībelē ar pantu no vēstules Romiešiem 8:28: 
„Un mēs zinām, ka tiem, kas Dievu mīl, visas lietas nāk par 
labu, tāpēc ka tie pēc Viņa nodoma ir aicināti”, es sapratu, 
ka tagad patiešām zinu, ka tādu jēdzienu kā veiksme, gadī-
jums vai sakritība Tam Kungam vienkārši nav. Tā es ieguvu 
mieru un tagad zinu, ka Dievs nepieļaus mūsu dzīvēs kaut 
kam notikt, ja Viņam tam nav svarīgs iemesls, kas nāk mums 
par labu... Jā, no sākuma es ticēju, ka Dievs mani izdziedi-
nās, lai kļūtu par varenu Viņa visvarenā spēka liecību. Bet 
vēlāk man tika iedota gudrība saprast, ka tas notiks tikai 
Viņa noliktajā laikā. Ja nav Dieva gribas, lai tas notiktu, tad 
Viņam priekš manis ir kas labāks. Dieva godība atklājas caur 
to, ka Viņš mani lieto tādu, kāds es esmu un tādā veidā, kādā 
nevar lietot citus... 

Pēdējos gados esmu iemācījies būt patstāvīgs un tagad 
pats varu rūpēties par savām personīgajām vajadzībām. Es 
varu darīt visu – sākot no zobu tīrīšanas, matu ķemmēšanas, 
ģērbšanās un personīgās higiēnas ievērošanas, pat skūšanos. 
Mājās es pārvietojos palēkdamies, bet ārpus mājas pārvie-
tojos ar elektriskiem ratiņiem. Es dievinu peldēšanu, mak-
šķerēšanu un futbola spēlēšanu. Pašlaik es pastiprināti lūdzu 
par to, lai Tas Kungs man sūta sievu. Lūdzu, lai arī jūs man 
šajā lietā palīdzat. Bez tam, man ir karsta vēlēšanās kalpot 
jaunatnei un vienmēr būt pilnā gatavībā, kad Tam Kungam 
manis var ievajadzēties. Un, lai kurp Viņš mani vestu, es 
Viņam sekošu. 
174



Bez šiem man vēl ir daudz citu sapņu un uzdevumu, 
kuri daudziem var likties nesasniedzami. Taču es ticu, ja ir 
vēlēšanās un tiekšanās izdarīt kaut ko un uz to ir Dieva 
prāts, tad savā laikā var sasniegt nolikto mērķi. Kā cilvēki, 
mēs pastāvīgi sevi apkraujam ar visādiem ierobežojumiem, 
kuriem nav nekāda pamata! Bet vēl sliktāk – ierobežojam 
Dievu, Kuram nav nekā neiespējama. Ar to mēs Viņu itkā 
iesēdinām „kastē”. Satriecošs Dieva mīlestības spēks ir 
tajā, ka ja mēs vēlamies kaut ko izdarīt Tam Kungam, tā 
vietā, lai koncentrētos uz savām spējām, – sakoncentrējie-
ties uz savu gatavību, zinot, ka Dievs darbojas caur mums 
un bez Viņa mēs nevaram neko. Būdami gatavi Viņa dar-
bam, mēs varam paļauties uz Dieva spējām. Jo apustulis 
Pāvils ne velti ir teicis: „Es visu spēju Tā spēkā, Kas mani 
dara stipru!” (Filip. 4:13). Lai Tas Kungs jūs svētī, ka jūs 
ar visu sirdi Viņu meklētu, un tad Viņš dāvās jums Savu 
dievišķo gudrību un spēku jūsu ceļos...”. 

Dārgie draugi! Cenšaties to sadzirdēt ar savu sirdi! 
Ja cilvēks, kuram nav ne roku, ne kāju, var tā priecāties 
iekš Tā Kunga un Viņam kalpot, tad cik gan vairāk ie-
meslu un iespēju ir mums! Līdzīgi kā Niks, arī mēs varam 
pacelties pāri visam tam, kas mums devis smagu trie-
cienu, atņēmis prieku un garīgi notriecis no kājām. Un 
kaut tas, protams, nav viegli, tik un tā, viss ir iespējams 
pateicoties Viņam, Kurš ir spējīgs tumsu pārvērst gaišā 
dienā un pašu rūgtāko pārdzīvojumu pārvērst par svētību, 
garīgi pieceļot kājās ne tikai mūsu pašu satriekto dvēseli, 
bet arī daudzu citu dvēseles mums visapkārt, kalpojot par 
iedvesmojošu paraugu dzīvai ticībai, spārnotai cerībai un 
patiesam priekam. 

Veicot kopsavilkumu un vēršoties pie katras dvēseles, 
gribās teikt: „Brāļi un māsas! Lai kā mūs nomāktu apstākļi, 
kuros mums ir jādzīvo, nekritīsim izmisumā, nenolaidīsim 
rokas un nenoskumsim. Tik atbildīgā israēliešu dzīves 
brīdī, kā iziešana no Ēģiptes un došanās uz apsolīto zemi, 
arī notika daudz kas tāds, kas Mozu varēja ievest bezizejā 
un bezcerībā. Taču viņš neskuma un nekrita izmisumā, bet 
turpināja darīt viņam uzticēto kalpošanu. 

175



Tieši tā ir jārīkojas arī mums. Lai kā ap mums sabiezētu 
tumsa, saprotot katras dzīves minūtes vērtību, mums ir jā-
pauž ticības prieks visiem, kas ir ap mums, un vispirms 
mūsu bērniem un mazbērniem. Visvarenā un rūpīgā mūsu 
Debesu Tēva klātbūtnē ir vienkārši kauns būt izmisušam. 
Grūtos brīžos, kad dvēselei gribās raudāt, labāk atcerēsimies 
iedvesmojošus un uzmundrinošus vārdus, kas priekš mums 
atstāti Svētajos Rakstos: „Ja vīģes koks arī neziedēs un vī-
nakokam nebūs ogu un ja nepiepildās arī cerības, kādas bija 
liktas uz eļļas kokiem, un arī tīrumi nesniedz nekādu barību, 
ja sīklopi būtu izzuduši no aplokiem un kūtīs nebūtu arī vairs 
neviena liellopa, tad es tomēr gribu gavilēt savam Kungam 
un likt izpausties savam priekam par savu Glābēju, savu 
Dievu!” (Habak. 3:17-18).

176



9. Nodaļa 
 

Patiesības un pareizās baznīcas meklējumos 
 
Reiz vēlu vakarā iezvanījās dvēseļu aprūpes telefons. 

Paceļot klausuli un sasveicinoties, es stādījos priekšā. At-
bildes sveiciena vietā atskanēja skaļas raudas un pēc tam 
izsauciens: „Beidzot es Jūs atradu! Man teica, ka jūs palī-
dziet cilvēkiem, kuriem ir garīgas problēmas. Nu jau divus 
mēnešus es Jūs meklēju, un, slava Dievam, ka Viņš palī-
dzēja man atrast!”. Cenšoties nomierināt raudošo sievieti, 
es pajautāju, kas ir viņas asaru iemesls, un kā atbildi iz-
dzirdu šādu stāstu: 

„Daudzus gadus es biju pareizticīgā, bet reiz izdzirdu 
par to, ka šī reliģija lūgšanu dēļ, kuras tiek lūgtas ikonu 
priekšā, un vēršanās nevis pie Kristus, bet pie citiem starp-
niekiem, ir elku kalpošana, tādēļ nolēmu meklēt citu baz-
nīcu. Tādā veidā es no sākuma nokļuvu pie harizmātiem. 
Godīgi sakot, neko tādu iepriekš nebiju redzējusi. Dieva sla-
vēšana viņiem ir līdzīga estrādes koncertam, bet dievkalpo-
jumā var redzēt visu ko. Viņi gan lēkā, gan dejo, gan 
plaukšķina un „dzenā” velnu, un ļauj, un pat pavēl Svētajam 
Garam darboties, un nodarbojas ar slimību dziedināšanu, un 
krīt atmuguriski, un kaut kā briesmīgi smejas, saucot tos par 
svētiem smiekliem un apgalvojot, ka tā darbojas Dieva Gars. 
Svētību no Dieva viņi redz zemes dzīves labklājībā, tādēļ 
uzsvars uz materiālo atspoguļojas biežās ziedojumu vākša-
nās. Bet pats galvenais, kas mani satrieca – ir tas, ka pret 
Dievu viņi attiecas kā pret paziņu. Pareizticīgajā baznīcā 
mūs mācīja būt bijībā pret To Kungu, bet šie ticīgie, manu -
prāt, pat tādu vārdu nezina. Bībelē ir teikts, ka Dievs ir kārtī-
bas Dievs, bet viņu vidū tās nav. Es aizgāju pie viņiem dažas 
reizes un sāku meklēt citas draudzes. Mana paziņa atveda 
mani uz Vasarsvētku draudzi, bet arī tur es redzēju daudz ko 
tādu, kas mani satrieca. Paši dievkalpojumi notiek diezgan 
labi, bet kad viņi lūdz, tur sākas neiedomājams troksnis. 
Kāds raud, kāds runā, bet kāds pilnīgi bļauj kaut kādās ne-
pazīstamās valodās. Uz dievkalpojuma beigām man no visa 

177



tā sāka sāpēt galva, ka uzreiz pazuda vēlēšanās pie viņiem 
vēlreiz atnākt. Mans nākamais mēģinājums bija baptistu 
draudzes apmeklēšana. Ārēji pie viņiem viss izskatās labi. 
Dievkalpojums notiek mierīgi un skaisti, lieliski dzied koris, 
no katedras tiek runāts viss labais, vērtīgais un vajadzīgais, 
bet nez kādēļ tas neskar manu sirdi. Nezinu kas par lietu, bet 
kaut kas viņiem pietrūkst, patiesums, vai? Arī luterāņu baz-
nīcas apmeklējums man nedeva vēlamo garīgo apmierinā-
jumu. Tur pastāvīgi lasa kaut kādu grāmatu, kurā atrodas 
gatavas svētrunas, kas uzrakstītas vairāk kā 100 gadus atpa-
kaļ. Kaut tās pēc satura ir labas, bet tajās, pēc manām 
domām, nav dzīvības. Tāda „garīgā barība” kaut kā atgādina 
sakaltušus sausiņus, kurus nākas ēst tajos gadījumos, kad 
nekā labāka nav. Ar to es arī beidzu labākas baznīcas mek-
lējumus un tagad sēžu mājās, lasu, lūdzu, bet, atklāti sakot, 
dvēselē briesmīgi mokos. Vai es rīkojos pareizi, ja Bībele 
saka: „nepametiet savas sapulces”? Es jau nemaz arī negri-
bētu to darīt, bet ir viens jautājums, kurp iet? Pie kādas baz-
nīcas apstāties, lai nekļūdītos? Kurā no tām ir pareiza 
mācība un kur patiešām ir patiesība?..”. 

Šo jautājumu ”Kur ir patiesība?”, dvēseļu aprūpē nākas 
dzirdēt atkal un atkal. To uzdod kristieši no dažādām deno-
minācijām, vīrieši un sievietes, gados veci cilvēki un jau-
natne, kas sāk dzīvi tikko iepazīt, jaunatgriezušies un 
vilšanos piedzīvojuši ticīgie, kas seko Tam Kungam jau dau-
dzus gadus. Pirmo reizi šis jautājums skanēja no Pilāta 
mutes, tikai tika nedaudz savādāk nostādīts. 

„Kas ir patiesība?” – jautāja Romas prokurators vēršo-
ties pie Tā, Kurš neilgi pirms tam teica par Sevi: „Es esmu 
ceļš, patiesība un dzīvība” (Jņ. 14:6, 18:38). Toreiz pati Pa-
tiesība Jēzus izskatā stāvēja Pilāta priekšā, taču, patiesību 
meklējot, viņš pavēlēja To krustā sist. 

Ar vārdu „patiesība” apzīmē ne tikai to, kas ir patiesība 
un atbilst īstenībai, bet arī to, kam piemīt pilnība un pastā-
vīgums. Ar patiesību tiek saprasts arī visāds neapstrīdams 
stāvoklis, apgalvojums un spriedums, kas pārbaudīts prak-
tiskās dzīves pieredzē. Patiess – nozīmē reāls, neapšaubāms 
un īsts, tas ir – neviltots. Patiesības klātbūtne cilvēkā ir 
178



redzama no viņa dzīves svētuma, rakstura atklātības, godī-
guma, spējas neizlikties, neko neslēpt un neizrādīties par to, 
kas patiesībā nav. Jeremijas grāmatas 10.nodaļā 10.pantā ir 
teikts: „Bet Tas Kungs patiesi ir Dievs...” (latv. tulk.); „Tas 
Kungs ir patiesība” (kr. val. tulk.), un tas ir pats pareizākais 
patiesības un tās galvenā avota definīcija, jo Dievs to ne tikai 
māca, bet arī Pats ir tās iemiesojums. Kuram patiešām savā 
sirdī ir Kristus, tam ir Patiesība. Šī vārda nozīmes pilnīgā 
izpratnē patiesību nekur un ne iekš kā vairāk nav iespējams 
atrast. Darbu, ko iesāka Jēzus, tagad turpina Svētais Gars – 
Patiesības Gars, un vispirms to dara caur Svētajiem Raks -
tiem, kas ir labākais ceļvedis pie tās. 

Kāds gudrs cilvēks ir teicis: „Ja jūs meklējat patiesības 
tīrradņus, atcerieties, ka Bībele ir Zelta dzīsla”. Un tas pa-
tiesi ir tā. Svētie Raksti ir nevis vienkārši likumu, aizliegumu 
un recepšu apkopojums, bet Mūžīgā Dieva Dzīvais Vārds, 
kas izgaismo mūsu dzīves ceļu. Sekojot tam, mēs būsim 
veiksmīgi un svētīti visos savos ceļos. Tādēļ, nevis vienkārši 
virspusējai lasīšanai, bet uzmanīgai un dziļai pētīšanai un 
Vārda piepildīšanai ir jākļūst par mūsu neaizstājamu vēlē-
šanos un tiekšanos. Dieva patiesība, kas mums atklājas ga-
rīgo meklējumu procesā, ietekmē ne tikai mūs pašus, bet arī 
cilvēkus, ar kuriem mēs kontaktējamies, jo viņi redz tās at-
spulgu mūsu dzīvē. 

Par nožēlu, visos laikos ir bijuši ticīgie, kurus pilnībā 
nav apmierinājis tas, ko mums Tas Kungs ir atstājis Svēto 
Rakstu lappusēs. Tādēļ viņi ne tikai tos „papildināja”, bet 
atrada priekš sevis savas personīgās, acīm redzami sadomā-
tās „patiesības”, pamatojot tajās jaunus jēdzienus un pat ve-
selas mācības. Aizspriedumaina, neobjektīva un reizēm pat 
pārspīlēta dažu Bībeles pantu un tajos aprakstīto notikumu 
skaidrošana, kā arī to vai citu Dieva kalpotāju pārmērīga pa-
augstināšana, līdz pat viņa personas kulta attīstīšanai, noved 
pie dažāda veida pievilšanas un novirzēm. Ar šādām parā-
dībām bija pazīstami arī pirmie kristieši, par ko stāsta Jaunās 
Derības lappusēs atstātie satrauktie, brīdinošie apustuļa 
Pāvila vārdi: „Es lieku jums pie sirds, brāļi, ņemiet vērā 
tos, kas rada šķelšanos un pretestību tai mācībai, ko esat 

179



mācījušies: vairieties no viņiem! (Rom. 16:17); „Tad mēs 
vairs nebūsim mazgadīgi bērni, kas cilvēku viltus spēlē, viņu 
viltīgas rīcības piekrāpti, tiek šurpu turpu svaidīti, padoda-
mies katram mācības vējam” (Efez. 4:14); „Nevienam nav 
tiesības atņemt jums jūsu balvu, kaut arī tas atrod patiku pa-
zemīgā kalpošanā eņģeļiem un kaut arī tas lepojas ar parā-
dībām, ko viņš redzējis” (Kol. 2:18); „Neaizraujieties ar 
visvisādām svešām mācībām, jo ir labi, ka sirds tiek stipri-
nāta žēlastībā…” (Ebr. 13:9). 

Tādā veidā, ja šī parādība bija sastopama kristietības 
rītausmā un satrauca cilvēku prātus un sirdis, tad vēl jo vairāk 
tā ir izplatījusies mūsu vidū, – šīs dienas Jēzus Kristus se-
kotājos, ko Tas Kungs paredzēja un par ko Dieva Vārdā ir 
teikts tā: „Gars skaidri saka, ka vēlākos laikos daži atkritīs 
no ticības, pieķerdamies maldu gariem un dēmonu mācī-
bām” (1.Tim. 4:1); „Jo nāks laiks, kad viņi nepanesīs vese-
līgo mācību, bet uzkraus sev mācītājus pēc pašu iegribām, 
kā nu ausis niez, un novērsīs ausis no patiesības, bet piegrie-
zīsies pasakām” (2.Tim. 4:3-4). Šo priekšpasacījumu patie-
sumu varam šodien apliecināt arī mēs, esot liecinieki 
pastāvīgai dažādu kustību, virzienu, mācību, sektu, kultu un 
grupējumu pieaugšanai, kas tautas masās ienes savas pārlie-
cības, jēdzienus, uzskatus, šaubīgas teorijas un tā saucamās 
„patiesības”, kas nereti pilnībā ir pretrunā ar Svētajiem 
Rakstiem vai veikli zem tiem maskējas. 

Mūsu dienās ir daudzas draudzes, kas uzskata sevi par 
kristīgām un pretendē uz vienīgās patiesības esamību tajās, 
kas izriet no viņu, itkā vispilnīgākās un pareizākās Rakstu 
izpratnes visā to kopumā. Viņi pastāvīgi un visur sevi rek-
lamē, demonstrējot labāko, kas viņiem ir, izmantojot visas 
iespējas, lai papildinātu savas rindas ar iespējami vairāk lo-
cekļiem no citām baznīcām un pasaules cilvēkiem. Šādā 
konkurencē viss noder, – pat to pazemošana, kuriem ir citas 
domas par kristību, piedzimšanu no augšienes, izredzētību 
un citiem jautājumiem, un apgalvošana, ka viņi tiks atstumti. 
Tā rīkojoties viņi aizmirst, ka grēku piedošanai un cilvēku 
glābšanai tika izlietas vienas un tās pašas svētās Kristus Asi-
nis pie Golgātas krusta. Šāda pieeja pret citādi domājošiem 
180



runā ne tikai par pilnīgu kristīgās ētikas neesamību, bet arī 
par īsredzību, garīgo lepnību un konfesionālo aprobežotību, 
kas noved nevis pie vienotības, bet pie pilnīgas Dieva bērnu 
šķelšanas, ko, īstenībā, sātans arī cenšas panākt. 

Rodas iespaids, ka vārdi, kas uzrakstīti Jāņa evaņģēlija 
17.nodaļā un ir pazīstami kā Kristus Jēzus lūgšana par Sa-
viem mācekļiem „Svētais Tēvs, uzturi tos Savā Vārdā, ko 
Tu Man esi devis, lai viņi ir viens, itin kā mēs. Lai visi ir 
viens, itin kā Tu, Tēvs, Manī un Es Tevī, lai arī viņi ir 
Mūsos, lai pasaule ticētu, ka Tu Mani esi sūtījis” – tika pil-
nīgi piemirsti un nodoti aizmirstībai. 

Tas, ka trūkst vienotības un valda tiešs vai slēpts 
naids Kristus sekotāju vidū, kļuva par lielāko lāstu, kas ir 
pārklājis tumšu ēnu pār visu gadsimtu kristietību, izraisot 
pelnītus pārmetumus no citu pasaules reliģiju puses. Arī 
pasaules cilvēki nevar saprast, kā tas ir iespējams, ka tiem, 
kuri pielūdz vienu Dievu un kuri glābjas ar Viņa Dēla 
Kristus Jēzus Asinīm, nav savstarpējas mīlestības, vie-
notības un saskaņas?! 

Nu ko, viņiem ir pamats neizpratnei par šo jautājumu. 
Ja mūsu ticība Trīsvienīgajam Dzīvajam Dievam, kā mēs 
apgalvojam, ir vienīgā pareizā reliģija, tad kādēļ šī patiesība 
mūs neapvieno, bet šķir?! Uzlūkojot kristietību ar jūdu, mu-
sulmaņu vai budistu acīm, sāc saprast viņu attieksmi pret to, 
jo viņu priekšā atklājas reliģija, kuru plosa iekšējie konflikti 
un pretrunas. Arī paši ticīgie ir atsvešināti viens no otra ideo-
loģisku, politisku, dogmatisku un nacionālo motīvu dēļ, un 
vairāk līdzinās idejiskiem pretiniekiem nekā brāļiem un 
māsām ticībā. Mēģinot salīdzināt dažādu konfesiju teolo-
ģiju, var viegli apjukt viņu mācību un teoriju dažādībā. 
Rodas iespaids, ka pamats viņiem ir nevis viens Kristus, bet 
daudz dažādu „Kristu”. Pavērojot pie dažādām konfesijām 
piederošu kristiešu savstarpējās attiecības, vienkārši esi izbrī-
nīts par to piepūli, ko viņi izmanto, lai parādītu savu pārā-
kumu viens otra priekšā. Pie kam, pierādot savu „patiesību”, 
katrs no viņiem tur rokās vienu un to pašu Bībeli. 

Arī visa kristietības vēsture, izņemot pirmapustuļu 
laiku, izskatās ne visai pievilcīga, jo ir piepildīta pastāvīgām 

181



nesaskaņām un konfliktiem. Lai par to pārliecinātos, pietiek 
atcerēties šaušalīgās asins izliešanas tā saucamajos „brīvību 
nesošajos” krusta gājienos un citos cietsirdīgos karos, kas 
vadīti zem cīņas karoga par „patiesību”. Un kaut tauru ska-
ņas, kas to laiku cīnītājus aicināja kaujās, sen jau ir apklu-
sušas, mūsu dienās turpinās neredzama asins izliešana 
starpkonfesionālo cīņu laukos. To visu pārdomājot, neviļus 
atceries Tā Kunga vārdus, kas reiz bija teikti Pēterim: „Sā-
tanam ļoti iegribējies jūs sijāt kā kviešus” (Lk. 22:31). 
Nākas atzīt, ka šī nodoma veiksmīga izmantošana ir re-
dzama visu gadsimtu garumā, kamēr kristietība pastāv, un 
tas ir tikai tamdēļ, ka mēs, Jēzus mācekļi, esam aizmirsuši 
savu galamērķi. 

Neskatoties uz to, ka Kristus mācība sludina mīlestības 
un piedošanas likumu, daudzu kristīgo konfesiju sekotāji ir 
stingri un prasīgi ievērot viņu izveidoto kārtību, likumus un 
noteikumus, kas izslēdz piekāpšanos, pieņemšanu un to sa-
prašanu, kuri kādos ticības jautājumos domā citādāk. Rodas 
iespaids, ka daudzu gadsimtu garumā, caur cilvēcīgā lep-
numa, augstprātības un paštaisnuma ietekmi, kā arī dažādu 
politisko spēku spiediena rezultātā, kristietība ir sākusi iz-
skatīties kā viena no daudzām reliģijām, kas sevī neatspo-
guļo Kunga Jēzus Personu. 

Kristus nāca pasaulē ne tāpēc, lai izveidotu jaunu reli-
ģiju ar nosaukumu „kristietība”, bet tamdēļ, lai cilvēciskā 
grēcīguma tumsā „sludinātu nelaimīgajiem prieka vēsti, 
dziedinātu sagrauztas sirdis, pasludinātu apcietinātajiem at-
svabināšanu un saistītajiem pilnīgu brīvību” (Jes. 61:1). Viņš 
pasaulē ienesa Savas patiesības gaismu, kas nes dievišķo mī-
lestību – „Agape” tiem, kam ir alkstoša un izmocīta dvēsele. 
Bet mēs, ar savu augstprātību un izdomātu „patiesību”, ne 
tikai neturpinām Viņa iesākto darbu, norādot cilvēkiem ceļu 
uz saticību un dvēseles mieru, bet vēl arī ievainojam grēka 
saplosītās dvēseles, kuras nāk pēc garīgas palīdzības. 

Cik gan jaunatgrieztu, kuri rūgti pievīlušies kristiešos 
un kristietībā, dvēseļu apkopšanas sarunās ar sāpēm un asa-
rām saka: „Es meklēju izeju no garīgās bezizejas un atbrī-
vošanos no savām pasaulīgajām problēmām, bet tā vietā 
182



nonācu vēl sliktākā stāvoklī! Nekad nebūtu domājis, ka ti-
cīgi cilvēki var uzvesties sliktāk par tiem, kuri Dievu vispār 
nepazīst!”. 

Tieši vilšanās kristiešos un kristietībā ir galvenais ie-
mesls tam, ka milzu daudzums pasaules cilvēku, neieraugot 
mūsu vidū mīlestību un vienotību, tā arī neieticēja Kristum 
Jēzum, Kurš vienīgais var viņus izglābt, tūkstošiem un mil-
joniem aizejot mūžīgā pazušanā. Grūti iedomāties kā mēs 
atbildēsim par šo vainu brīdī, kad atradīsimies mūsu Radī-
tāja troņa priekšā. Vai Dievs neatprasīs šādu, uz mūžu zu-
dušo, asinis no mūsu rokām?!. 

Bez tam, tagadējai kristīgajai reliģijai ir visai maz ko-
pēja ar Dieva patiesības garu. Jo, kamēr pirmo kristiešu gal-
venais mērķis bija dzīvošana Kristū un Viņa mācības par 
mīlestību, vienam pret otru un Dievu, sludināšana, galvenais 
šodienas Viņa mācekļu uzdevums ir sekotāju iegūšana savai 
mācībai un viņu pamācīšana savas denominācijas garā. Tāda 
pieeja padara mūs līdzīgus cilvēciskajā dedzībā akliem citu 
pasaules reliģiju pārstāvjiem, nevis par patiesiem Dieva bēr-
niem. Būdami pārliecināti, ka staigājam gaismā, kalpojam 
patiesajam Dievam un ka mums ir sadraudzība ar Viņu, mēs, 
tostarp, paaugstinoties pār citiem Viņa bērniem, nekauna-
mies viņus pazemot! Kā gan ir iespējams ko tādu savienot, 
ja Dieva Vārds skaidri saka: „Dievs ir gaisma un Viņā nav 
it nekādas tumsības. Ja mēs sakām, ka mums ir sadraudzība 
ar Viņu un dzīvojam tumsībā, tad melojam un nedarām pa-
tiesību. Bet, ja mēs dzīvojam gaismā, kā Viņš ir gaismā, tad 
mums ir sadraudzība savā starpā un Viņa Dēla Jēzus Asinis 
šķīsta mūs no visiem grēkiem?!” (1.Jņ. 1:5-7). 

Balstoties šajā Svēto Rakstu nosacījumā, labas attiecī-
bas ar tuvākajiem un jo vairāk ar ticības brāļiem un māsām 
ir tiešs rādītājs mūsu garīgajam stāvoklim un tuvībai ar To 
Kungu, tātad, katras atsevišķas baznīcas vai dvēseles vese-
lības vai slimības rādītājs kopumā. 

Uzskatot, ka tieši mūsu baznīcai vai denominācijai ir 
Patiesība, kurš no mums, uzliekot roku uz sirds, var pa-
teikt, ka manā draudzē nav nekādu problēmu? Vai, kurš at-
ļausies apgalvot, ka viņa denominācijas nosaukums precīzi 

183



atbilst notikumu raksturam vai tā cilvēka vārdam un kal-
pošanai, no kura tā ir cēlusies? 

Piemēram, baptistu denominācija („baptisms” nozīmē 
„kristība caur pagremdēšanu”) par pamatu savam nosauku-
mam paņēma Jāņa Kristītāja vārdu (kas skan kā „Joan Bap-
tiste) un ūdens kristību, kas ir cēlusies no grieķu vārda 
„baptizo”, kas nozīmē „kristīt”. Bet Kristus Priekšgājējs ne 
tikai kristīja, bet arī bezbailīgi, bez kompromisiem un, ne-
uzlūkojot vaigu, runāja par grēkiem tā, kā pēc viņa, diem-
žēl, nerunāja neviens cits, bet vai šodien mēs bieži baptistu 
baznīcās ko līdzīgu dzirdam? 

Vasarsvētku virziena draudžu kristieši tā saucas atbil-
stoši notikumam, kas ir aprakstīts apustuļu darbu otrajā no-
daļā, kas zināms kā Vasarsvētku diena. Tikai toreiz Svētā 
Gara izliešanos pavadīja līdz tam nebijusi un nekad vēlāk 
neatkārtojusies vienotība un pilnīga Dieva bērnu vienprā-
tība, ko Svētie Raksti apraksta tādiem vārdiem: „Ticīgo 
pulks bija viena sirds un viena dvēsele, neviens neko no 
savas mantas nesauca par savu, bet viņiem viss bija kopīgs” 
(Ap.d. 4:32). Bet vai tagad tajā denominācijā tā ir? 

Metodistu tēvs ir Džons Veslijs, kurš atšķīrās ar īpašu 
degsmi mīlestībā uz To Kungu un pastāvīgu jaunu metožu 
meklēšanu, lai dedzīgi Viņam kalpotu, bet vai var to pašu 
teikt par mūsdienu metodistiem? 

Katoļu baznīcas tradīcijas un nostāsti sešpadsmitā gad-
simtā ieņēma tik svarīgu lomu, ka gandrīz pilnībā aizēnoja 
Svēto Rakstu autoritāti. Mārtiņš Luters ar savu baznīcas re-
formu veica īstu garīgu apvērsumu, kas pamatojās tieši Bī-
belē. Mūsdienās luterāņi savos dievkalpojumos pievērš 
uzmanību ne tik daudz tai, cik speciālai sprediķu grāmatai. 
Neskatoties uz konfrontāciju un vajāšanām no augstākās ga-
rīdzniecības puses, Luters bez bailēm izteica uzlabotus, avan-
gardiskus uzskatus jautājumā par mūsu glābšanu un ieviesa 
daudz pārmaiņu, kas saknē izmainīja kristiešu dzīvi un diev-
kalpojumu veidu. Daudzi mūsdienu viņa sekotāji vērīgi stāv 
veco tradīciju sardzē, paniski baidoties no visa jaunā. 

Harizmātiskā kustība, kas tagad pieņemas spēkā, 
sava nosaukuma pamatā paņēma vārdu „harizma”, kas ir 
184



„dāvana”, ar to, protams, domājot Svētā Gara dāvanas. Bet 
dvēseļu aprūpes pieredze rāda, ka viņi plaši praktizētās iz-
dziedināšanas, brīnumi un daudzveidīgās tā saucamās 
„Dieva spēka” izpausmes, nereti nes sevī okultu raksturu, 
kam nav nekā kopēja ar patieso Svēto Garu. 

Kaut ko līdzīgu, ja iedziļinātos to iesākumos, praktiski, 
varētu pateikt par katru no mūsu laiku kristīgajām denomi-
nācijām. Tikai nez kādēļ visiem uz to acis aizveras. Bet ja 
neviens no mums nevar palielīties pat ar atbilstību savam 
nosaukumam, nerunājot jau par līdzināšanos Kristum, tad ar 
ko gan mums lepoties un paaugstināties citam cita priekšā? 

Pravieša Jesajas grāmatā ir tādi atvēsinoši vārdi: 
„Bēdas lai tiem, kas tikai pašu acīs ir gudri un prātīgi tikai 
paši savās iedomās!” (Jes. 5:21). Šajā teikumā ir saklau-
sāms nosodījums pašapmānam un paštaisnumam. Gudrība 
savās acīs – ir augstprātīga pārliecība par savu patiesības 
zināšanu un pareizā ceļa izvēli. Tā ir tīri cilvēciska pieeja, 
jo vienīgais un stiprais pamats visādām patiesām zināša-
nām ir atklāsmes no Tā Kunga, kas tiek dotas caur Svēta-
jiem Rakstiem un tikai tām dvēselēm, kuras meklē un alkst. 
Tikai viens pats Dievs zina visu. Paļaujoties uz savu garīgo 
pieredzi un zināšanām, jebkurš no mums var kļūdīties, stip-
rinoties pats un pārliecinot citus tajā, kas nemaz nav patie-
sība. Pasargājot mūs no šīs pašapmierinātības, Dieva Vārds 
saka: „Paļaujies uz To Kungu no visas sirds un nepaļaujies 
uz sava prāta gudrību, bet domā uz To Kungu visos savos 
ceļos, tad Viņš darīs līdzenas tavas tekas. Neliecies sev pār-
mērīgi gudrs esam, bet bīsties To Kungu un vairies no 
ļauna” (Sal.pam. 3:5-7). 

Mēs cilvēki – visi esam Ādama un Ievas pēcnācēji, un 
no šī skata punkta, viens otram radinieks. Bez tam, visus 
mūs, kristiešus, apvieno viena cerība – glābšana, kas mums 
dāvāta caur Jēzus Kristus nāvi Golgātā. Pat ja mūs atdala 
visdažādākie jēdzieni, savā būtībā mēs tik un tā esam vie-
nādi. Bet ticot uz vienu Kungu un Pestītāju, vēl jo vairāk 
nevajadzētu vienam ar otru cīnīties, lai kādas atšķirības 
mūs šķirtu, mēs esam viena Kristus Baznīcas garīgā miesa, 
kur mūsu piederība tai kļūs skaidra vien mūžībā. Vai tādēļ 

185



nebūtu labāk kopā darīt visu iespējamo, lai naida un grēka 
plosītajai pasaulei rādītu kristīgo vienotību, kas nāk no mūsu 
vienotības ar mūsu Kungu Kristu Jēzu. Bez tās esamības visi 
mūsu vārdi par Dievu un Viņa mīlestību pasaules cilvēkiem 
būs tikai farss un viena vienīga liekulība. 

Kad divu Kristum ticīgo vidū ir nesaskaņas, tad vieno-
tība sākas tikai tad, kad katrs sakārto savas attiecības ar To 
Kungu. Dieva troņa priekšā, kur viss ir atkarīgs no Viņa žē-
lastības, strīdnieki ieņem vienādu stāvokli. Uz vienotību ved 
tikai viens ceļš – caur To Kungu un kopā ar Viņu pienaglojot 
savu „ES” pie krusta, un to apiet nav iespējams. 

Dvēseles aprūpes sarunās bieži nākas dzirdēt smagas 
nopūtas, ko nereti pavada asaras un vārdi: „Ko man darīt? 
Jau vairākus gadus es mūsu baznīcā nesaņemu to garīgo ba-
rību, pēc kā ilgojas mana izslāpusī un izkaltusī dvēsele. 
Mums pastāvīgi tiek dots viens un tas pats garīgais piens: par 
Dieva žēlastību un apžēlošanu, par grēku piedošanu, par to, 
ka Dievs mūs mīl tādus kādi mēs esam, un, ka mūsu vārdi ir 
ierakstīti debesu Dzīvības grāmatā. Iespējams, ka tas ir pa-
reizi, vien ziniet, gribās jau arī cietu barību. Bet es, kā atnāku 
uz dievkalpojumu izsalcis un tukšs, tā arī aizeju tukšs! Sirds 
alkst patiesības par mūsu garīgo dzīvi, par tādu, kāda tā rea-
litātē ir, bet ne par to, ko mēs visi centīgi iztēlojamies. Mūsu 
draudzes locekļu vidū ir tik daudz problēmu, bet visi izliekas, 
itkā to vispār nebūtu. Cik maz ir dziļu sprediķu, kas sapuri-
nātu dvēseli, liekot aizdomāties par savu garīgo stāvokli. 
Kādēļ tiem, kuri sludina mums Dieva Vārdu, acīmredzami 
pietrūkst spēka no augšienes? Kad viņos klausies, itkā viss 
ir skaidrs, labi un pareizi, bet atliek pārkāpt baznīcas slieks -
nim, ar grūtībām vari atcerēties par ko runāja no katedras. 
Tāds iespaids, ka visu esi pieņēmis tikai ar prātu, bet sirds ir 
palikusi bez augļiem, kurla un neaizskarta. Neviļus sev uzdod 
jautājumu, kas tam ir par iemeslu? Vai manā personīgajā at-
salumā vai tāpēc, ka trūkst Svētā Gara spēka mūsu dievkal-
pojumos?.. Kur atrast baznīcu, kur plūst Dzīvā ūdens 
straumes? Vai varbūt šādu draudžu vispār vairs nav?..”. 

Ko gan lai viņiem uz šo atbild? Protams, skumji, bet 
tādus kristiešus var saprast. Neviens bērns pusotra, divu 
186



gadu vecumā nevar paēst no piena vien, lai cik garšīgs un 
vērtīgs tas būtu. Tieši tāpat ir ar dvēseli. Tā nevar normāli 
dzīvot bez garīgas pieaugšanas un pastāvīgas attīstības, kam 
ir vajadzīga atbilstoša, savlaicīgi dota veselīga garīgā barība, 
kas diemžēl, ne tuvu mēdz būt mūsu kristīgajās draudzēs. 
Un tad mēs brīnāmies, kādēļ cilvēki pēkšņi sāk pamest ie-
sēdētās vietiņas savās baznīcās un no malas meklēt to, kas 
varētu pabarot viņu garīgi izbadējušās dvēseles, kas, diem-
žēl, ne vienmēr beidzas labi. 

Kad par to domā, atmiņā nāk vārdi, kurus ir teicis 
pravietis Amoss: „Redzi, nāks dienas, saka Tas Kungs, 
visvarenais Dievs, Es sūtīšu zemē badu, ne maizes badu, 
nedz arī slāpes pēc ūdens, bet slāpes uzklausīt Tā Kunga 
vārdus. Lai viņi skraidītu grīļodamies no vienas jūras līdz 
otrai, no ziemeļiem pret austrumiem un meklētu pēc Tā 
Kunga vārda – un tomēr to neatrastu” (Amoss 8:11-12). 
Kaut kas līdzīgs notika soģu laikā, kad Dieva tautā plaši 
izplatījās grēks: „Tanī laikā vēl nebija ķēniņa Israēlā; un 
ikviens darīja, kas šķita taisns paša acīs” (Soģu 21:25), 
un arī neilgi pirms Samuēla aicināšanas kalpošanā, kad, 
kā vēsta Bībele, „Tā Kunga atklāsme bija retums tanī 
laikā” (1.Sam. 3:1). 

Pirmajā acu uzmetienā tāds salīdzinājums absolūti ne-
atbilst mūsu laikam, jo šodien Dieva Vārds tiek sludināts 
plaši un it visur. Tikai runa šeit nav par Labās Vēsts kā tādas 
sludināšanu, bet par Svētā Gara svaidījumu un Viņa spēka 
izpausmēm. Mūsu dienās ir ļoti grūti atrast baznīcu, kur Bī-
bele un baušļu pildīšana visiem tās locekļiem būtu galvenais 
mērķis un neapšaubāma autoritāte. Tiesa, dažās baznīcās vēl 
kaut kā mēģina saglabāt redzamo reliģiozitāti, taču pamatā 
visur ir redzamas iezīmes, kas raksturīgas pēdējo laiku kris-
tietībai, tādas kā: pirmās mīlestības uz Dievu atdzišana, 
grēka gadījumu vairošanās, Svēta Gara spēka neesamība, 
materiālisms, tieksme uz materiālo uzplaukumu, līdzināša-
nās pasaulei, aizraušanās ar maldu mācībām, pārmērīga te-
levizora skatīšanās, datorspēles, internets, kā arī morālā 
degradācija ar slīgšanu narkotikās, pornogrāfijā un pirmslau-
lību seksā. 

187



Visur valda visatļautība. Bijības Dieva priekšā praktiski 
vairs nav. Daudzās baznīcās ir aizgājuši tik tālu, ka lūgšanās 
bezkaunīgi norāda Dievam, kas Viņam priekš viņiem ir jā-
izdara, un Svētajam Garam, kā Viņam ir jādarbojas. Diev-
kalpojumu tēmas noslīd līdz materiālai labklājībai un 
finanšu uzplaukumam. Cilvēkus pārliecina, ka viņi ir bagātā 
Ķēniņa dēli un meitas, un tādēļ viņiem ir tiesības dzīvot kā 
ķēniņiem. Viņiem atkal un atkal atkārto, ka, jo vairāk naudas 
viņi ieliks baznīcas kasē, jo vairāk saņems atpakaļ no Tā 
Kunga un būs veiksmīgi kalpošanā un biznesā. Vienā vārdā 
– „sāls”, par kuru priekš pasaules ir jābūt Dieva baznīcai, 
sen ir zaudējusi savu spēku un tapusi nederīga, bet „gaisma”, 
kurai ir jāspīd tumsībā, pati ir tapusi par tumsu. 

Bēdīgs fakts ir arī tas, ka, cenšoties pievest neticīgos 
Dievam, kristīgās baznīcas arvien biežāk cenšas savus diev-
kalpojumus pieskaņot pasaules standartiem, attaisnojot ar 
to, ka tad, kad pie viņiem atnāk neticīgie, viņi jūtās kā mājās. 
Tā rezultātā jaunatgrieztiem savās dzīvēs gandrīz neko ne-
nākas izmainīt, jo gan ārējais izskats un drēbes, gan uzvedī-
bas maniere un pat daudzas aizraušanās kristiešiem ir tās 
pašas. Labās Vēsts sludināšana, kurai vajadzētu grēciniekam 
atklāt kā ir iespējams gūt pestīšanu, ir pārvērtusies vieglā, 
maksimāli novienkāršotā, faktiski visu pieļaujošā lētā Evaņ-
ģēlijā. Atnācējiem netiek teikts, ka kristietība nav viegla, iz-
klaidējoša pastaiga, bet grūts garīgs darbs ar obligātu sevis 
paša aizliegšanu, atsacīšanos no sava „ES”. Tādēļ nav vērts 
brīnīties, ka tādā veidā kļuvuši par Dieva bērniem, šīs ātri 
ieticējušās dvēseles, sastopoties ar pirmajām grūtībām, ātri 
viļās un atgriežas atpakaļ pasaulē. 

Nevar arī nepieminēt, ka izrādot visai lielu aktivitāti 
Labās Vēsts sludināšanā neticīgo vidū, mēs esam pilnīgi pa-
zaudējuši evaņģelizācijas garu pašā baznīcas iekšējā dzīvē. 
Veidojas priekšstats, ka sludinātāji cenšas ne lai sapurinātu 
un pamodinātu tautu, bet tā dēļ, lai to nomierinātu un vēl 
vairāk iemidzinātu. Tie, kuri to redz un savās dvēselēs 
skumst, būdami nespējīgi stāties pretī šai straumei, kas aiz-
rauj kopējā plūdumā, tikai bezpalīdzīgi noplāta rokas, nero-
dot neko labāku, kā vien norādīt uz pēdējo laiku pazīmēm, 
188



par ko ir teikts: „Un tāpēc, ka netaisnība ies vairumā, mīles-
tība daudzos izdzisīs” (Mat. 24:12). Ar to arī tiek likts 
punkts, un kādu nepieciešamo galējo mēru pieņemšana tiek 
uzskatīta par bezjēdzīgu. Līdzīgs stāvoklis, pašlaik, tiek no-
vērots pilnīgi visās denominācijās. It visur garīgais vēsums 
kristīgajā baznīcā ir fakts, kuru diez vai kāds noliegs. 

Kristīgajā pasaulē pazīstamais Dieva vīrs Hadsons 
Teilors šajā sakarā ir rakstījis: „Par nožēlu ir jāteic, ka ar 
vajāšanu izbeigšanos, sākās baznīcas noriets. Pasaulīgā 
labklājība un tas, ka vajāšanas ir mitējušās, Dieva tautas vidū 
ir nesis garīgo nāvi. Tāpēc, ka nav vairs reālu likstu un dziļu 
ciešanu Kristus dēļ, ir darījis kristīgo baznīcu vāju, kļūstot 
par tās trūdēšanas iemeslu. Baznīca var izturēt visu ko, iz-
ņemot labklājību. Ir sācies baznīcas noriets. Tā daudz efek-
tīvāk stājas pretī pasaulei, kas atklāti un nikni ar to cīnās. 
Izteikts naidīgums ir labāks kā virspusējs draudzīgums. Gal-
venā bīstamība priekš mums slēpjas populārā tādas kristie-
tības imitācijā, par kuru visi atsaucas labi”. 

Bet, lai cik bēdīgi izskatās mūsdienu kristīgās baznīcas 
garīgais stāvoklis, Dieva bērnu vidū (īpaši to vidū, kuri sa-
līdzinoši nesen ir ieticējuši) ir sastopami daudz tādu, kas ar 
cerību turpina meklēt pareizo baznīcu, uzskatot, ka tikai tajā 
iemantos glābšanu, bet jebkurā citā – ies bojā. Tieši viņi dvē-
seles aprūpes sarunās atkal un atkal jautā; „Kādēļ protestantu 
kustībā ir tik daudz denomināciju? Kādā veidā tur notika sa-
dalīšanās, un ar ko tas bija saistīts? Kurā no mūsdienu kris-
tīgajām draudzēm ir patiesība? Kā noteikt, kura no tām ir 
pareizā? Vai būs prātīgi, viļoties savā vietējā draudzē, meklēt 
citu, kurā tiek pasniegta veselīga garīgā barība un kuras mā-
cībai sekojot var izglābties?”. 

Atbildot uz šiem jautājumiem, vispirms ir jāsāk ar to, 
ka par „protestantiem” pirmo reizi tika nosaukti dažu vācu 
pavalstu prinči, kuri, kļūdami par Mārtiņa Lutera piekritē-
jiem 1529.gadā uzstājās ar oficiālu protestu pret Kathed-
rale Speyer lēmumu, kur Romas katoļi bija vairākumā. Šis 
nosaukums, kas iesākumā attiecās uz luterāņiem, vēlāk 
tika piemērots tiem, kuri protestēja pret formāliem kristī-
gās ticības apliecinājumiem, kas bija atkāpušies no Bībeles 

189



mācības. Tagad par protestantiem sauc, praktiski, visus 
evaņģēliski kristīgos novirzienus, kur liturģijas vietā centrālā 
vietā ir Evaņģēlija sludināšana. 

Viens no galvenajiem iemesliem, kādēļ protestantu 
kustībā radās daudz patstāvīgu reliģiozu grupu, kas vēlāk 
kļuva par denominācijām, bija pārliecība, ka kristīgām 
draudzēm nav jābūt atkarīgām no valsts struktūrām. Refor-
matori pieprasīja baznīcas atdalīšanu no valsts, neatkarību 
no tās, pilnīgu autonomiju un reliģisko brīvību. Baznīcām, 
kas bija veidojušās tādā veidā, bija tiesības reģistrēties ar 
vienalga kādu nosaukumu, kā rezultātā radās daudz dažādu 
nosaukumu, kas vēlāk kļuva par denominācijām. To veici-
nāja arī tas, ka Bībelē nav konkrētu norādījumu baznīcas 
garīgās dzīves organizēšanai un veidam, kā ir jānotur diev-
kalpojums. Tie bija likumos, ko Dievs deva Mozum, bet 
nav Jaunajā Derībā. 

Protestantisma kustība, neapšaubāmi, ienesa jaunas, 
svaigas vēsmas iesīkstējušās katolicisma formās, taču, kā tas 
bieži mēdz būt, ne visi lieliskie un avangardiskie aizsākumi 
iztur laika pārbaudi. Pazīstamais Dieva kalps Tocarts šajā 
sakarā rakstīja tā: „Kad pēc viņu nāves dzisa pirmo lielo ga-
rīgo kustību liesmas, tūdaļ sāka darboties cits gars, kurš uz-
varēja ļoti ātri. Tas bija ikdienības gars. Kaut tādās kustībās 
saglabājās sākotnējās ārējās pazīmes, iekšējā liesma, tomēr, 
dzisa. Dieva darbs, kas reiz ar savu spēku satricināja, nu bei-
dza būt aktīvs. Tā piekritēji iemantoja popularitāti, bet zau-
dēja spēku. Viņu sprediķu satriecošās atklāsmes pazuda. 
Jaunie mācītāji sāka savas mācības darīt pieņemamas visām 
kristīgajām aprindām, kā rezultātā, viņu panākumi kļuva par 
viņu lielāko traģēdiju”. 

Šo spriedumu var attiecināt arī uz protestantisma kus-
tību. Daudz kas no tā, kas tur kādreiz bija pareizs, avangar-
disks un pievilcīgs, ar laiku zaudēja savu tīrību, spēku un 
svētumu. Tās sadalīšanās daudzās baznīcās un denomināci-
jās, kuru starpā bija ne vien ievērojamas atšķirības, bet arī 
jūtamas nesaskaņas līdz pat izteiktam naidam, lika cilvēkiem 
šaubīties ne tikai par to patiesumu, bet arī kristietību vispār. 
No šejienes tad arī nāk nosliece uz citām ticībām, bet kas ir 
190



vēl sliktāk, – cilvēka dvēselei ārkārtīgi bīstamo ezotēriku, 
kas kļuvusi par tādu kā pēdējo laiku reliģiju. 

Tādā veidā, konfesijas un denominācijas ir cilvēku roku 
darbs. Sadalīšanās tendence bija vērojama jau pirmapustu-
liskajā baznīcā, kad kristieši sāka priekš sevis meklēt citus 
nosaukumus. „Es Pāvila”, – teica vieni. „Es Apolla”, – bilda 
citi. „Es Kēfas”, – apgalvoja trešie. „Bet es piederu Kris-
tum”, – ar lepnumu teica pēdējie. Par to satraukts, apustulis 
Pāvils toreiz nostājās pret sadalīšanos, sacīdams: „Vai tad 
Kristus ir dalīts? Vai tad Pāvils ir par jums krustā sists? Jeb 
vai jūs esat kristīti uz Pāvila vārdu?” (1.Kor. 1:13). Šos lielā 
apustuļa vārdus, ar tādiem pašiem panākumiem varētu pie-
lietot arī šodienas kristiešiem, par kuriem Kristus tika krustā 
sists un Kura vārdā mēs visi esam kristījušies. Tādā veidā, 
laiki mainās, bet cilvēki – nē. 

Kas attiecas uz jautājumu par to, kurā no protestantu 
denominācijām ir patiesība, tad, kā par to jau tika teikts, 
pilnīgā patiesība ir tikai Dievs Pats. Bet visā pārējā, tajā 
skaitā arī jebkurā konfesijā un baznīcā, var būt daļēja no-
virzīšanās no tās. Vienās kristīgās draudzēs pareizāk tiek 
mācīti vieni bibliskie aspekti, citās – citi. Tas ticīgajos veido 
attiecīgu pasaules uzskatu. Ar laiku, savas konfesijas mā-
cība un jēdzieni tiek pieņemti par neapgāžamu patiesību. 
Visi pārējie uzskati tiek pieņemti par nepatiesiem, vai la-
bākajā gadījumā par nepilnīgiem, kurus iesaka nepieņemt vai 
pat sargāties no tiem. No šejienes tad nu ceļas citu kristiešu 
uzskatu nepieņemšana, garīgā lepnība, paaugstināšanās, 
atsvešināšanās un naidīgums. 

Starp citu, tā tas ir bijis ne tikai mūsdienās. Visos lai-
kos kristīgās draudzes savā starpā ir būtiski atšķīrušās, pie 
kam ne tikai ar piederību vienai vai citai konfesijai, bet arī 
ar tradīcijām, kas tur ir izveidojušās, dievkalpojuma notu-
rēšanas formām, garīgām prioritātēm un citām pazīmēm. 
Tajā vienmēr lielu lomu ir spēlējuši uzskati un pieejas tiem 
vai citiem garīgiem jautājumiem atkarībā no tā, kādi tie ir 
draudzes mācītājam, brāļu padomei, vecajo un citiem va-
dītājiem, tā nosakot toni visam notiekošajam. Pat priekš-
stats par Dievu, staigāšanu Viņa priekšā un pieeja mūsu 

191



glābšanas jautājumam, ierindas draudzes locekļiem veido-
jas viņu iespaidā. 

Tā, piemēram, ja vienu draudžu kalpotāju sprediķos 
Dievs tiek pasniegts kā milzu pacietības, bezgalīgas mī-
lestības, nebeidzamas žēlastības un svētības izliešanas ie-
miesojums, tad citu baznīcu sludinātājiem Viņš tiek tēlots 
kā stingri prasīgs tiesnesis un gandrīz vai žandarms, kas 
nebeidzami mums seko un ir gatavs mūs sodīt par katru, 
pat vismazāko izdarīto pārkāpumu. Vienos gadījumos no 
katedras pastāvīgi skan aicinājumi šķīstīties un svētoties 
kopā ar stingriem brīdinājumiem tiem, kuri tam neveltī 
pietiekami uzmanības, bet citās – otrādi – par grēku tiek 
runāts garāmejot un, starp citu, no kā kristiešiem rodas ie-
spaids, ka Dievs uz to skatās „caur pirkstiem”, pastāvīgi 
piekāpjoties mūsu cilvēciskām vājībām. Kādi no vārda ru-
nātājiem pastāvīgi cenšas saviem klausītājiem atgādināt 
par ciešanu, bēdu un dažāda veida zaudējumu nepiecieša-
mību un to garīgo vērtību, bet kādi citi apgalvo, ka visas 
slimības – no sātana, jo Dievs nevarot Saviem mīļotajiem 
bērniem sūtīt ko sliktu, tajā skaitā arī finanšu grūtības. 
Tādā veidā, kā it visā, kas ir cilvēka dzīvei piederošs, arī 
šeit ir vērojamas ne mazums galējību, un to, kas dvēselei 
patīk, tā arī izvēlās, līdzīgi kā saka tautas paruna: „Kurp 
koks liecas, tur arī tas kritīs”. 

Neviļus rodas jautājums: „Bet kā tad lai ar visu tiek 
skaidrībā? Kā izkļūt no šīs šķietamās bezizejas? Ko pieņemt 
un ko noraidīt, lai neaizrautos ar kādu maldu mācību? Kā 
rīkoties, lai nepaietu garām galvenajam mērķim – dvēseles 
glābšanai? Vai vispār eksistē nevainojamas un visos jautā-
jumos pareizas baznīcas, kurās nonākot, varētu izvairīties 
no jel kādām kļūdām un saņemt glābšanu?”. 

Par nožēlu – diez vai. Kā uz zemes nav nekā absolūta, 
kam nebūtu kāda vaina, kā nav cilvēka bez vājībām un ne-
pilnībām, tāpat nav arī nevienas baznīcas, kurā nebūtu prob-
lēmas. Rodas jautājums – kāpēc? Jo tās visas sastāv no 
nepilnīgiem cilvēkiem, kuri, atnākot uz dievkalpojumu, 
atnes sev līdzi savas netīrās domas, nesakārtotību un grēkus, 
kas, saprotams, atspoguļojas citos. Jo Dieva Vārds taču ne 
192



velti saka: „Un, kad viens loceklis cieš, tad visi locekļi cieš 
līdzi” (1.Kor. 12:26). Bet mums šo ciešanu un garīgo slimību 
ir, ak, cik daudz! Te mīlestība pašam uz sevi, sašutums, 
skaudība un greizsirdība, kritika, aprunāšana un lepnība, un 
paaugstināšanās, un liekulība, un varas kāre, un daudz, 
daudz kas cits. Tas viss kļūst par iemeslu aizvainojumiem, 
aizdomām, nosodījumam, sašutumam, baumām, strīdiem un 
dažādiem viedokļiem, kas pēc tam noved pie nesaskaņām. 

Tad nu labāk ir pieradināt sevi pie domas, ka pilnīgas 
un pareizas baznīcas neeksistē, nekā atkal un atkal vilties 
savās gaidās. Ir baznīcas ar veselīgāku mācību, bet arī tās 
nav bez problēmām, un ir baznīcas ar milzu galējībām, bet 
arī tajā ir ne mazums dvēseļu, kas To Kungu meklē no visas 
sirds un visas dvēseles. Katrā draudzē un katrā konfesijā ir 
gan patiesi un meklējoši Dieva bērni, gan nominālie, ar sevi 
apmierinātie, miesīgie kristieši. Kristietības patiesumu 
nenosaka mūsu nosaukums vai regulāra dievkalpojumu 
apmeklēšana, bet personīgās attiecības ar To Kungu un 
pienācīga staigāšana Viņa priekšā. Tieši tā pat ir ar mūsu 
glābšanu, kas ir atkarīga ne no baznīcas vai denominācijas, 
bet no dzīves Kristū, kas atbilst Svētajiem Rakstiem. 

Kā apstiprinājums tam var kalpot brīnišķīgs stāsts, kas 
vairākus gadus atpakaļ notika ar kādu sievieti, kuru es per-
sonīgi, daudzu gadu garumā, pazinu. 

Viņa bija kristiete, kādu mūsdienās nesastapsi bieži. 
Mierīga, izturēta, lieki nerunāja, un šī sieviete pievērsa sev 
citu uzmanību ar to, ka ne par vienu neko sliktu nerunāja un 
nekad nevienu nenosodīja. Bērnībā viņa kopā ar vecākiem 
apmeklēja baptistu baznīcu, bet tad visi kopā bija nelielā va-
sarsvētku draudzē. Apprecoties ar baptistu, viņa savā dvēselē 
šaudījās starp abām šīm denominācijām, kas vēlāk atspogu-
ļojās tajā, ko viņa piedzīvoja esot uz nāves gultas. 40 gadu 
vecumā ārsti viņai konstatēja aknu vēzi bez jel kādām cerī-
bām uz izveseļošanos. 

Pirmo reizi uzzinot par savu nāvi nesošo diagnozi, šī sie-
viete atvēra Svētos Rakstus un ieraudzīja vārdus, kas teikti 
par Debesu Jeruzālemi: „Pilsētai saules un mēness gaismas 
nevajag, jo Dieva spožums to apgaismo, un viņas gaisma ir 

193



Jērs. Tautas staigās viņas gaismā, un visas zemes ķēniņi nesīs 
turp savu greznumu. Viņas vārtus dienā nekad neaizslēgs, jo 
nakts tur nav… Nemūžam tur nekas neieies, kas nesvēts, un 
neviens, kas dara negantību un melo, bet vienīgi tie, kas rak-
stīti Jēra Dzīvības grāmatā”. (Atkl.gr. 21:23-25, 27). 

Izlasījusi šīs rindas, kristiete saprata, ka viņas dzīve tu-
vojas noslēgumam, un Dieva griba ir – aizsaukt viņu mūžībā. 
Būdama mazrunīga, viņa saglabāja sirdī šo, no Dieva sa-
ņemto atklāsmi, nestāstot par to pat saviem tuviniekiem, līdz 
nāves dienas pienākšanai. Tikai tad viņa padalījās ar viņiem 
tajā, ar ko daudzus savu miesīgo ciešanu mēnešus dzīvoja. 

Pirmsnāves agonijas mokām turpinoties, viņas jaunākā 
māsa ilgu laiku neatgāja no viņas gultas, bet tad viņai nācās 
aizbraukt uz mājām, lai izdarītu pašu nepieciešamāko. Kad, 
atrazdamās tur, viņa turpināja saukt uz To Kungu, viņas 
ausīs pēkšņi atskanēja viens vārds: „Brīnums!”. Domājot par 
to, ko gan tas nozīmē, viņa izdzirda telefona zvanu. Mirējas 
vīrs lūdza nekavējoties atbraukt, jo viņa sieva tikko nākusi 
pie samaņas. 

Atgriezusies pie slimības gultas, sieviete savu māsu at-
rada pie pilnas apziņas un tik starojošu un brīnišķīgu, kā tā 
savas dzīves laikā nekad nav izskatījusies. Uz viņas sejas 
bija debesu zīmogs. Kā atbildi uz izbrīnīto jautājumu, kas 
ar viņu ir noticis, sieviete izstāstīja viņai, vīram un vecā-
kiem, kuri šeit atradās, ka tajā laikā, kad viņi bija viņu uz-
skatījuši par mirušu, viņa bija paradīzē, kā skaistumu nebija 
iespējams aprakstīt cilvēciskiem vārdiem. „Tur ir tik brīniš-
ķīgi, – ar starojošu smaidu viņa teica, – ka absolūti negribēju 
to vietu pamest! Taču man vajadzēja jūs mierināt un uz at-
vadām pateikt, lai jūs par mani neraudātu. Mūžībā ar To 
Kungu ir tik labi, ka vairs nevēlos atgriezties zemes dzīvē. 
Un vēl ko man jums gribējās teikt, ka Debesīs nav ne bap-
tistu, ne vasarsvētku ticīgo! Tur ir tikai Dieva svētie, kas 
mazgāti Viņa Jēra – Jēzus Kristus Asinīs. 

Šajā, iekš Tā Kunga, mirušās māsas liecībā paši vērtī-
gākie vārdi ir tie pēdējie, kas dod atbildi uz tik grūtu un 
zemes dzīvē bieži neatrisināmu jautājumu, kas attiecas uz 
glābšanu un konfesijām. 
194



Būdams uz zemes, mūsu Kungs ne velti teica: „Jūs pē-
tījat Rakstus, jo jums šķiet, ka tajos jums ir mūžīgā dzīvība, 
un tie ir, kas dod liecību par Mani!” (Jņ. 5:39). Bet tas no-
zīmē, pētot un mācoties Dieva Vārdu, ir jādzīvo atbilstoši 
tam, ko tie mums māca, lai kādā baznīcā vai denominācijā 
mēs būtu. Glābēju interesē mūsu dvēseles, nevis jēdzieni un 
veidi, kā mēs noturam dievkalpojumus. 

Kas attiecas uz pilnības meklējumiem, tad šajā jautā-
jumā vislabāk ir sākt no sevis, lūdzot To Kungu parādīt Viņa 
gaismā visu to, kam ir nepieciešama maksimāli ātra korek-
cija, pēc kā sevī ir jāuzsāk cīņa ar savu veco, grēcīgo dabu, 
sitot krustā savu neganto, Dievam nepatīkamo „ES” katru 
dienu. Gūstot tajā kaut vismazāko uzvaru, mēs varēsim kļūt 
par svētību citiem tajā baznīcā, kurā tagad atrodamies. 

Izmainīties pašam ir daudz vieglāk nekā izmainīt baz-
nīcu. Mūsu Dievs ir mazo iesākumu Dievs. Daudz kas no 
varenā, ko Viņš ir izdarījis, sākās tieši no mazumiņa, tādēļ 
nav izslēgts, ka par šo mazo ieroci Tā Kunga rokās kļūsi 
tu. Garīgā atmoda, ko daudzi ļoti vēlās, var sākties tajā 
draudzē, kurā tu pašlaik esi, pie kam ne no kāda cita, bet 
tieši no tevis. 

Atrodoties baznīcas meklējumos, kurai tu vēlētos pie-
derēt, vispirms ir jālūdz tam Kungam skaidrība un Viņa va-
dība. Tad centies nedomāt par to, kā uz tavu lēmumu reaģēs 
tuvinieki, radinieki un draugi, vai šis novirziens ir atzīts, 
vai tas ir plaši izplatīts, un kādu vietu tev tur būs jāieņem. 
Svarīgi ir kas cits: vai tas tavai dvēselei dos to, kas viņai ir 
nepieciešams, vai tu saņemsi sev nepieciešamo veselīgo ga-
rīgo barību, un, vai tu atradīsies tur, kur tevi vēlās redzēt 
Tas Kungs, lai caur tevi varētu veikt visu, kas ir paredzēts 
Viņa plānā. 

Kas attiecas uz problēmām, kas ir pilnīgi visās drau-
dzēs, bez izņēmuma, tad ir pilnīgi saprotams, ka problēma 
no problēmas atšķiras. Viena skar kristīgās ticības pamat-
jautājumus, cita ir otršķirīga un neattiecas uz mūsu glābša-
nas jautājumu, piemēram: apģērbs, dievkalpojuma kārtība, 
svētā vakarēdiena kārtība, vienu vai citu Rakstu vietu sa-
pratne u.c. Ja jau par apgraizīšanu, kas savā laikā jūdiem bija 

195



stūrakmens viņu mācībā par izredzētību, apustulis Pāvils 
varēja teikt: „Apgraizīšana vai neapgraizīšana par sevi nav 
nekas, bet galvenais ir Dieva baušļu pildīšana” (1.Kor. 7:19), 
tad jo vairāk tas attiecas uz to, kas ir vien cilvēku pieņemts 
veids tajā vai citā kristīgajā liturģijā. 

Kaut Bībele nedod nekādus konkrētus padomus drau-
dzes un baznīcas izvēlē, tā, tomēr, norāda uz to, kas ir ne-
pieļaujams Dieva tautas vidē. Tieši šiem norādījumiem ir 
jākalpo mums par nepieciešamajiem orientieriem patiesības 
un pareizas baznīcas meklējumos. Ja tas, kas notiek draudzē, 
neatbilst Svētajiem Rakstiem, vai vēl vairāk, ir pilnīgā pret-
runā ar tiem, tad šīs mācības patiesums ir jāapšauba. Pie šā-
diem brīdinošiem faktoriem pieder sekojoši: 

1. Vadības vai visas draudzes pārliecība, ka viņi ir sa-
snieguši garīgas virsotnes, un, atšķirībā no citiem, viņiem 
pieder pilnīgā patiesība, tātad, nekādi meklējumi vairs nav 
nepieciešami. Radušās garīgās lepnības dēļ, šāda baznīca 
izjūk vai visai ātri garīgi „noripo”, tā apstiprinot Svēto 
Rakstu vārdus: „Kur nāk lepnība, tur nāk arī negods” 
(Sal.pam. 11:2). Šo patiesību apstiprina arī citas Bībeles vie-
tas, piemēram: Sal.pam. 8:13 un 16:18, Jer. 50:32, Jēk. 4:6, 
1.Pēt.5:5. 

2. Neredzama draudzes locekļu dalīšana augstos, vidē-
jos un zemos „slāņos” katru uzlūkojot atšķirīgi, atbilstoši 
viņu piederībai vieniem, otriem vai trešajiem. Pirmajā grupā 
ietilpst mācītājs un kalpotāji un tiem pietuvinātas personas, 
nereti no bagātu un dāsni ziedojošu draudzes locekļu vidus. 
Otrai grupai pieder draudzes pamatmasa, bet pēdējai – paši 
nepamanāmākie un kaut kādu iemeslu dēļ noniecinātie. Raksti 
mums neko tādu nemāca, atgādinot, ka „Pie Tā Kunga nav 
nekādas netaisnības, nedz Viņš uzlūko kāda cilvēka vaigu, 
nedz arī saņem kādas dāvanas” (2.Laiku 19:7, arī Rom. 2:11 
un Kol. 3:25). 

3. Iecietīga attieksme pret meliem, kā arī apzināti pie-
ļauta vai pat attaisnota netaisnība. Zinot, ka šo netikumu tēvs 
ir sātans, šādu lietu klātesamība kristīgā baznīcā ir vienkārši 
nepieļaujama (skat. 5.Moz. 25:16, Jes. 59:13-15, Hab. 2:11-
12, Lk. 13:26-27, Rom. 1:18). Tieši nepatiesība un krāpšana 
196



ir visizplatītākie iemesli, kādēļ cilvēki jūtas pievilti un aiziet 
no draudzes, kaut tas ne vienmēr tiek citiem pateikts. 

4. Pārāk viegla un virspusēja attieksme pret grēku, līdz 
pat tā attaisnošanai un pieļaušanai. Nekas cits kā tieši grēks 
vispirms mūs nošķir no Dieva, tādēļ novirzīšanās un šīs 
tēmas novārtā atstāšana sprediķos, runā par nepietiekami no-
pietnu attieksmi pret vienu no svarīgākajiem kristīgās ticības 
jautājumiem (skat 2.Laiku 7:14, Jes. 59:1-3, Ebr. 10:26). 

5. Pārmērīga zināmu kalpotāju paaugstināšana, vai tas 
būtu svētīgs mācītājs, gans vai kāds cits, ko Dievs ir lietojis 
baznīcas veidošanā, misijā, kristīgajā organizācijā vai pat at-
modā. Jebkurš cilvēks, lai cik varens viņš būtu, ir vien rīks 
Dieva, Kurš rada visu un Kuram vienam pienākas mūsu 
slava. (2.Moz. 34:14, Jes. 42:8, Jer. 17:5). Vadītāja personas 
kults ne pie kā laba nenoved, kā to apliecina daudzi bēdīgi 
stāsti par daudziem pazīstamiem Dieva vīriem. 

6. Uzstājīga pieprasīšana Dievam dziedināt, no tās vai 
citas ķermeņa slimības, kā arī pārmērīga aizraušanās ar brī-
numiem un dažāda veida pārdabiskiem pārdzīvojumiem. 
Mūsu – pēdējos laikos, kad antikrista gars jau sen ir darbībā, 
izpaužoties caur šaubīgām ticības mācībām un pievilšanām, 
ir jābūt īpaši piesardzīgiem pret dažādām atklāsmēm, dzie-
dināšanām, brīnumiem un zīmēm. Ne velti taču ir rakstīts, 
ka velns var atnākt arī gaismas eņģeļa izskatā, bet par anti -
kristu ir teikts, ka viņš parādīsies izmantojot tieši to, kas vis-
vairāk pievelk tautu (skat. 1.Jņ. 2:18, 2.Jņ. 7, Mt. 24:24, 
2.Tes. 2:9-10, Mk. 13:22). 

Jēzus nekad netaisīja šovus no Saviem brīnumiem un 
dziedināšanām, un bieži, to izdarot, steidzīgi aizgāja, 
zinot, cik cilvēki ir kāri uz tādām lietām, un cik viegli ar 
tām aizraujas. Tagad veselas armijas visādu dziednieku 
to pārvērš par īstu priekšnesumu ar paralēlu naudas „iz-
pumpēšanu” no lētticīgiem un paļāvīgiem skatītājiem. 
Miesas izdziedināšana ir kļuvusi par galveno mērķi un 
uzdevumu, pie kam tā tiek īstenota pavēles formā un gan-
drīz vai pieprasot no Dieva, it kā nevis Dievs, bet dziedi-
nātājs izlemj, kas cilvēkam ir tas labākais. Tajā pašā laikā 
dvēsele ir pilnīgi pamesta. 

197



7. Pārsteidzīga un neapdomāta roku uzlikšana ar mērķi 
svētīt, dziedināt, saņemt dāvanas, utt. Tieksmē par katru 
cenu saņemt vēlamo, cilvēki bezrūpīgi ļauj ne tikai saviem, 
bet arī dažādiem atbraukušiem sludinātājiem un dziednie-
kiem uzlikt sev rokas, pat īsti nezinot, kas viņi ir un no ku-
rienes. Tāda uzvedība ir saistīta ar daudzām briesmām, par 
kurām kristieši bieži pat neaizdomājas, un konkrēti: noteiktu 
grēku un netikumu nodošana, „apbalvošana” ar velnišķīgām 
dāvanām un tumsas spēkiem, „inficēšana” ar netiklības garu 
un daudz kas cits. Brīdinot par to savu garīgo dēlu Timoteju, 
apustulis Pāvils reiz rakstīja: „Rokas nesteidzies nevienam 
uzlikt un neuzņemies atbildību par svešiem grēkiem, sevi 
pašu glabā šķīstu” (1.Tim. 5:22). 

Var vien brīnīties, ar kādu nevērību pret šo padomu iz-
turas dažās baznīcās, padarot lūgšanu ar roku uzlikšanu, tajā 
skaitā arī vienam uz otra, par normu un pastāvīgu dievkal-
pojumu praksi. Bet pēc tam dvēseles vaid „apdāvinātas” ar 
spēku, kura avots nebūt ne vienmēr ir Dievs. Svētajos Raks -
tos ir konkrētas norādes uz to, kam un kādos gadījumos var 
veikt lūgšanu ar roku uzlikšanu. 

8. Neapdomīga, bezkaunīga un izaicinoša attieksme 
pret velnu ar dažāda veida pavēlēm, pieprasījumiem, aiz-
liegumiem, simbolisku „viņa mīdīšanu kājām”, „izmešana 
no telpas”, „ragu izraušana” un tam līdzīgas lietas. Svētajos 
Rakstos nav teikts ne vārds par tādu uzvedību. Tieši pretēji, 
savā vēstulē apustulis Jūda brīdina no neapdomīgām darbī-
bām, atgādinot, ka „Turpretim virseņģelis Miķelis, kad 
viņam bija Mozus miesas dēļ vārdu cīņa ar velnu, neiedro-
šinājās par viņu izteikt zaimu spriedumu, bet tikai sacīja: 
Tas Kungs lai tevi soda!” (Jūdas 1:9). Šajā sakarā ir grūti 
saprast ticīgos, kuriem nav ne Dieva aicinājuma, ne spēka 
no augšienes, ne tīras un svētas dzīves, uzdrīkstas darīt to, 
ko neuzdrīkstējās darīt Dieva eņģelis. 

Par lielu nožēlu ir daudz ticīgo, kuri par baznīcas vai mā-
cības patiesuma rādītāju uzskata viņu popularitāti un skaitlisko 
pieaugumu, kas ir pilnīgi nepareizi. Kaut cilvēki nav vienal-
dzīgi pret augstiem skaitliskiem rādītājiem, masveidība nav 
neapšaubāms patiesuma rādītājs. Nereti mēdz būt tieši otrādi. 
198



Mūsdienās var vērot simtu un tūkstošu cilvēku lielas 
draudzes, uz kurām, gaidot brīnumus un dziedināšanu, cil-
vēki plūst bariem. Tikai, kad tu piedalies šādos, pareizāk 
būtu teikt teatrālos šovos, un skaties uz tur sanākušajiem 
kliedzošiem, plaukstas sitošiem, lēkājošiem, dancojošiem, 
uz muguras krītošiem, nedabīgi smejošiem un līksmojošiem 
ļaudīm, neviļus nāk prātā pravieša Joēla vārdi: „Un baru 
bariem būs sapulcējušās tautas tiesas ielejā, un Tā Kunga 
diena tiesas ielejā ir tuvu!” (Joēla 4:14). Tā nu, ne būt ne 
vienmēr pārdabisko spēku izpausmēs mēdz būt īstenais 
Dievs. Nereti tās ir vien cilvēciskas emocijas un parasta 
ažiotāža, kas izveidota ap to vai citu dziedinātāju vai cilvēku 
ar pazīstamu vārdu. 

Galvenā pazīme, kas atšķīra Israēla dēlus no pārējām 
tautām, bija tas, ka Dievs atradās viņu vidū. Viņa klāt-
būtne Vecās Derības laikā tika aprakstīta tā: „Noziegumu 
Viņš nav Jēkabam saskatījis, nedz postu Israēlā; Tas 
Kungs, viņa Dievs, ir ar viņu, un ķēniņa līksme ir viņa 
vidū” (4.Moz. 23:21). Tas pats bija manāms Jaunās Derī-
bas laikā pirmo kristiešu vidū, kad tas Kungs rādīja Savu 
svētumu tādā pakāpē, ka nešķīstie un sirdī viltīgie cilvēki, 
neuzdrošinājās pat viņiem pietuvoties (Ap.d. 5:11-13). 

Pirmajā vēstulē korintiešiem apustulis Pāvils raksta, ka 
īsta garīgā dzīve draudzē patiesi redzama tad, ja pie viņiem 
atnāk kāds neticīgais un viņa sirds noslēpumi top zināmi, un 
viņš teiks: „Tiešām, Dievs ir jūsu vidū” (1.Kor. 14:25). Vai 
tā tas tagad izskatās mūsu draudzēs un baznīcās? Vai pie 
mums atnākošie redz To Kungu, Viņa svētumu un Dieva 
gaismu? Ja kļūst par lieciniekiem baznīcas iekšējām prob-
lēmām, strīdiem un šķelšanās, vai viņi var teikt: „Tiešām, 
Dievs ir jūsu vidū”? Cik gan dvēseļu klīst pa pasauli mek-
lēdamas garīgo palīdzību, bet kur gan ir tie, kuri varētu vi-
ņiem palīdzēt? Viņi ir aizņemti ar attiecību skaidrošanu, savu 
„patiesību” pierādīšanu, savas konfesijas jēdzienu un dog-
matikas stiprināšanu, savas mācības uzspiešanu, dzīšanos 
pēc portfeļiem un ir nebeidzamās attiecību skaidrošanās. 
Savā apskaužamajā aktivitātē viņi ir koncentrējušies nevis 
uz to, lai vestu cilvēkus pie Dzīvā Dieva un viņu dvēseļu 

199



Glābēja – Kristus Jēzus, bet pie savas denominācijas baz-
nīcas un draudzes. 

Vēl viens jautājums, kuru kristieši bieži uzdod dvēseļu 
aprūpes sarunās, ir – ko darīt ar ticīgajiem, kuri ir pametuši 
savas draudzes un baznīcas. Vai ir pareizi ar viņiem strīdē-
ties, pierādot viņiem viņu nepareizos jaunos jēdzienus un 
uzskatus, ja pats tu tādēļ zaudē personīgo mieru, iekšējo rim-
tumu, mīlestību pret savu tuvāko, ticības vienotību Kristū 
Jēzū? Vai tādos gadījumos nav labāk turēties pie apustuļa 
Pāvila padoma, kurš teica: „Bet aplamās un nemākulīgās 
prātošanas noraidi, zinot, ka tās rada karus; bet mūsu Kunga 
kalpam nepienākas ķildoties, bet būt laipnam pret visiem, 
izveicīgam mācīšanā un panest ļaunumu, tādam, kas ar lēn-
prātību pamāca pretiniekus – varbūt Dievs kādreiz dotu 
viņiem atgriezties pie patiesības atziņas” (2.Tim. 2:23-25). 

Lieliski jautājumi, vai ne? Vēl jo vairāk, ja atceramies 
to, ka miera zaudēšana savā sirdī ir kā luksofora sarkanā 
gaisma, kas brīdina, ka tu rīkojies nepareizi. Šādos gadīju-
mos nevar aizmirst par to, ka neviena kristīgā mācība nav 
absolūta un negrozāma patiesība. Nedrīkst izslēgt, ka tavam 
tuvākajam ir atklājies kaut kas, kas tev pagaidām nav sapro-
tams, un viņš ir spēris soli uz priekšu, tajā pat laikā kad tu 
turpini mīņāties uz vietas. Nesteidzies otru pārliecināt par 
to, ka viņš maldas, bet labāk lūdz par sevi un viņu, lai vie-
nam no jums Dievs atklāj Savu patiesību. Pilnīgi iespējams, 
ka mainīt savu viedokli nāksies nevis viņam, bet tev. Ja tev 
patiešām ir taisnība, Dievs to parādīs un pierādīs arī bez tavu 
cilvēcīgo pūļu pielikšanas. Labākais pierādījums tam, ka 
mēs stāvam patiesībā, ir mūsu uzvedība, attieksme pret tu-
vāko un mūsu kristīgā dzīve kopumā. Citādi var pārliecināt 
kādu, ka tas ir maldos, bet pašam uzvesties tā, ka viņam ir 
vēlēšanās tikt labi tālu prom no tevis, līdzīgi kā viena sie-
viete stāstīja dvēseles aprūpes sarunas laikā. 

Kļūstot ticīgai, viņa apmeklēja te vienu, te citu draudzi, 
cerībā atrast tādu, kurai tā vēlētos pievienoties. Vairākas rei-
zes apmeklējot vasarsvētku draudzi, viņa tur iepazinās ar 
vienu kristieti, kura katrā tikšanās reizē runāja par kristīšanos 
garā un nepieciešamību runāt citās mēlēs, pārliecinot, ka 
200



tikai tad Svētais Gars ieies viņas sirdī un palīdzēs atrisināt 
visas viņas garīgās un ģimenes problēmas. Pati to nemaz ne-
nojauzdama, ar savu uzstājību un cilvēcisko dedzību, kris-
tiete tikai radīja pretestību un riebumu meklējošajā sievietē 
pret savas ticības mācību. Jo uz katru spiedienu un varmā-
cību dvēsele atbild ar pretošanos. Viss beidzās ar to, ka pa-
manot, ka tiem, kuri lūdz mēlēs arī netrūkst problēmu, kuras 
tie nevar atrisināt, sieviete izvēlējās citas konfesijas baznīcu, 
kas izsauca vētrainu sašutumu un neslēptas dusmas viņas 
paziņā, kura viņu nosauca par negarīgu un glupu. 

Cenšoties kādu piepulcināt savai draudzei un denomi-
nācijai, nekādā gadījumā nevajag ar to pārcensties. Jo kat-
ram ir tiesības uz savu viedokli, bet kurš no tiem ir 
patiesais, – atklās, diemžēl, tikai mūžība. Piekrist vai ne-
piekrist kāda izteiktajam viedoklim vai uzskatiem – tas jau 
ir cits jautājums, bet dot otram domas brīvību ir mūsu pie-
nākums un kristīgās ētikas izpausme. Mēs varam izteikt 
savu spriedumu par strīdīgo jautājumu pazemības un lēn-
prātības garā, bet tad dot iespēju Tam Kungam Pašam runāt 
uz cilvēka sirdsapziņu un dvēseli, kuras uz Dieva balsi 
reaģē citādāk nekā uz mūsu balsi. 

Nedrīkst redzēt ienaidnieku un pretinieku cilvēkā, kurš 
domā citādāk, jo tikai Dievs zina, kuram no mums patiešām 
ir taisnība. Jo mēs visi esam spējīgi kļūdīties. Strīdīgos ga-
rīgos jautājumos nevajag pārtapt par kaujas gaiļiem, kuri 
iekarsuši, lec viens otram virsū, knābj un sit viens otru ar 
spārniem par uzjautrinājumu skatītājiem, kas vēro šo „gaiļu 
cīņu”. Nav vērts arī, atrotot piedurknes, mesties aizstāvēt 
savu pārliecību un uzskatus, nereti pat lāgā netikušam 
skaidrībā, ko runā mūsu „idejiskais pretinieks”. Jo cik sirds 
ievainojumu, aizvainojumu, dvēseles sāpju, nepiekrišanas 
un neskaitāmas šķelšanās ir atnesušas šādas „napoleona” 
kaujas, bet uzvarētājs visā tajā bija tikai sātans, kurš sasnie-
dza savu galveno mērķi – saraut kristīgās mīlestības saites 
un izmētāt pa malu malām tos, kuri kalpo vienam un tam 
pašam Dievam! 

Ja cilvēks ir aizgājis no kādas baznīcas un atrodas tās 
baznīcas meklējumos, kura varētu viņam dot nepieciešamo 

201



garīgo barību, sapratni un mierinājumu, nevajag uz viņu 
skatīties kā uz tādu, kurš atkāpies no ticības. Nevajag arī 
par viņu izteikt ne visai glaimojošus epitetus, tā viņam pa 
pēdām metot „akmeņus” un vēl trakāk – atstādināt no baz-
nīcas. Labāk ir dot viņam izvēles brīvību un atlaist ar 
mieru, nododot viņa lietu Tā Kunga rokās. Kas zina, vai 
redzot tādu attieksmi, viņš negriezīsies atpakaļ ar vārdiem: 
„Tomēr savos meklējumos es neesmu atradis neko labāku”. 
Ticiet, ka pie šādas attieksmes, cilvēku aiziešanas gadījumi 
būs izņēmums. 

Šajā netapsim līdzīgi kādam kalpotājam, kurš uz kāda, 
viņa draudzi apmeklējoša kristieša patiesu atbildi paziņoja, 
ka pametot savu baznīcu, kurā daudz kas neatbilst Dieva 
Vārdam un meklējot citu, viņš uzskata to par maldos esošu 
un ar antikrista garu, ar ko viņš to burtiski satrieca. Kā var 
izmanot tik dzēlīgus vārdus, nezinot visa notikušā detaļas?!.. 

Nobeigumā gribās teikt vēl dažus vārdus tiem, kuri 
nesen ir atgriezušies pie Tā Kunga, un, varbūt, jau ir pie-
dzīvojuši ko tādu, ko no kristiešiem nu nekādi negaidīja. 
Atnākot uz baznīcu un tur satiekot daudz cilvēku, kuri jūs 
pieviļ jūsu izpratnē par kristietību, nesteidzieties, atmetot 
visam ar roku aiziet no turienes ar vārdiem: „Ai!.. Visi viņi 
ir tādi, tie ticīgie!”. Atcerieties, ka baznīca nav eņģeļu kal-
pošanas vieta, bet parastu cilvēku sapulce, kuriem ir raks -
turīgas cilvēcīgas vājības, kļūdas, grēki un netikumi, kaut 
viņi ir kristieši. Viņiem visiem ir atšķirīgs intelekts, ir at-
šķirīgi uzskati un viedokļi, bet pats galvenais – atrodas da-
žādos garīgās attīstības līmeņos, kas ne vienmēr atbilst laika 
posmam, kas tiek iets kopā ar To Kungu. Jo jūs uz baznīcu 
nākat pirmkārt tamdēļ, lai, klausoties vareno un mūžīgo 
Dieva Vārdu, liektu savu galvu Kristus priekšā. Tādēļ pats 
labākais ir piemērot to sev, sekojot tam, lai jūsu personīgajā 
dzīvē viss būtu kārtībā. 

Lūkoties mums vajag tikai uz savu Glābēju un ne uz ko 
citu. Tikai Viņš var būt mums atkārtošanas cienīgs piemērs 
un neapgāžama autoritāte. Jebkurš cilvēks, lai kas viņš būtu 
un uz kāda garīgās hierarhijas pakāpiena atrastos, ir tikai cil-
vēks, ar visām no tā izrietošajām sekām. 
202



Tiem, kuri cītīgi turpina meklēt patiesību, baidoties kļū-
dīties savā baznīcas izvēlē, atliek vien vēlreiz atgādināt, ka 
ne denominācija, ne baznīca ar tās celtnēm, ne pazīstams 
sludinātājs un, ne ar Svētā Gara spēku un dāvanām apveltīts 
kalpotājs, nevar būt par mūsu garīgās dzīves centru. Vieta, 
kur sanāk kopā visi, kas uzskata Kristu Jēzu par savu Pestī-
tāju, – ir pie Viņa kājām un krusta pakājē, kur mums ir jābūt 
kopā ar Viņu pienaglotiem pie krusta. Tikai Viņš viens, kurš 
Pats ir Patiesība, visiem var norādīt vienīgo pareizo ceļu, pa 
kuru ejot, neviens no mums neapmaldīsies. Mūsu Kungs un 
Radītājs, tāpat kā iepriekšējos laikos, šodien saka: „Sapul-
cējiet Manus svētos, kas upurēdami slēdza ar Mani derību” 
(Ps. 50:5). 

Redzat, kas ir svarīgi Tā Kunga acīs? Dzīves svētums 
un uzticamība kalpošanā Viņam, kas stiprināti ar Dieva Jēra 
upura zīmogu. Tas arī ir galvenais. Visam pārējam ir vien 
otršķirīga nozīme. Tādēļ, liksim pie malas savus šablonus, 
rāmjus un visus cilvēciskos jēdzienus. Neturēsimies pie de-
nominacionālās dogmatikas, bet labāk piepildīsim to, uz ko 
reiz Dieva bērnus aicināja ebreju vēstules autors: „Tāpēc 
iziesim pie Viņa ārpus nometnes, Viņa negodu nesdami!” 
(Ebr. 13:13). 

„Iziet no nometnes” – nozīmē iziet ne tikai no Vecās 
Derības laika pielūgšanas, bet arī ārpus mūsu šaurajiem kon-
fesionālo jēdzienu un tradīciju rāmjiem. Nu jau pietiek celt 
tās sienas, kas šķir! Laiks būvēt tiltus, kas visus mūs savie-
notu ar mīlestību un pietuvinātu cilvēci Glābējam Kristum 
Jēzum! Bet ja tev vai man ir kas labāks un pilnīgāks, tad 
nevis tukši, skaisti vārdi, bet patiesi dievbijīga dzīve ar ticī-
bas augļiem un tuvību ar To Kungu, tas lai kļūst priekš ci-
tiem par spilgtu piemēru.

203



10. Nodaļa 
 

Sasāpējuši jautājumi 
 
Nevienam nav noslēpums, ka knapi sasniedzot triju 

gadu vecumu, mazi bērni, iepazīstot apkārtējo pasauli, sāk 
uzdot visdažādākos jautājumus. Tieši šī iemesla dēļ bērnus 
no trīs līdz piecu gadu vecumam sauc par „kāpēcīšiem”. Šajā 
laikā vecākiem ir nepieciešama milzu pacietība, lai apmie-
rinātu savu atvašu zinātkāri. Vecumam palielinoties bērnu 
interešu loks paplašinās, tādēļ tētis un mamma brīžiem 
nonāk strupceļā, nezinot kā pareizi un gudri atbildēt uz to 
vai citu jau diezgan pieauguša cilvēka jautājumu. 

Domāt, salīdzināt, interesēties, izzināt un arī jautāt – ir 
raksturīgi katram cilvēkam, neatkarīgi no viņa vecuma. Pro-
tams, jautājums no jautājuma atšķiras. Kādi no tiem tiek uzdoti 
tikai tamdēļ, lai apmierinātu cilvēcisko ziņkārību, citi – lai 
paplašinātu savu redzes loku, trešie – jo cilvēks pats neredz 
izeju no savām problēmām un smagām situācijām, kādas ir 
izveidojušās. Tā vai citādi, katrā no tiem skan lūgums pēc 
palīdzības. Pat ja cilvēks to nemaz neaptver. 

Tas pats ir novērojams garīgajā dzīvē. Tikko ieticējis, 
jaunatgrieztais jau ir pilns ar jautājumiem, jo ieiet jaunā, pa-
gaidām viņam nezināmā garīgajā pasaulē. Arī Kristus mā-
cekļi savam Skolotājam uzdeva daudz jautājumu un Viņš 
tiem pacietīgi atbildēja, izskaidrojot to vai citu no tā, kas vi-
ņiem nebija saprotams. Pateicoties tam, mums tagad ir ie-
spēja iedziļināties gudrās Jēzus pamācībās un padomos, kas 
atstāti Svēto Rakstu lappusēs. 

Arī dvēseļu aprūpes sarunās cilvēki uzdod jautājumus, 
kas satrauc viņu sirdis un prātus, reizēm liekot ne tikai ciest 
un mocīties, bet nereti pat raudāt meklējot atbildes. Pie kam 
daži no tiem tik bieži atkārtojas, ka daudziem nāks par svē-
tību, ja tos aplūkosim šīs grāmatas lappusēs. 

Jautājums nr. 1: No katedras mūs pastāvīgi pārlie-
cina, ka Dievs ir Mīlestība, un, ka Viņš mūs ļoti mīl. Bet ja 
tas tā patiešām ir, tad kā lai saprot tādu mīlestību, ja dažu 
ticīgo dzīve, kuri uzticīgi kalpo Viņam, ir pilna zaudējumu, 
204



grūtību, ciešanu un slimību? Vai tiešām tieši tādā veidā iz-
paužas Dieva mīlestība?! 

Atbilde: lai cik dīvaini tas būtu, cilvēki nezin kādēļ uz-
skata, ka Dieva mīlestība un svētība izpaužas labā veselībā, 
materiālā nodrošinātībā, ģimenes laimē, panākumos darbā 
un visā citā, ko cilvēks sev vēlētos. Tieši šādā sapratnē ir bū-
vētas daudzas mūsdienu kristīgās teorijas, kas tiek viegli pie-
ņemtas un izplatītas. Vien vai tas patiesi ir tā un vai to 
apstiprina Svētie Raksti? 

Ņemsim, piemēram, Bībelē aprakstīto dvīņubrāļu 
stāstu, par kuriem bija teikts: „…Vai Ēsavs nav Jēkaba brā-
lis? – saka Tas Kungs, un tomēr Es mīlu Jēkabu un ienīstu 
Ēsavu” (Mal. 1:2-3). Noliksim tagad malā iemeslus, kas iz-
sauca tādu Dieva attieksmi pret abiem brāļiem, bet aplūko-
sim viņu dzīves, lai ieraudzītu, kā izpaužas Dieva mīlestība 
viena dzīvē un nīšana otra dzīvē. 

Paklausot mātes padomam un krāpšanas ceļā saņemot 
no tēva Ēsava pirmdzimtības svētību, Jēkabs visu savu turp -
māko dzīvi piedzīvo problēmu pēc problēmas un bēdu aiz 
bēdas. No sākuma ar viņu netaisni apietas viņa sievas tēvs 
Lābans, apmāna ceļā liekot viņam kalpot tam 14 gadus 
par savām meitām un 6 gadus par saņemtajiem lopiem. 
Tam seko viņa mīļotās sievas Rāheles neauglība un viņas 
konflikts ar savu māsu Leu, kas sakņojas pēdējās greiz-
sirdībā, kas, neapšaubāmi, negāja secen pašam Jēkabam. 
Pēc tam viena pēc otras notiek nepatikšanas ar sievas 
tēvu mantas dēļ, kas noved pie slepenas bēgšanas no 
mājām, kur viņš bija dzīvojis 20 gadus, tad nākas piedzī-
vot Lābana pakaļdzīšanos un, attiecību noskaidrošana. 
Taču, ar izlīgumu lieta nebeidzas, jo Jēkabs uzzina par 
brāļa vēlēšanos viņu nogalināt. 

Sajūtot nāves briesmas pār sevi, Jēkabs vēršas pie 
Dieva un cīnās ar Viņu, kas beidzas ar traumētu gūžas kaulu, 
un viņš uz visu mūžu paliek kropls. Pateicoties Dieva žēlas-
tībai, izvairījies no nāves, kas varēja nākt no paša brāļa 
rokas, Jēkabs kopā ar visu savu lielo ģimeni turpmāk dzīvo 
nevēlamu dzīvi, klīstot no vienas vietas uz citu un ciešot grū-
tības un zaudējumus. 

205



Gadi paiet, bērni izaug, bet kopā ar tiem rodas jaunas, 
līdz šim viņu nenomākušas problēmas. Pirmdzimtais Rū-
bens apgāna sava tēva gultu. Meitai Dīnai svešzemnieks no 
Sihemas padara varas darbus, kas nes sev līdzi slepenu, no 
Jēkaba slēptu atriebību, viņa dēliem nogalinot visas tās pil-
sētas vīriešus, kas, protams, izsauca visu atlikušo iedzīvotāju 
naidu. Tikko dzemdējusi otro bērnu, mirst viņa mīļotā sieva 
Rāhele, ko Jēkabs rūgti apraud. Pēc viņas nāves, novecojušā 
patriarha acu priekšā, izraisās ģimenes drāma, kam par ie-
meslu kļuva vecāko dēlu greizsirdība pret īpaši mīlēto Jā-
zepu. Viss beidzas ar to, ka viņi pārdod brāli verdzībā uz 
Ēģipti. Savu bērnu piemānīts, Jēkabs daudzus gadus apraud 
savu mīluli, uzskatot ka viņu ir saplosījuši savvaļas dzīv-
nieki, un tikai neilgi pirms nāves satiek savu dēlu, kurš ir 
kļuvis par vienu no augstāk stāvošo pārvaldnieku Ēģiptē. 

Tāda bija Tā Kunga mīļotā dzīve. Vai tā ietilpinās 
mūsu cilvēciskajā sapratnē par Dieva mīlestību un svētību?.. 
Diez vai. Taču, tieši pa šādu ceļu Tas Kungs veda Savu 
kalpu, kas bija paredzēts tam, lai viņš kļūtu par vienu no pa-
triarhiem Dieva izredzētajai Israēla tautai. Kas attiecas uz 
Ēsavu, kuru Dievs ienīda, tad par viņa dzīvi Bībele runā 
maz. Zinām vien, ka viņš bija bagāts, viņam bija vairākas 
sievas un ka viņš nodzīvoja līdz lielam vecumam šķietamā 
labklājībā, – bez drāmām un smagiem satricinājumiem, ne 
tā kā jaunākais brālis, kurš bija Dieva svētīts. Analizējot šo 
seno biblisko stāstu, kuru no likteņiem mēs izvēlētos sev? 
Tā Kunga mīlētā Jēkaba dzīvi, vai Viņa neieredzētā Ēsava? 
Piekritīsiet taču, ka Dievs lietas redz pavisam savādāk nekā 
mēs – cilvēki. Ar bēdām un ciešanām Viņš slīpē mūsu dvē-
seles, bet ar problēmām un grūtībām pietuvina Sev. 

Kurš gan no mums nezina vārdus, ko atkārto lieldienu 
un ziemsvētku dienās: „Jo tik ļoti Dievs pasauli mīlējis, ka 
Viņš devis Savu Vienpiedzimušo Dēlu, lai neviens, kas 
Viņam tic, nepazustu”? (Jņ. 3:16). Zinot tos no galvas, mēs 
bieži nespējam iedziļināties to jēgā, kas pārsteidzoši atspo-
guļo Dieva mīlestības dziļumu un varenību. Tas Kungs tik 
ļoti mīl Savus radījumus, ka to glābšanas dēļ briesmīgā un 
mokošā nāvē bija gatavs atdot Savu vienīgo Dēlu. 
206



Par nožēlu, mūsu prāts nav spējīgs saprast un pilnībā 
novērtēt šo Debesu Tēva rīcību. Par to tik daudz runā, ka, 
tradīcijas pēc iemācītais no galvas, priekš mums ir zaudējis 
savu spēku un pievilcību. Dievs un Viņa darbi nav sasnie-
dzami mūsu pārāk ierobežotajam prātam. Lai mēs kaut kādā 
veidā varētu to iztēloties, gribu jums dot vienu piemēru no 
dzīves, kas priekš mums, vēl esošiem miesā, kaut ir vājš, bet 
tomēr reāls atspulgs tam, ko tēvam nozīmē citu glābšanas 
dēļ atdot nāvē savu mīļoto, vienīgo bērnu. Šis neizdomātais 
stāsts notika pagājušajā gadsimtā, kad daudzi no tiem, kuri 
lasa šīs rindas, jau dzīvoja. 

Vienam pārim, kas kopā dzīvoja jau trīsdesmit gadu, 
nebija bērnu. Kad, spriežot cilvēcīgi, uz mantinieka pie-
dzimšanu nebija vairs nekādu cerību, sieva sajuta, ka nes 
zem sirds bērniņu. Varam iedomāties to neaptveramo prieku, 
kad pārkāpjot saviem piecdesmit gadiem, laimīgais tēvs pa-
ņēma rokās savu tik ilgi gaidīto dēlu. Kad puisītis paaugās, 
tēvs reiz to paņēma līdzi uz darbu. Viņš strādāja par uzraugu, 
un viņa darba pienākumos ietilpa dzelzceļa vagonu sastāvus 
palaist pāri paceļamam tiltam, kas pārmests kuģniecības 
upei. Tajā laikā vēl nebija tāda automatizēta tehnika, kāda 
mums ir tagad, tādēļ tilts tika pacelts un nolaists ar īpašas, 
rokām darbināmas paceļamās ierīces palīdzību. 

Kad, sēžot zālītē, tēvs stāstīja dēlam par šīs ierīces uz-
būvi, un viņš uzmanīgi klausījās, netālu esošajā sarga būdiņā 
atskanēja telefona zvans. Pavēlot dēlam nekur neiet, viņš 
aizsteidzās uz būdiņu. Izrādījās, ka viņiem tuvojas nepare-
dzēts vagonu sastāvs, tādēļ tiltu, kas bija pacelts, lai kuģi va-
rētu pārvietoties pa upi, steidzami bija jānolaiž. Uzraugs 
metās pie sviras un tikai tad ieraudzīja, ka septiņgadīgais dē-
lēns, izmantojot tēva prombūtni, bija uztrausies uz tilta pa-
ceļamā mehānisma, lai to labāk aplūkotu. Nebija vairs laika, 
lai skrietu pie viņa. Nabaga tēvs bija izvēles priekšā: vai nu 
mesties pie dēla un paglābt viņu no briesmīgās nāves, vai, 
upurējot viņu, nolaist tiltu un tādā veidā izglābt dzīvības 
daudziem simtiem cilvēku, kas atradās vilciena vagonos. 

Sekundes likās kā mūžība. No neaptveramās spriedzes 
deniņos dunēja, ko darīt?!.. Bez upura, tādā vai citā veidā 

207



neiztikt. Bet kuram gan par to tagad ir jākļūst?!.. Viņa 
visdārgākajai būtnei pasaulē vai simtiem viņam svešu 
cilvēku?!.. 

Aizverot acis tēvs izlēmīgi parāva uz savu pusi smago 
sviru. Tajā pašā brīdī klusumu pāršķēla sāpju piepildīts, dvē-
seli plosošs bērna kliedziens... Lēni nolaižoties, tilts beidzot 
skāra pretējo krastu, kad tēvs sadzirdēja vilcienu, kas tuvo-
jās. Gar viņa acīm viens pēc otra aiztraucās vagonu logi, 
kuros viņš redzēja bezrūpīgas, smejošas cilvēku sejas, kuri 
neko nenojauta. Viņu dzīvība bija glābta... Uzraugs pavērsa 
aizmigloto, ar neizsakāmām sirdssāpēm piepildīto skatienu 
un, ieraudzījis saspiesto un gabalos sarauto, asiņaino dēlēna 
ķermenīti, zaudēja samaņu un nokrita zemē. 

Vai šis stāsts jums, draugi, kādu neatgādina? Vai ne lī-
dzīgi kā šeit, rīkojās arī Dievs-Tēvs, mūsu glābšanas dēļ at-
dodot kā upuri Savu karsti mīlēto, vienīgo Dēlu? Svētie 
Raksti saka: „Nevienam nav lielākas mīlestības kā šī, ja kāds 
savu dzīvību nodod par saviem draugiem” (Jņ. 15:13). 
Jēzus par mums atdeva savu dzīvību, kad mēs vēl bijām 
Viņa ienaidnieki. Vai ir vajadzīgs vēl kāds cits apstiprinā-
jums Dieva mīlestībai?!. 

Jautājums nr. 2. Apmeklējot vienu evaņģelizācijas pa-
sākumu, kad kalpotājs vērsās pie zāles ar aicinājumu uz 
grēknožēlu, mana māsa paskubināja ar vārdiem: „Tu 
dzirdi?! Varbūt tā ir tava pēdējā iespēja! Ja arī tagad vilci-
nāsies, pēc tam būs par vēlu!”. Es izgāju un atkārtoju kal-
potāja teikto lūgšanu. Pēc tam, draugi un radi, kuri ilgi bija 
lūguši par manu atgriešanos, līksmojot mani apsveica ar at-
griešanos pie Tā Kunga. Tikai manā sirdī nebija patiesa 
prieka. Mani mocīja vainas sajūta. Likās ka esmu samelojusi 
Dievam un cilvēkiem. Kopš tā laika iekšēji esmu kā saplo-
sīta. Un par neticīgu sevi nosaukt nevaru, bet par ticīgu – 
man nav tiesību. Gribētos zināt, vai pareizi rīkojas tie, kuri, 
maigi izsakoties, pielietojot spiedienu, uzspiež cilvēkiem 
pieņemt savu reliģiju? 

Atbilde: Par nožēlu, tādas piespiedu grēknožēlas gadī-
jumi notiek visai bieži. Tas tiek darīts, protams, ar vislabā-
kiem nodomiem, taču reti dod labus rezultātus. Mēs, cilvēki, 
208



nevaram nevienu aizvest līdz grēku nožēlai, jo to dara Svē-
tais Gars, uzrunājot cilvēka sirdi visbiežāk tajā brīdī, kad 
viņš dzird Dieva Vārdu, kas ir vērsts uz viņa sirdi. Pie kam 
ir ļoti svarīgi, lai dvēsele šādam solim nobriest. Šis process 
visiem notiek atšķirīgi, taču tā galarezultāts ir viens – cilvēks 
pats, pilnīgi apzināti, vēršas pie Kristus. Šo procesu sasteigt 
ir tas pats, kas noraut zaļu, nenobriedušu ābolu, kas vēl nav 
derīgs ēšanai. 

Cilvēka mudināšanu uz grēknožēlu var salīdzināt ar 
nepieredzējušas vecmātes nesaprātīgiem mēģinājumiem 
„palīdzēt” topošajai mātei ātrāk piedzemdēt, kaut fiziolo-
ģiski dzemdību brīdis vēl nav pienācis. Tāda nevajadzīga 
un neveikla „palīdzība” var beigties ar dzemdību traumu 
bērnam un tas var uz visu mūžu palikt kropls. 

Kaut kas līdzīgs, bet jau garīgā plānā, var notikt arī ar 
kādiem jaunatgrieztiem, kas nonākuši nezinoša skolotāja 
rokās, kuram pašam vēl vajag mācīties un mācīties, un, 
kuri ķeras pie tā, uz ko viņiem nav ne spēju, ne gudrības, 
ne Dieva aicinājuma. Ak, cik tādas sakropļotas dvēseles 
jau no garīgās piedzimšanas brīža vēršas pie dvēseļu aprū-
pētājiem, kuriem gadiem ilgi nākas ar viņiem rūpīgi strā-
dāt, lai kaut kā sakārtotu un novestu līdz viņu saprašanai 
to daudzskaitlīgo informāciju, kas reiz, pašā sākumā pār 
viņiem tika izlieta. 

Kas attiecas uz kāda piespiešanu pieņemt to vai citu re-
liģiju, tad par to var tikai teikt, ka nekāda reliģija, tajā skaitā 
arī kristīgā, mūs neglābj, ja ir tikai reliģija. Ir tikai viens 
Dievs un tas ir Tas, Kurš ir radījis debesis un zemi, un par 
Kuru mums stāsta Bībele. Priekš mums ir svarīga nevis vien-
kārši piederība kādai baznīcai vai kristietībai kopumā, bet 
personīga vēršanās pie Dieva Dēla Jēzus Kristus un pilnīga 
savas dzīves atdošana Viņam, par ko Svētajos Rakstos ir 
teikts: „Nav pestīšanas nevienā citā; jo nav neviens cits 
Vārds zem debess cilvēkiem dots, kurā mums lemta pes-
tīšana” (Ap. d. 4:12). Neviens cits ceļš, izņemot Jēzu, uz 
Debesīm mūs neaizvedīs. Atrazdamies uz zemes, Kristus par 
sevi tā arī pateica: „Es esmu ceļš, patiesība un dzīvība; ne-
viens netiek pie Tēva kā vien caur Mani” (Jņ. 14:6). 

209



Jautājums nr. 3: Kādā telts evaņģelizācijā es ieticēju 
un pēc tam nolēmu kļūt par kristīgas draudzes locekli, kuras 
lūgšanu nams ir netālu no manas dzīves vietas. Taču, kad es 
pie viņiem aizgāju un pateicu, ka gribētu pieņemt ūdenskris-
tības un kļūt par viņu draudzes locekli, man atbildēja, ka 
man vispirms ir jāizmaina mans ārējais izskats un jābūt ga-
tavai izpildīt visus viņu priekšrakstus, kārtību un nolikumus. 
Mani satrieca tas, ka kristieši sāk tieši no tā. Es vēlējos pie 
viņiem atrast Dzīvo Dievu, bet uzskrēju virsū cilvēku liku-
miem. Vai tiešām tā mēdz būt visās protestantisma baznīcās, 
un vai tādu pieeju var nosaukt par kaut pietuvināti pareizu? 

Atbilde: Mēs, kristieši, rīkojamies nesaprātīgi un izda-
rām lielu kļūdu, ja tikko no pasaules atnākušam cilvēkam 
uzreiz sākam runāt par to, ka kļūstot ticīgam, viņam ir jāno-
ņem no sevis visas rotas, jāpārtrauc izmantot kosmētiku, jā-
maina ģērbšanās stils, jāpārstāj darīt to vai ko citu, ar ko viņš 
iepriekš ir nodarbojies. Pat ja ieticējušais ir gatavs izdarīt 
visu, ko no viņa prasa, viņš to dara zem spiediena, pakļau-
joties brāļu un baznīcas vadības prasībām, nevis savai sirds-
apziņas balsij, kas ir atmodusies, un Svētajam Garam, kura 
darbs ir norādīt cilvēkam uz to, kas viņa dzīvē nav pareizs. 

Vedot cilvēkus pie Kristus, mēs tiecamies viņus izmai-
nīt, sākot ar ārējo izskatu. Bet Svētais Gars Savu darbu sāk 
no iekšienes, no cilvēka sirds, kas noved pie pakāpeniskām 
izmaiņām, kas pēcāk top redzamas arī ārējā izskatā. Tādēļ 
labāk ir atdot Viņam galvenā skolotāja vietu, tajā pat laikā 
pašiem censties būt par cienīgu piemēru, lūdzot un aizlūdzot 
Dieva priekšā, lai Viņš visos iespējamos veidos ved šo dvē-
seli tālāk pa grēknožēlas, pazemības, pieaugšanas ticībā, at-
tīrīšanās un svētošanās ceļu. 

Ir daudz labāk, ja ticīgais pats nonāk pie lēmuma atstāt 
to, kas bija daļa no viņa iepriekšējās, grēcīgās dzīves, vērojot 
kristiešu dzīves veidu un rīcību, vai Paša Svētā Gara ietek-
mes rezultātā, nekā darīt to uzspiežot. Jo mums visiem ir zi-
nāms, ka uz jelkādu vardarbību un spiedienu dvēsele, kurai 
Radītājs ir devis brīvo gribu, atbild ar pretestību. 

Jautājums nr. 4 Pirmā saskare ar ticīgajiem man bija 
vasarsvētku draudzē, kurp mani atveda bērnības draugs, kas 
210



bija kļuvis ticīgs. Jau otrajā sapulcē es nožēloju grēkus un 
atgriezos pie Tā Kunga. Nepaspēju vēl apgūt kristīgās mā-
cības pamatus, kā draudzes locekļi viens pēc otra sāka runāt, 
ka man ir jālūdz par Gara kristību un runāšanu citās mēlēs, 
kurās pie viņiem runāja gandrīz visi. Saskaņā ar viņu apgal-
vojumu, man nebūs nekādas garīgas pieaugšanas un tuvības 
ar To Kungu, ja es to nepiedzīvošu. Taču man liekas, ka man 
bez visa tā ir gan viens, gan otrs. Es dzirdu Dieva balsi, kas 
ir vērsta manā dvēselē un skaidri sajūtu Viņa vadību un tu-
vumu. Atklāti sakot, šāds spiediens no brāļu un māsu puses 
mani ļoti nomāc. Viņu uzstājības dēļ es jau mēģināju lūgt 
par Svētā Gara kristību, bet citas mēles neesmu saņēmis. Un 
tagad, prieka vietā, kas man bija sākumā, man sirdī ir sma-
gums, šaubas un apmulsums. Vai tiešām tāda kristiešu at-
tieksme pret jaunatgrieztiem ir pareiza? 

Atbilde: Mēs visi zinām, ka ar jaunpiedzimušu bērnu pir-
majos dzīves mēnešos ir jāapietas uzmanīgi un maigi. Viņam 
ir nepieciešama atbilstoša barība, – vispirms mātes piens, nevis 
kas cits, kaut arī vērtīgs un labs, bet ko šī mazuļa kuņģis vien-
kārši nav spējīgs sagremot. Ar bērna pieaugšanu mainās arī 
viņa barība, kas pamazām pietuvinās pieaugušo ēdienam. 

Tieši tāpat ir jānotiek arī garīgi piedzimstot un pieaugot. 
Kristietis, kurš pie Kristus ir atvedis pasaules cilvēku, ne-
kādā gadījumā nedrīkst no garīgā piena pārlēkt uz cietu ba-
rību, kuru pat ticīgie, kuri daudzus gadus seko Tam Kungam, 
nevar viegli uzņemt. Jo tas ir tas pats, ja mēs zīdaini censtos 
pabarot ar liellopa gaļu. 

Šādai pieejai mums vajadzētu būt arī pret miesīgajiem 
kristiešiem, kuri nav spējīgi pieņemt dziļas garīgas patiesī-
bas. Apustulis Pāvils to labi zināja, un tādēļ, vēršoties pie 
korintiešiem, sacīja: „Ar jums, brāļi, es nevarēju runāt kā ar 
garīgiem, bet kā ar miesīgiem cilvēkiem, kā ar bērniem 
Kristū. Es jums devu pienu un ne smagu barību. To jūs ne-
varējāt panest, arī vēl tagad nevarat. Jo jūs vēl esat miesīgi. 
Kamēr jūsu starpā naids un ķildas, vai tad neesat miesīgi un 
vai nedzīvojat kā šīs pasaules cilvēki?” (1.Kor. 3:1-3). 

Daudziem, pārlieku dedzīgiem kristiešiem, kuri cenšas 
iegūt dvēseles Tam Kungam (un visbiežāk, un pirmkārt 

211



savai baznīcai vai denominācijai), mēdz būt tieši otrādi. Cil-
vēkam vēl nav elementārās saprašanas par Dievu un kristie-
tību, bet viņam jau sāk runāt par nepieciešamību iegūt Svētā 
Gara dāvanas, par citu konfesiju dogmatikas nepareizību, 
par visādiem maldiem un maldu mācībām, par to vai citu 
lietu nepieļaujamību, kam glābšanas jautājumā ir vien otr-
šķirīga nozīme un jaunatgrieztam atkrīt paši par sevi, atbil-
stoši viņa pieaugšanai ticībā. 

Jautājums nr. 5 Lasot, viena kristīga autora itkā vēr-
tīgu garīgu grāmatu, es sastapos ar apgalvojumu, ka glāb-
šana ir atkarīga vienīgi un tikai no Dieva lēmuma atsvabināt 
dvēseli no ļauna vai ļaut tai aiziet bojā, staigājot savus grē-
cīgos ceļus. Vai patiešām tāda ir Dieva pozīcija, ka pret cil-
vēkiem lieto izteiktu vaiga uzlūkošanu?! Iespējams manī ir 
sacelšanās gars, bet manī šāda „izredzētība” un „nolemtība 
nāvei” vienkārši raisa sašutumu. Nevaru noticēt, ka Tas 
Kungs patiesi ir tāds?!.. 

Atbilde: Par nožēlu, šāda izpratne par glābšanas jautā-
jumu patiešām eksistē. Daži Svēto Rakstu skaidrotāji, ņemot 
par pamatu vārdus „Jēkabu Es mīlēja, bet Ēsavu Es ienīdu” 
(Rom. 9:13), izdara absolūti nepareizu un Dieva zaimošanai 
pielīdzināmu secinājumu, ka Dievs jau no paša sākuma vie-
nus cilvēkus ir paredzējis debesīm, bet citus – ellei. Nav ie-
spējams piekrist tādai izlases veida cilvēku glābšanai, jo tas 
neatbilst Svētajiem Rakstiem, un tātad, ir maldi. Bībeles lap-
pusēs ir daudz rindu, kuras noliedz šādu pieeju. 

Dieva sākotnējā plānā bija paredzēta nebeidzama dzīve 
Ēdenes dārzā, bet vēlāk caur Viņa Dēlu Jēzu Kristu – mūžīga 
glābšana visiem cilvēkiem. Jo Tas Kungs ir Tas, Kurš vēlās 
„Lai visi cilvēki tiek izglābti un nāk pie patiesības atziņas” 
(1.Tim. 2:4). Un savādāk nemaz nevar būt, jo ne velti Bībele 
par Viņu saka: „Ielūzušu niedri Viņš nenolauzīs, un kvēlo-
jošu degli Viņš neizdzēsīs” (Jes. 42:3), „Bet Dievs negrib 
dzīvību atņemt, un Viņš domādams pārdomā, lai atmestais 
netiktu arī Viņa atmests” (2.Sam. 14:14). 

Balstoties šajā, varam stādīties priekšā, cik Radītājam 
ir dārga Viņa radītā dvēsele! Tādā veidā apgalvojums, ka tā 
vai cita cilvēka glābšana pilnīgi ir atkarīga no nolēmuma tur 
212



augšā, vienkārši nav savienojama ar Dieva raksturojumu. 
Mēs esam Viņa bērni, nevis marionetes ar kurām Viņš rīko-
jas kā Viņam ienāks prātā. 

Bez jau pieminētajiem vārdiem par Jēkabu un Ēsavu, 
Bībelē nekur vairs nav norādes par paredzētu vai neiz-
bēgamu likteni, kas kādus cilvēkus piespiedu kārtā lemj 
ellei, bet citus automātiski pārceļ uz debesīm. Caur Sava 
Dēla Jēzus Kristus izlietajām Asinīm Dievs glābšanu ir pa-
darījis visiem vienādi pieejamu, bet vai mēs izdarīsim savu 
daļu un pieņemsim šo dārgo Dieva mīlestības dāvanu savā 
dzīvē, vai to noraidīsim, – tas ir atkarīgs tikai no mūsu pašu 
izvēles. Tā kā apustuļa Pāvila vārdi, ko viņš ir teicis 1.vēs-
tulē tesaloniķiešiem 5:9 „Jo Dievs mūs nav nolicis dusmībai, 
bet lai mēs iegūtu pestīšanu caur mūsu Kungu Jēzu Kristu”, 
attiecas uz visiem cilvēkiem bez izņēmuma. 

Jautājums nr. 6: Jau daudzus gadus es raudu un lūdzu 
par mana vīra, bērnu un citu tuvu radinieku atgriešanos pie 
Tā Kunga, taču viņi visi līdz pat šim brīdim ir neticīgi. Vai 
tiešām Dievs mani nedzird? Vai te es pati esmu vainīga?.. 

Atbilde: Nepārprotami, te var būt arī mūsu vaina. Pie-
mēram, ja, sludinot saviem tuvajiem Evaņģēliju un lūdzot 
par viņiem, savā personīgajā dzīvē mēs nerādām to, par ko 
runājam. Tādā gadījumā būtu labāk, ja mēs vienkārši klu-
sētu. Dieva Vārds ne velti atgādina: „Jūs esat mūsu vēstule, 
rakstīta mūsu sirdīs, saprotama un lasāma visiem cilvēkiem. 
Ir skaidri redzams, ka esat Kristus vēstule, ko esam sastādī-
juši, rakstīta ne ar tinti, bet ar Dzīvā Dieva Garu, ne uz ak-
mens, bet uz sirds plāksnēm” (2.Kor. 3:2-3). Kā jūs domājat, 
vai šis apraksts jums atbilst?.. Ja nē, tad ir īstais laiks uzdot 
jautājumu: „Kādu Kristu tuvinieki manī redz un kādu Evaņ-
ģēliju es viņiem sludinu ar savu rīcību, reakcijām, uzvedību 
un vispār – visu savu dzīvi?”. 

Protams, mēdz būt arī tā, ka mēs dzīvojam saskaņā ar 
Svētajiem Rakstiem, bet mūsu mājinieki tomēr nesteidzas 
pievērsties Tam Kungam. Nu ko, tādā gadījumā mēs par to 
nenesīsim atbildību. Dievs nevienu nespiež nožēlot grēkus. 
Viņš piedāvā glābšanu, ļaujot cilvēkam izvēlēties. Lai cik 
tas mums būtu sāpīgi, mums ir jāturpina sekot Tam Kungam 

213



bez viņiem. Kad reiz Lats tika vests ārā no Sodomas, Dieva 
eņģelis viņam pateica vienkāršus, bet tajā pat laikā brīnu-
mainus vārdus: „Izglāb savu dvēseli, neskaties atpakaļ un 
nepaliec visā šinī apgabalā stāvam, glābies kalnos, ka tu ne-
tiktu iznīcināts” (1.Moz.19:17). 

Šeit priekš mums ir ietverts vērtīgs padoms. Kā Lats, 
bēgdams no gaidāmās Dieva dusmības pār Sodomu un Go-
moru, nebija spējīgs izglābt savas sievas un bērnu dvēseles, 
tā arī mēs nevarēsim savus tuviniekus atsvabināt no negoda, 
sairšanas un Dieva tiesas, kas tuvojas, ja viņi paši to nevēlas. 
Katram, kurš patiesi mīl To Kungu un vēlās ar Viņu satikties, 
ir tikai viens uzdevums – bēgt prom no pasaules un bezdie-
vīgas kristietības, vispirms glābjot savu dvēseli. 

Mūžībā, Tā Kunga troņa priekšā, katram būs jāatskaitās 
par sevi, nevis par citiem. Tādēļ ņemsim vērā Jēzus padomu, 
ko Viņš reiz teica Pēterim: „Ja Es gribu, lai šis paliek, tie-
kāms Es nāku, kāda tev daļa? Tu seko Man!” (Jņ. 21:22), un 
sekosim Viņam tā kā mūs vada Svētie Raksti, jo tie ir ceļve-
dis pie Kristus un bāka sadzīves vētrās, kas ir mums visap-
kārt. Mūžībā arī nevienam nevajadzēs atbildēt par kristiešiem 
vispār, bet tikai par savu personīgo kristietību. 

Jautājums nr. 7: Dvēsele sāp, uzlūkojot šo trūdošo, 
no Dieva atkāpušos un iznīcībai lemto pasauli. Drīz viss 
izbeigsies. Bet kad tas notiks un kādā veidā? Kas mūs nā-
kotnē sagaida un kas notiks ar Dieva tautu, kas ir no Viņa 
atkāpusies un atvēsusi pret Viņu un kurā ir tik daudz ga-
rīgu slimību? 

Atbilde: Jā, šī pasaule ir lemta iznīcībai, kā Rakstos ir 
teikts: „Bet Tā Kunga diena nāks kā zaglis, tanī debesis ar 
lielu troksni zudīs, un pasaules pamati degdami izjuks un 
zeme un viss, kas uz tās radīts” (2.Pēt. 3:10), un nav iespē-
jams no tā izvairīties, jo tā Dieva plānā ir paredzēts. Tikai 
labāk ir necensties ielūkoties nākotnē, nomocīties ar jautā-
jumu – kad tas notiks, un kas ar mums tad būs, kā mums to, 
diemžēl, nereti gribās. Šo vēlēšanos ieskatīties nākotnē reiz 
Savos mācekļos apstādināja arī Jēzus, stingri pasakot: „Nav 
jūsu daļa zināt laikus vai brīžus, ko Tēvs nolicis Savā Paša 
varā” (Ap.d. 1:7). 
214



Uz līdzīgu jautājumu, ko pravietis Daniels uzdeva: 
„Mans Kungs, kāds iznākums būs visam tam un kāds gals?”, 
nedaudz paceļot pārklāju, kas bija pār nākotni, Dievs viņam 
atbildēja tā: „...Jo atklāsmēm jāpaliek apslēptām un aizzī-
mogotām līdz pašam laiku galam... Bet tu ej un noej beidza-
majam laiku posmam pretī līdz galam! Tagad tu drīksti 
dusēt, un pēc tam atkal celsies saņemt savu tiesu pastarā galā 
visu dienu beigās” (Dan. 12:8-13). 

Tas Kungs vēl nevienam nav atklājis Savus plānus un 
gala nodomus, atkal un atkal apkaunojot melīgus praviešus, 
pareģotājus un gaišreģus, kas tiecās paredzēt Viņa otrās at-
nākšanas dienu un visu laiku beigu datumu. Svarīgi nav tas 
kādā veidā atnāks tā stunda, bet tas, kā un ar ko mēs tajā ie-
iesim. Ne jau par grēkos trūdošo pasauli un ne slimībām, kas 
pārņēmušas no patiesības atkāpušos Dieva tautu mums būtu 
jāuztraucas, bet par mūsu pašu garīgo stāvokli. 

Jautājums nr. 8: Dieva Vārds saka, ka baznīcas spēks 
slēpjas saliedētībā un vienotībā, bet tieši to mūsdienās, kā 
reizi, nevar novērot. Visapkārt tikai nesaprašanās, strīdi, 
šķelšanās un pat neslēpts naidīgums. Bet Tas Kungs taču 
teica, ka „Ikviena valsts, kurā iekšējs naids, aiziet bojā, un 
neviena pilsēta vai nams, kurā iekšējs naids, nevar pastā-
vēt” (Mt. 12:25). Tā dzīvojot savā starpā, mēs nolemjam 
sevi izmiršanai un pašiznīcināšanai. Bet kādēļ tad Jēzus 
Savam māceklim teica: „Tu esi Pēteris un uz šās klints Es 
gribu celt Savu draudzi, un elles vārtiem to nebūs uzvarēt” 
(Mt. 16:18)? Tikai praksē tas izskatās pavisam savādāk un 
reizēm liekas, ka šie „elles vārti” baznīcu tomēr uzvar. Kas 
tas ir? – pretruna?!.. 

Atbilde: Nē, pretrunas šeit nav. Vienkārši šajā gadī-
jumā ar vārdu Baznīca (ievērojiet, ka šis vārds ir rakstīts 
ar lielo burtu) ir domāta nevis kaut kāda vietējā baznīciņa, 
kas pieder tai vai citai konfesijai, bet tā, kura ir Kristus 
Jēzus Miesa. Tā sastāv no uzticamiem Dieva bērniem, kuri 
ir izkaisīti pa visu zemes virsu. Viņu skaitā ietilps ne no-
minālie kristieši, bet tikai tie, kuri ir sava Debesu Tēva pa-
tiesi bērni un dzīvo saskaņā ar Svētajiem Rakstiem. Tādu 
Jēzus Kristus Baznīcu patiesi elles vārti nevar uzvarēt. Lai 

215



Tas Kungs piešķir žēlastību, ka arī mēs ar tevi, dārgais 
draugs, būtu šajā skaitā. 

Jautājums nr.9: Kļūstot par kristieti un komunicējot 
ar ticīgajiem no dažādām konfesijām, es nevaru beigt brīnī-
ties, cik dažādi un brīžiem visai miglaini, viņi izprot jautā-
jumu par piedzimšanu no augšienes. Kādi no viņiem saka, 
ka cilvēks to saņem pirmo reizi nožēlojot grēkus un atgrie-
žoties pie Tā Kunga. Citi ir pārliecināti, ka tas jaunatgriez-
tam netiek dots uzreiz, bet viņa ūdenskristības brīdī, kad viņš 
apzināti dod solījumu kalpot Dievam pēc labākās sirdsapzi-
ņas. Trešie apgalvo, ka piedzimšana no augšienes notiek tajā 
brīdī, kad kristietis saņem Svētā Gara kristību, ar to domājot 
runāšanu citās mēlēs. Godīgi sakot, es nevaru pieņemt ne-
vienu no šiem apgalvojumiem, jo viņu dzīvēs es neredzu iz-
maiņas, kas apliecinātu to, ka viņi patiesi ir kļuvuši par 
„jaunu radījumu iekš Kristus”. Vai piedzimšana no augšie-
nes ir saistīta ar kādu noteiktu brīdi īpašā garīgā pārdzīvo-
jumā, vai ar to ir domāts kādu laiku ilgstošs, iekšējs cilvēka 
dvēseles process, kas izmaina viņa sirdi un iepriekšējo, veco, 
grēcīgo dabu? Kādi ir atdzimuša kristieša kritēriji, un kādas 
pazīmes norāda, ka viņš ir piedzimis no augšienes? 

Atbilde: Jā, tas patiešām ir tā. Daudzi kristieši ir pilnīgā 
nesaprašanā jautājumā par piedzimšanu no augšienes un pa-
rasti to skaidro balstoties tās vai citas konfesijas jēdzienu ie-
tvaros. Jāņa evaņģēlija trešajā nodaļā ir stāsts par slepenu 
jūdu priekšnieka Nikodēma tikšanos ar Jēzu, kuras laikā 
Kristus skaidri pateica: „Ja cilvēks nepiedzimst no augšie-
nes, neredzēt tam Dieva valstību” (Jņ. 3:3). Kā atbildi uz 
šiem vārdiem Nikodēms uzdeva to pašu jautājumu, kas 
tagad nomoka daudzus no mums: „Kā cilvēks var piedzimt 
būdams vecs? Vai tiešām viņš var vēlreiz atgriezties mātes 
miesās un piedzimt?”. Runājot mūsdienu valodā šo jautā-
jumu varētu noformulēt savādāk: Ko nozīmē būt atdzimu-
šam, un kam ir jānotiek, lai cilvēks piedzimtu no augšienes? 
(„piedzimis no augšienes” grieķu valodā nozīmē to pašu, ko 
„piedzimis atkal/no jauna”)? 

Jēzus bija pārsteigts, ka būdams Israēla skolotājs, Ni-
kodēms to nesaprata, kaut zināja Vecās Derības praviešu 
216



pravietojumus. Bet viņi runāja par to, ka Dievs nomainīs cil-
vēku cietās akmens sirdis pret maigām miesas sirdīm, kas 
būtu gatavas izpildīt Dieva gribu. Nikodēma sen vairs nav, 
taču Kristus Jēzus mūsdienu sekotāji, kuriem ir ne tikai 
Vecā, bet arī Jaunā Derība, arī bieži nezina, ko nozīmē būt 
atdzimušam. 

Viedoklis par to, ka piedzimšana no augšienes ir saistīta 
ar grēknožēlu, ūdens kristību vai citu mēļu saņemšanu, ne-
atbilst Svētajiem Rakstiem, kuros nav nekādu konkrētu no-
rāžu par to. Atdzimšana nav saistīta ar kādu konkrētu 
reliģisku rituālu vai īpašu garīgu pārdzīvojumu. Tā – ir 
Dieva dāvana. 

Glābšana, saskaņā ar Bībeli, tiek saņemta ticībā un tiek 
dota visiem, kuru dzīve saskan ar Dieva Vārdu, kurš māca 
mūs dzīvot tīru un svētu dzīvi, izvairoties no grēka. Ja mēs 
nožēlojam grēkus un kļūstam par kādas vietējās draudzes lo-
cekli, kas pieder tai vai citai konfesijai, bet turpinām apzināti 
grēkot, tad nevar būt ne runa par piedzimšanu no augšienes. 

Savā grāmatā „Katru dienu Viņa godībai” visā kristī-
gajā pasaulē atzītais Dieva vīrs Osvalds Čembers šajā sakarā 
saka tā: „Vēršanās pie Tā Kunga nav atdzimšana, un tas 
ir viens no vismazāk pieminētajiem faktiem mūsdienu slu-
dinātāju vidū. Piedzimšana no augšienes – tas ir neaptve-
rams Dieva darbs, tikpat noslēpumains, kā garīgie vēji, un 
tikpat negaidīts kā Pats Dievs. Mēs nezinām, kur un kā tas 
iesākas un kādā veidā notiek. Tas ir apslēpts mūsu visslepe-
nākos personīgās dzīves dziļumos”. 

„Labi, – jūs teiksit, – bet kā tas izpaužas dzīvē – kādas 
ir atdzimuša kristieša rakstura iezīmes? Kā atšķiras no aug-
šienes piedzimis Dieva bērns no neatdzimuša ticīgā? 

Spriežot cilvēcīgi, tam, priekš mums, nevajadzētu būt 
grūtam uzdevumam. Jo mums taču nav grūti atšķirt vīrieti 
no sievietes, pieaugušo no bērna un cilvēku no dzīvnieka. 
Katram no tiem ir tās raksturīgās iezīmes, kas ir pilnīgi ne-
raksturīgas citam. Ārējās pazīmes, uzvedības maniere, ana-
tomiskas un fizioloģiskas īpatnības, dzīves veids un daudz 
kas cits novelk stingru robežu viņu starpā. Kas ir raksturīgs 
bērnam, tas vairs nepiemīt pieaugušajam. Kas ir raksturīgs 

217



vīrietim, tas nepiemīt sievietei un otrādi. Tieši tāpat cilvēka 
un dzīvnieka dzīves veids nosaka viņu piederību vienai vai 
otrai pasaulei. Aptuveni tāpat izskatās arī garīgajā sfērā. Ja 
mēs esam no Dieva piedzimuši, tad Viņa dzīve un Trešās 
Dievišķās Personas – Svētā Gara augļi, bet tieši: mīlestība, 
prieks, miers, pacietība, laipnība, labprātība, uzticamība, 
lēnprātība un atturība būs mūsos redzami. Bet ja tā nav, tad 
par atdzimšanu nav ne runas. 

Piedzimšana no augšienes – tā ir pārsteidzoša, mūsu 
prātam neaptverama, pārdabiska Svētā Gara darbība, Kas 
neredzami darbojas mūsos, pašos pamatos mainot mūsu 
veco, grēcīgo dabu, darot mūs spējīgus uz kādreiz neaizsnie-
dzamo, tīro un šķīsto dzīvi. Šīs pamatīgās izmaiņas izpaužas 
tā, ka dažāda veida grēki un visāds ļaunums, ko iepriekš cil-
vēks mīlēja darīt, kļūst viņam tik pretīgs un nīstams, ka viņš 
vēlās no tiem atteikties. Viss viņā pārveidojas, kļūstot jauns 
un pilnīgi savādāks, kā par to ir teikts Svētajos Rakstos: 
„Tādēļ, ja kas ir Kristū, tas ir jauns radījums; kas bijis, ir pa-
gājis, redzi, viss ir tapis jauns” (2.Kor. 5:17). 

Piedzimstot no augšienes mēs pieņemam no Visuaugs -
tā, tas ir – no Tā Kunga Viņa dzīvību. Mums mainās raks -
turs, uzvedība, attieksme pret cilvēkiem, reakcijas un 
ārējais izskats, vispār, viss mūsu dzīves veids. Pazūd nepa-
cietība, aizkaitināmība, dusmas un niknums. Tā vietā nāk 
miers, līdzsvarotība, nosvērtība, laipnība un iecietība. Ļau-
nas, nosodošas, asas, aizskarošas un ievainojošas mēles 
vietā, kas iepriekš citiem nesa vien ievainojumus un sāpes, 
pār lūpām nāk mierīgi, saprātīgi, apdomāti, radoši un dzie-
dinoši vārdi. 

Tādā veidā sākam mēs paši un visa mūsu dzīve pārvei-
doties, iegūstot citu izskatu, arvien vairāk un vairāk līdzino-
ties Tam, Kurš ar Savu Svēto Garu iemitinās mūsos, par ko 
2.vēstulē Korintiešiem 3:18 ir teikts: „Bet mēs visi, atsegtām 
sejām, Dieva godību redzēdami kā spogulī, topam pārvērsti 
Viņa Paša līdzībā no spožuma uz spožumu. To dara Tā 
Kunga Gars”. Tieši šī līdzība ar Jēzu Kristu ir vislabākais 
pierādījums piedzimšanai no augšienes. Kā bērni ar savu iz-
skatu, rakstura iezīmēm, ieradumiem un uzvedību atgādina 
218



vecākus, no kuriem viņi ir cēlušies, tā patiesie Dieva bērni 
ar savu izskatu un iekšējo dzīvi atgādina To, no Kura viņi 
garīgi ir piedzimuši. 

Tieši tā, pats to nemaz nenojaušot, atdzimis kristietis 
kļūst par gaismu un sāli ne tikai pasaulei, bet arī tā sauca-
majai, nominālajai kristietībai. Saprotams, tas nenotiek pēkš -
ņi un ātri, bet ir process, kas ilgst kādu noteiktu laika 
periodu, kad vecais tiek atstāts un tu kļūsti par jaunu cilvēku. 
Priekš citu acīm tam notiekot nemanāmi, piedzimšana no 
augšienes vēlāk kļūst tik acīm redzama, ka apkārtējie cilvēki 
nezin ko domāt, prātojot, kas gan ar cilvēku varēja notikt. 

Kas attiecas uz kritērijiem un pazīmēm, kas atšķir at-
dzimušu Dieva bērnu no ticīgā, kurš nav piedzīvojis pie-
dzimšanu no augšienes, tad to ir visai daudz. Piemēram, ja 
cilvēks ir nepakļāvīgs un atriebīgs, ja viņš pastāv uz savu 
pārliecību, ka otram nav taisnība, tad tas norāda uz to, ka 
viņa miesīgā cilvēcīgā daba visa vēl nav piedzīvojusi garīgo 
pārveidošanos. Ja kristietis ļaunumam ļauj sevi uzvarēt, aiz-
mirstot Svēto Rakstu vārdus: „Ļaunums lai tevi neuzvar, bet 
pats uzvari ļaunu ar labu!” (Rom. 12:21), tad par piedzim-
šanu no augšienes vēl ir pāragri runāt. Ja kāds sevi sauc par 
Dieva bērnu, bet nepilda Kristus reiz nosauktos galvenos pa-
tiesas, garīgas kristietības principus: „Mīliet savus ienaid-
niekus, svētījiet tos, kas jūs nolād”, tad diez vai viņam ir 
tiesības uzskatīt sevi par atdzimušu. 

Jautājums nr. 10: Dzīvā Dieva un patiesības meklēju-
mos es arvien vairāk esmu pamanījis, ka ne visiem kristie-
šiem ir vienas un tās pašas prioritātes. Kāds piešķir milzu 
nozīmi gara kristībai, kādam citam pati svarīgākā ir svētā 
ūdens kristība un derība ar To Kungu, citi cildina gara dā-
vanas, kādiem viss atduras sabata ievērošanā. Visu, uz ko 
tiek likti akcenti un kas tiek pasniegts kā absolūti nepiecie-
šams nosacījums glābšanas iegūšanai, nav iespējams uzskai-
tīt, bet vai tas patiesībā tā ir? Kā šādas vērtības izskatās 
Dieva acīs? 

Atbilde: Kā uz mūsu garīgajām prioritātēm skatās 
Dievs – par to uzzināsim, visdrīzāk, mūžībā. Bet kas ir sva-
rīgi mums, un kas Viņam, tajā, neapšaubāmi, ir liela atšķirība. 

219



Viena dzīves un garīgās pieredzes izskolota kristiete savas 
dzīves novakarā uz līdzīgu jautājumu atbildēja tā: „Gadiem 
ejot, man ne reizi vien nācās pārlūkot savas garīgās priori-
tātes. To pēc kā es dzinos jaunībā, uzskatot par gandrīz vai 
galveno kristīgajā dzīvē, ar gadiem nācās vai nu nobīdīt 
malā, vai pilnīgi bez jebkādas nožēlas atteikties. Tas, par ko 
agrāk pat neaizdomājos, tagad kļuva par pašu lielāko dār-
gumu, kā dēļ es esmu gatava atteikties no visa, ko reiz aug-
stu vērtēju. Tas bija līdzīgi kā „tirgotājam, kas meklēja 
dārgas pērles, un atradis vienu sevišķi dārgu pērli, nogāja un 
pārdeva visu, kas tam bija, un nopirka to” (Mt. 13:45-46). 
Nezinu, vai jūs mani sapratīsiet, tikai par šādu „dārgu pērli” 
man kļuva parasta un dabīga, kā elpa, ikdienas dzīve Tā 
Kunga tuvumā”. 

Dieva un Viņa patiesības meklēšanā ir divas stadijas: 
Dieva meklēšana un Dieva iepazīšana. Dieva meklēšana ved 
dvēseli uz tikšanos ar Līgavaini un tuvību ar Viņu, un tas ir 
mokošs process, kas, tomēr, vainagojas ar svētlaimīgu re-
zultātu. Dieva iepazīšana sākas tad, kad dvēsele Līgavaini 
jau ir atradusi, un tā nostājas uz padziļinātas Tā iepazīšanas 
ceļa, Kuru ir iemīlējusi. Kamēr nenoslēgsies pirmais posms, 
Dieva iepazīšana nav iespējama. Piedzīvot personīgu tikša-
nos ar To Kungu, neskarot teoloģiskas doktrīnas un citādas 
„garīgas gudrības”, – lūk punkts, kur sākas neviltots prieks 
un patiesa kristietība. Pēc tam notiek dziļāks Dieva iepazī-
šanas process, kas turpinās līdz dzīves beigām. Vienkārša 
staigāšana ar Dievu sirds šķīstībā un patiesā kalpošanā tajā 
vietā, kur Viņš tevi ir nolicis, bez tā, lai pretendētu uz abso-
lūto patiesību, – lūk, tas ir tas, kas ir vērtīgs un dārgs mūsu 
Debesu Tēvam, un, kas mūsu īslaicīgo dzīvi uz zemes pa-
dara nozīmīgu. 

Jautājums nr. 11: Manā dzīvē ir iestājies tāds brīdis, 
kad esmu iegājis dziļā attīrīšanās un svētošanās periodā. 
Priekš manas dvēseles šis process ir izrādījies tik mokošs, 
ka reizēm es jau sāku nožēlot, kas tas man vispār sākās. Īpaši 
smagi mēdz būt tad, kad Tas Kungs uzliek Savu pirkstu uz 
mana lepnā, augstprātīgā „ES”. Tādā brīdī cīņa izskatās pil-
nīgi bezcerīga un tādēļ – bezjēdzīga. Šis „Goliāts” manī tik 
220



ļoti biedē ar savu spēku un neuzvaramību, ka kļūst baisi re-
dzēt un iepazīt pašam sevi. Brīžiem pat gribās griezties at-
pakaļ pie vecās dzīves pašapmānā un garīgajā aklumā, kas 
palīdzēja saglabāt sirdī mieru, šķietamu garīgu labklājību 
bez cīņas, mokām un dvēseles ciešanām, bez savas kristie-
tības patiesuma apšaubīšanas un pārliecības par nesatrici-
nāmu glābšanu. Vai patiesi svētošanās ir tik smaga, ka to ne 
katrs var sasniegt?! Vai vispār ir iespējams, ka cilvēka dzīvē 
iestājas tāds brīdis, kad mūsu „ES” pilnībā zaudē savu varu 
un „balss tiesības” mūsos? Jo, ja ļauno garu var no cilvēka 
izdzīt, tad „ES”, kas ir daļa no mums pašiem, var sevī tikai 
apspiest, nespējot no tā tikt vaļā līdz brīdim, kamēr fiziskā 
dzīve uz zemes pilnībā noslēdzas? 

Atbilde: Nu ko, tie patiešām ir nopietni jautājumi, ko 
spēj uzdot vien neliekuļoti meklējoša un patiesa dvēsele. Jā 
tas patiesi tā ir, ka iesākoties attīrīšanās un svētošanās pro-
cesam, dvēselē sāk notikt kaut kas neaptverams, par kā esa-
mību iepriekš mums nebija ne jausmas. Tas ir skaidrojams 
ar to, ka Tas Kungs vēlas parādīt mums pašiem sevi, un to 
kā mēs izskatāmies Viņa gaismā, norauj mums gadiem nē-
sātās paštaisnuma un ārējas dievbijības maskas. Tad nu at-
klājas mūsu patiesā garīgā stāvokļa nepievilcīgā aina, kura 
vienkārši šokē, jo kļūst skaidrs, kas mēs patiesībā esam. Tad 
gribās bēgt pašam no sevis, bet no Dieva taču nekur nevar 
tverties. Viņš mūs redz un atradīs it visur. Kas zina, vai ne 
par to runāja psalmu dziedātājs Dāvids kādos savas dzīves 
brīžos: „Kurp lai es aizeju no Tava Gara, un kurp lai es bēgu 
no Tava vaiga? Ja es kāptu debesīs, Tu tur esi, ja es nokāptu 
ellē, Tu esi arī tur... Ja es teiktu galīga tumsa lai mani pārklāj, 
un par nakti lai kļūst ap mani gaisma, – tad arī tumsība Tev 
nebūtu tumša, un nakts Tev spīdētu kā diena, tumsība Tev 
būtu kā gaisma” (Ps. 139: 7-8, 11-12). 

Tad nu, lūk, no Tā Kunga caurredzošā skatiena nekur 
nevar aizbēgt. Un tādēļ, labākais ir sevi atzīt par tādu, kādi 
esam, un ļaut Viņam novest līdz galam Viņa iesākto attīrī-
šanas un svētošanas darbu, lai kādas dvēseles mokas mums 
tas maksātu. Jo Viņa acīs vērtīgs ir tikai patiess garīgums un 
īsta, ne farizejiska dievbijība. 

221



Kas attiecas uz visiem mums piemītošo lepno un 
augstprātīgo „ES”, tad šī milža nomiršana mūsu garīgajā 
dzīvē un viņa pienaglošanu krustā kopā ar Kristu, patiešām 
ir ļoti smags process. Piemēram, kāda dvēsele, būdama mo-
košā cīņā ar savu „ES”, stāstīja: „Lasot grāmatu „Garīgās 
slimības” es bija burtiski satriekta, atklājot sevī savu garīgās 
slimības diagnozi. Mans augstprātīgais, pašapmierinātais 
un sevi mīlošais „ES” uz to brīdi jau tā bija izaudzis, ka 
viņa nogalināšana man likās kā kaut kas nesasniedzams. 
Ak, kā es sēroju tā dēļ, ka iepriekš nebiju pamanījusi šo 
„Goliātu”. Daudzi mani uzskatīja par lēnprātīgu un paze-
mīgu, bet cik melīgs bija šis, uz citiem atstātais, iespaids. 
Cik tomēr briesmīgi ir kļūt par paša paštaisnuma upuri, kas 
slēpjas aiz „īsta taisnīguma” maskas. Vairāk kā divdesmit 
gadu es biju dzīvojusi šajā pašapmānā, ko tagad man ir tik 
grūti apzināties!..”. 

Līdzīgi kā šī sieviete, katram ticīgajam, kurš apzinājies 
savu lepno, augstprātīgo „ES” un uzsācis ar to karu, ir jāiziet 
cauri tādām pat nomiršanas mokām, jo, no šī iznākuma ir 
atkarīgs daudz kas. Ir vietā piemetināt, jo augstāks ir mūsu 
„ES”, jo grūtāka un mokošāka ir cīņa, un, kam Dievs daudz 
ir devis, no tā vairāk tiek atprasīts. Par to runājot nevar ne-
piebilst, ka „ES” var ieņemt milzu vietu tā cilvēka dzīvē, 
kuram, šķiet, vispār nav ar ko lepoties. Piemēram, – parasta 
mazizglītota sieviete – mājsaimniece var par sevi būt tik 
augstās domās, ko nepazīst pat ļoti ievērojami zinātnieki. 
Tādā veidā, to pilnīgi nemaz nenojaušot, dvēsele galīgā ak-
lumā dodas uz elli kopā ar savu pašnovērtējumu, prasīgumu, 
kaprīzēm, egoismu un pašmīlestību. Velns labi zina, ka ar 
lepnā „ES” nomiršanu viņš mūsos zaudē savu galveno bals -
tu, tādēļ pieliks maksimumu pūļu, lai līdz pat sava mūža 
beigām mēs to sevī neieraudzītu. Tāds garīgs aklums viņam 
ir ļoti pa prātam, jo ļauj darboties mūsos un caur mums pil-
nīgi bez jebkādiem šķēršļiem. 

Ir jāatzīst, ka nomiršana sev un cīņa ar augstprātīgo 
„ES” paņem ļoti daudz spēka, un brīžiem izskatās kā pilnīgi 
neefektīva un bezjēdzīga laika tērēšana, jo tā kā hidra, atkal 
un atkal paceļ savu galvu, cīnītāju novedot izmisumā. Šajā 
222



sakarā daži teologi uzskata, ka mūsu „ES” nevar uzvarēt pil-
nībā, jo, būdams daļa no miesīgās cilvēcīgās dabas, tas sevi 
izpaudīs pastāvīgi, līdz pat mūsu nāvei. Bet vai tas tā ir? No 
tik svarīga un ikdienišķa jautājuma pareizas izpratnes kris-
tīgajā dzīvē ir atkarīgs ļoti daudz kas. 

Lai tēlaini varētu iztēloties šo cīņu ar mums tik ļoti bie-
dējošo „Goliātu”, ņemsim kā piemēru kaut ko no medicīnas. 
Katra cilvēka organismā, visā tā dzīves garumā „sadzīvo” 
gan labie, gan sliktie mikrobi, baktērijas un sēnītes, kas at-
rodas mutē, zarnās un uz dzimumorgānu gļotādām. Līdz brī-
dim, kamēr cilvēka reaktīvie spēki (viņa dabīgā aizsargspēja 
atbildot uz kaitējošiem faktoriem) ir pietiekami augstā lī-
menī, „nelūgtajiem viesiem” nav iespējas izsaukt jel kādu 
slimību. Atrodoties zem normālās mikrofloras spiediena, 
kas nodrošina nepieciešamos dzīvības procesus, kaitīgiem 
mikroorganismiem nav spēju demonstrēt savu slimības iz-
raisošo ietekmi, tādēļ, pat ja tie mūsos ir, cilvēks paliek 
praktiski vesels. Bet, tiklīdz organisma normālā rezistence, 
dažādu iemeslu dēļ (smaga operācija, saaukstēšanās, kas 
atkārtojas, saindēšanās, psihiskas traumas, biežas stresa si-
tuācijas, ilgstošas hroniskas slimības un daudz kas cits) 
strauji pavājinās, slimības izraisošie mikroorganismi tūdaļ 
uzsāk savu graujošo darbību un cilvēks saslimst, bet īpaši 
smagos gadījumos pat nomirst. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī ar mūsu „ES” un ar to sais-
tīto grēku virkni, tādiem kā lepnība, augstprātība, pašpārlie-
cinātība, pašapmierinātība un tam līdzīgi. Līdz tam brīdim, 
kamēr kristietis šim savam ļaunumam izrāda nepieciešamo 
pretestību, to apspiežot, pazemojot un galinot, tas, kaut sirdī 
dzīvo, tomēr tam nav pār to neierobežotas varas. Un, jo bie-
žāk, pieliekot pūles un lūdzot Tā Kunga palīdzību, viņš gūst 
pār savu „ES” uzvaru, jo vājāks un nemanāmāks tas savās 
izpausmēs kļūst. 

Tāds stāvoklis ir tiešs apliecinājums par ticīgā garīgo 
veselību praktiskajā dzīvē, kuras uzturēšanā liela loma ir 
skaidram prātam, modrībai un spriestspējai. Taču, kā tikai 
Dieva bērns dažādu iemeslu dēļ (pirmās mīlestības zaudē-
šana, apzināti grēki, lūgšanu dzīves mazināšanās, intereses 

223



zudums Bībeles lasīšanai, aizraušanās ar šīs pasaules lietām 
utt.) garīgi savārgst un krīt, apspiežamais un uzvaramais 
„ES” atkal atgūst spēku un sāk cilvēku vadīt, kļūstot par viņa 
kungu. Te tad nu arī ir iemesls tā saucamajiem garīgajiem 
pacēlumiem un kritumiem, uzvaras joslām un dziļu sakāvju 
bezdibeņiem, kad tuvošanos Tam Kungam un priecīgo kopā 
būšanu ar Viņu, nomaina attālināšanās no Viņa un ilga klī-
šana pa garīgo tuksnesi. Tā kā ne vienmēr cilvēka garīgais 
stāvoklis ir atkarīgs tikai no Tā Kunga. Nereti to nosakām 
un iepriekš „programmējam” mēs paši, norādot pie kādas 
kristiešu kategorijas mēs piederam: pie spēcīgiem, kuri spēj 
pastāvēt jebkādās grūtībās un pieaugt ticībā, vai pie vājiem, 
tādiem, kas mūžīgi šaubās, kuriem pastāvīgi ir vajadzīga pa-
līdzība no malas. 

Ne velti, profilakses nolūkos, ārsti saviem pacientiem 
iesaka izmantot dažādus veidus, lai stiprinātu savu orga-
nismu un būtu mazāka iespējamība saslimt. Jo no jebkādas 
kaites ir vieglāk izvairīties, nekā pēc tam ārstēt. Tāds pats 
princips ir pielietojams arī attiecībā uz garīgām vainām, vai 
tas ir grēks, iedzimts netikums, slikts ieradums vai vispārējs 
dvēseles vārgums. Un pat ja ne visos bez izņēmuma gadīju-
mos šis princips ir pielietojams, tad septiņos no desmit tas 
ļoti palīdz. 

Veikt rīta rosmi un iziet ikdienas pastaigās svaigā gaisā, 
aplaistīt sevi ar aukstu ūdeni, savlaicīgi un pareizi ēst, vaja-
dzības gadījumā saņemt profilaktiskas potes – mums tomēr 
nākas, neskatoties uz mūžīgā laika trūkumu un nevēlēšanos, 
ir jāķeras pie pašdisciplīnas un sevi jāpiespiež. Garīgā no-
zīmē pastāvīgi būt nomodā, uzmanīt savas domas, jūtas un 
vēlmes, pielikt pūles, lai stātos pretim kārdinājumiem, teikt 
“nē” ļauniem kārdinājumiem un iegribām – arī tas mums 
kaut ko maksā. Šeit ir nepieciešams brīvas gribas iekšējs lē-
mums, no kā ir atkarīgs vai mēs kļūsim uzvarētāji, vai mū-
žīgi papildināsim uzvarēto rindas. 

Ja sava „ES” nomērdēšanas jautājumam pieiet šādi, tad 
no žņaudzējčūskas, kas dienu no dienas mūs žņaudz, tā pa-
mazām pārvēršas par slieku, kas vairs mūs neapdraud. Ne-
vajag aizmirst, ka Tas Kungs labprāt nāk talkā tiem, kuri paši 
224



pieliek pūles, kā reiz Viņš Pats bija teicis: „Bet no Jāņa Kris-
tītāja laika līdz mūsu dienām Debesu Valstībā laužas iekšā 
un tīkotāji ar varu cenšas to sagrābt” (Mt. 11:12). 

Kādi kristieši pilnīgi zaudē pašsavaldīšanos, kad viņiem 
saka, ka sava „ES” nomērdēšanā, tāpat kā dvēseles glābšanā, 
no viņiem arī kaut kas tiek gaidīts. Viņus vairāk apmierina 
viedoklis, ka pilnīgi visu, bez izņēmuma ir jāizdara Tam 
Kungam, Kuram viņiem ir vien jātic. Kaut šāda pieeja pa-
matojas Bībeles vārdos: „Jo no žēlastības jūs esat pestīti ti-
cībā, un tas nav no jums, tā ir Dieva dāvana” (Ef. 2:8), bet, 
tomēr, tas neizslēdz mūsu piepūli, un apustuļa Pāvila dzīve 
ir spilgts apstiprinājums tam. 

Dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka tas, kurš cīņas procesā 
ar savu „ES” to neuzvar, vai nu visu mūžu strādā Tam Kun-
gam, bet bez Tā Kunga, vai pavisam atkrīt no kalpošanas, 
vai tiek pastumts malā, dodot vietu pazemīgiem un lēnprā-
tīgiem Dieva bērniem, tā apstiprinot visiem zināmos Svēto 
Rakstu vārdus: „Un redzi, ir pēdējie, kas būs pirmie, un pir-
mie, kas būs pēdējie” (Lk. 13:30). 

Jautājums nr. 12: Kad man radās vēlēšanās pāriet no 
luterāņu draudzes uz baptistu, mani uzreiz brīdināja, ka 
šajā gadījumā man ir jāpārkristās, jo bērnu kristība pie vi-
ņiem netiek atzīta. Man tas darīja sāpes, kļuva par iemeslu 
iekšējām mokām un dvēseles apjukumam. Kādēļ kristiešu 
vidū ūdens kristību jautājums tiek ne tikai dažādi aplūkots, 
bet kļūst par iemeslu, lai paaugstinātos viens otra priekšā 
un pazemotu tos, kas to ir piedzīvojuši kaut kā savādāk. 
Vai tiešām vajag pārkristīties? Kāda kristība ir pareiza un 
patiesi nepieciešama, un kas tas vispār ir – tradīcija, reli-
ģiozs rituāls, dogmatika, liturģija vai tas, ko no mums 
gaida Tas Kungs un māca Svētie Raksti? Kā kristība ir sais -
tīta ar glābšanu? 

Atbilde: Kāda kristība ir pareiza un kāda nē, kura no 
tām ir cienīga, un kura nepilnvērtīga, tagad neizskatīsim un 
nediskutēsim, atdodot to teologu rokās, kas ar to nodarbojas. 
Mēs vien pārdomāsim vai ir saprātīgi, stājoties kontaktā ar 
kādu ticīgo, kuram ir citādāka sapratne nekā mums, sākt ar 
to, lai pārliecinātu viņu par esošo uzskatu nepareizību un 

225



iespējami drīzāku tās kristības pieņemšanu, kas, pēc mūsu 
ieskatiem ir vienīgā pareizā. Nav taču izslēgts, ka ar tādu 
uzmācību mēs tikai atgrūdīsim no sevis savu sarunu biedru. 
Vai nebūtu labāk vienkārši piedāvāt viņam vērsties ar lūg-
šanu pie Tā Kunga, lūdzot Viņam par skaidrību, vai palasīt 
noderīgu garīgo literatūru, kas pilnīgāk šo tēmu izgaismo. 

Viena jauna sieviete – luterāne, bērnībā ieticējusi caur 
savu vecmāmiņu, kuras dzīve viņai bija piemērs un gaisma 
it visā, dvēseles aprūpē ar sašutumu teica: „Es izvairos no 
kontaktiem ar baptistiem un vasarsvētku draudžu pārstāv-
jiem tikai tādēļ, ka pirmajiem mani tā vien gribās pabāzt ar 
galvu zem ūdens, jo viņi neatzīst bērnu kristību, bet otrie 
katrā tikšanā reizē apgalvo, ka es neesmu glābta, jo nerunāju 
citās mēlēs, – tātad, man nav Svētā Gara. Bet, ja es vēroju 
viņu dzīves un savstarpējās attiecības, tad neviļus nāk 
domas, ka ne vieniem, ne otriem nav paša galvenā – Kristus 
mīlestības. Jo jēdzienu patiesumam ir jāapstiprinās dzīves 
praksē, citādi tā ir vien galvā iespiesta teorija! 

Dvēseļu aprūpē līdzīgus izteikumus dzirdi atkal un 
atkal, un var novērot cilvēku sirdīs pretestību pret varmācīgi 
uzspiestiem jauniem jēdzieniem, pat pilnīgi tos noraidot un 
nocietinoties. Tas saasinās vēl arī tādēļ, ka daži kristieši iz-
rāda nicinājumu pret tiem, kuri kristību ir pieņēmuši citādāk 
nekā viņi, kaut viņu pašu dzīve ar „pareizo” kristību, ir tālu 
no priekšzīmīgas uzvedības. Cik lepni viņi mēdz būt par 
sevi, – re, lai nu kam, bet viņiem šajā jautājumā ir atklāta 
visa patiesība! Bet, ja tas patiešām ir tā, kādēļ šī patiesība 
neapstiprinās ar patiesi kristīgu uzvedību, labu rīcību un žē-
lastības pilnu attieksmi pret tuvāko? Tāda „pareiza” ticība 
diez vai atspoguļo To, Kurš Pats ir Patiesība un Kurā nekad 
nav redzama garīga lepnība. Jo cilvēki, taču, vēlas redzēt 
patiesību mūsu dzīvē, nevis mūsu teoloģijā. 

Jebkurš ticīgais ieklausās otrā un interesējas par viņa 
uzskatiem un pārliecībām tikai tad, kad pamana, ka tam ir 
kaut kas tāds, kas pašam nav. Cilvēka sirds, lai klausītos un 
pārdomātu, atveras vien tad, kad runātāja darbi apstiprina 
viņa vārdus. Ja mūsu ticībā mums patiešām ir kas vairāk, tad 
par to labāk ir nerunāt, bet parādīt ikdienas dzīves praksē. 
226



Kāda jēga ir liecināt par to, ka tu esi solījis Tam Kungam 
kalpot ar tīru sirdsapziņu, ja pats raujies vai pušu starp pa-
sauli un Dievu? Vai, kāda jēga stāstīt citiem, ka tev ir Svētais 
Gars, ja tavā dzīvē nav redzami šī Gara augļi? Līdz tam brī-
dim, kamēr mūsu vārdi atšķiras no darbiem, viss, ko mēs ru-
nājam, netiks pieņemts un tam nebūs vēlamā iedarbība. 

Jautājums nr. 13: Mūsu draudzē ir tāda kārtība: ja 
kāds no draudzes locekļiem nepiedalās Svētajā Vakarēdienā 
divas vai trīs reizes pēc kārtas, viņu izsauc uz brāļu padomi, 
lai sniegtu paskaidrojumu, tad izsaka piezīmi par izvairīša-
nos, un beigu beigās izslēdz. Mani interesē jautājums, vai 
par piedalīšanos Tā Kunga mielastā lemj pats cilvēks, vai 
tajā var iejaukties draudzes vadība? Cik bieži šādi dievkal-
pojumi baznīcā ir jānotur, un, vai tā ārējai formai ir kāda 
nozīme, jo dažādās baznīcās tas notiek atšķirīgi (ar kāju 
mazgāšanu un bez tās)? 

Atbilde: Par Tā Kunga Mielasta noturēšanu Dieva 
Vārdā ir teikts divejādi. Tādēļ, vienās baznīcās tas notiek 
bez kāju mazgāšanas, kā to ir aprakstījuši trīs evaņģēlisti: 
Matejs, Marks un Lūka, un vēlāk arī apustulis Pāvils (skat. 
1.Kor. 11:23-26), bet citās – ar kāju mazgāšanu, tā, kā par 
to ir stāstīts apustuļa Jāņa evaņģēlija trīspadsmitajā nodaļā. 
Gan vienā, gan otrā gadījumā kristieši pieņem maizi un vīnu, 
kas ir Svētā Dieva Jēra Asiņu un miesas simboli, par ko 
Jēzus, svinot Pashā svētkus neilgi pirms Savas krustā siša-
nas, teica: „To darait Mani pieminēdami!” (Lk. 22:19), kas 
skan kā pavēle vai bauslis. Bet par kāju mazgāšanu ir rakstīts 
tā: „Jo Es jums priekšzīmi esmu devis, lai jūs darītu, kā Es 
jums esmu darījis” (Jņ. 13:15). 

Jēzus laikos kāju mazgāšana nozīmēja kalpošanu 
citam cilvēkam ar pazemību un lēnprātību. Tādēļ, mazgājot 
viens otram kājas Tā Kunga Mielasta laikā, to nevar aiz-
mirst. Citādi mazgāšana pārvēršas vienkārši par formu, ne-
atspoguļojot tās galveno nozīmi, – mīlestības parādīšanu 
pret tuvāko un sevis pazemošanu viņa priekšā. Kas attiecas 
uz maizes laušanas periodiskumu un biežumu, tad diez vai 
par to ir vērts runāt, jo Svētie Raksti šajā sakarā nedod ne-
kādus konkrētus norādījumus, tādēļ šo jautājumu izlemj 

227



vietējās baznīcas vai draudzes vadītāji. Ņemot dalību Tā 
Kunga Mielastā, mēs taustāmā veidā atceramies Kristus mī-
lestību un nāvi mirstot par mums. Maizes laušana ir vairāk 
kā rituāls. To vajag uztvert tā, itkā mēs sēdētu tajās slepenajās 
vakariņās kopā ar mācekļiem, kad Glābējs lauza maizi. 

Sakarā ar to, kam ir dotas tiesības izlemt, vai cilvēks 
var piedalīties Tā Kunga Mielastā vai nē, Bībelē ir teikts 
sekojošais: „Bet lai cilvēks pats sevi pārbauda, un tā lai 
viņš ēd no šīs maizes un dzer no šī biķera. Jo, kas ēd un 
dzer, tas ēd un dzer sev pašam par sodu, ja viņš neizšķir Tā 
Kunga miesu. Tādēļ jūsu starpā ir daudz vāju un neveselu, 
un diezgan daudz ir mirušu. Ja mēs paši sevi pārbaudītu, 
tad netiktu sodīti” (1.Kor. 11:28-31). Šajā gadījumā Dieva 
Vārda norādījums ir tik konkrēts, ka kaut kā no sevis pie-
likšana vai atņemšana ir saistīta ar bīstamību, jo var izsaukt 
pār sevi stingru nosodījumu, par ko ir teikts Atklāsmes grā-
matā 22:18-19. 

Atbildība par piedalīšanos Tā Kunga Mielastā pilnībā 
gulstas uz paša kristieša pleciem, kurš arī nes atbilstošas 
sekas gadījumā, ja ir necienīgi baudījis maizi un vīnu. Kal-
potājam izrādīt maigu līdzdalību, painteresēties vai tiešām 
cilvēkam ir nozīmīgs iemesls, lai atteiktos no piedalīšanās, 
piedāvāt savu vai kāda dvēseļu aprūpētāja palīdzību šīs ra-
dušās problēmas atrisināšanai – ir normāli un pareizi, bet 
aizrādīt un vēl jo vairāk– atstādināt par divu, trīs reižu iz-
vairīšanos bez iemesla norādīšanas – diez vai ir saprātīga 
izeja no radušās stāvokļa. Kas zina, iespējams, kristīgo drau-
džu garīgā stāvokļa labad būtu daudz labāk, ja to locekļi jau-
tājumam par Tā Kunga Mielastu pieietu ar daudz lielāku 
Dieva bijāšanu, nekā tas, diemžēl, bieži mēdz būt, izsaucot 
uz sevi nelaimes un bēdas, kā ir rakstīts: „Tādēļ jūsu starpā 
ir daudz vāju un neveselu, un diezgan daudz ir mirušu” 
(1.Kor. 11:30). Skumji, ja mēs šo svarīgo un atbildīgo kal-
pošanu pārvēršam par formalitāti un parastu rituālu, pieda-
loties tajā dziļi neaptverot veicamā nozīmi. 

Jautājums nr. 14: Mūsu baznīcas mācītājs un brāļu 
padome no draudzes locekļiem pieprasa stingru visu viņu 
sastādīto priekšrakstu un kārtību ievērošanu, pat ja tie ne 
228



vienmēr atbilst Svētajiem Rakstiem. Novirzīšanās gadījumā 
no šiem noteikumiem cilvēkiem tiek uzlikts disciplinārsods, 
no kā baidoties tie cenšas slēpt visu, kas neiekļaujas pieņem-
tajos rāmjos. Vai tas ir pareizi, ja šādas pieejas sekas ir cil-
vēciskas bailes un acīmredzama liekulība? 

Atbilde: Jautājums nav par to, vai vispār ir vajadzīga 
garīga disciplīna un baznīcas sodi (par kuriem ir pieminēts 
Bībelē), bet par to, cik saprātīgi un racionāli ir šie soda mēri, 
kas bieži tiek lietoti, ja balstāmies šo darbību rezultātos un 
augļos vaininieku turpmākajā dzīvē. Jo jebkura nosodījuma 
galvenais mērķis – nevis atraidīt paklupušo vai nokritušo, 
bet veicināt viņa izdarītā pārkāpuma apzināšanos un nožēlu, 
ar turpmāku cenšanos garīgi piecelties un turpināt sekot Tam 
Kungam. 

Mūsu mērķis – nevis iznīcināt, bet, izrādot samarieša 
mīlestību, palīdzēt un glābt. Un pašiem, esot nepilnīgiem, 
mums nav morālu tiesību būt nejūtīgiem un cietsirdīgiem 
tur, kur Dievs vēlās vest pazemībā, pārliecināt un pamācīt. 
Jebkurš no mums var paklupt un izdarīt kādu nepareizu 
soli. Ne velti Dieva Vārds saka: „Jo tiesa ir bez žēlastības 
tam, kas neparāda žēlastību. Žēlastība nebēdā par tiesu” 
(Jēk. 2:13). Parādot nežēlību grēkus nožēlojošam grēcinie-
kam, var pār sevi atraisīt Dieva dusmību un garīgi krist vēl 
dziļāk par to, kuru bez žēlastības esam nosodījuši. Tādēļ, 
katru reizi, izmantojot baznīcas sodu, ir svarīgi to darīt va-
doties ne tik daudz pēc cilvēku nolikumiem, cik ar mīles-
tību pret dvēseli, par kuru Kristus izlēja Savas dārgās 
Asinis. Īpaši kalpotājiem ir vajadzīga gudrība no augšie-
nes, Dieva bijāšana un milzīga atbildības sajūta par dvēse-
lēm, kas viņam ir uzticētas, atceroties, ka par katru no tām 
viņam būs jāatbild Visuaugstā troņa priekšā. 

Šajā sakarā gribās izmantot kā piemēru traģisku gadī-
jumu, ko dvēseļu aprūpē izstāstīja viena ticīga sieviete. Viņas 
vīrs-kristietis, nodzīvojot ar viņu daudzus gadus, reiz pārkāpa 
laulību. Aptvēris sava nodarījuma zemumu, viņš to dziļi no-
žēloja, atzinās sievai un ar asarām lūdza viņai piedošanu, ap-
solot to vairs nekad neatkārtot. Viņš sevi tik ļoti nosodīja par 
izdarīto grēku, ka sieva baidījās par viņa saprātu. 

229



Nerazdams sirdī mieru, viņš aizgāja uz brāļu padomi, 
lai nestu gaismā izdarīto, lūdzot viņus neizslēgt viņu no baz-
nīcas, bet dot iespēju nest pienācīgus atgriešanās augļus. 
Taču viņu kārtības rullis tādos gadījumos paredzēja tikai iz-
slēgšanu no draudzes, tādēļ, vēloties pārējiem draudzes lo-
cekļiem pasniegt kārtīgu mācības stundu, brāļi, šī cilvēka 
grēku izpauda draudzes sapulcē un izslēdza viņu no baznīcas 
bez tiesībām apmeklēt dievkalpojumus. Lieta beidzās ar to, 
ka grēkojušais nonāca psihiatriskajā slimnīcā un tur izmetās 
pa logu, beidzot savu dzīvi ar pašnāvību, jo uzskatīja, ka 
viņam vairs nav ne piedošanas, ne glābšanas. No kuru rokām 
tiks atprasītas šīs dvēseles asinis – atklāsies tikai mūžībā. 

Protams, nevienam nav noslēpums, ka netiklība un amo-
ralitāte arvien vairāk pārņem ne tikai pasaules cilvēkus, bet 
arī tos, kuri sevi uzskata par kristiešiem. Te vienā, te citā baz-
nīcā dzirdi par izvirtību un laulības pārkāpšanu Dieva tautas 
vidū. Aizvērt uz to acis, saprotams nevar, taču visos bez iz-
ņēmuma gadījumos izmantot vienu un to pašu pieeju – diez 
vai ir pareizi, citādi sanāk tā kā ir rakstīts pravieša Jesajas 
grāmatā 28:10: „Dari tu to, tu atkal to, rīkojies vienreiz tā, 
otrreiz atkal tā, šeit pa drusciņai, tur pa drusciņai (latviešu 
val.)”; „Jo tikai bauslis uz baušļa, bauslis uz baušļa, notei-
kums uz noteikuma, noteikums uz noteikuma... (kr.val.)”. 

Ir ļoti svarīgi baznīcas sodu uzlikšanas gadījumos ne-
pielietot vaiga uzlūkošanu. Citādi nereti mēdz būt tā, ka pret 
kalpotājiem, viņu bērniem, radiem un citām „priviliģētajām” 
personām tiek izrādīta lielāka sapratne un iecietība kā pret 
tās pašas draudzes ierindas locekļiem. Gadās arī tā, ka drau-
dzes mācītājs saka tam, kuram tiek uzlikts baznīcas sods, 
apmēram tā: „Jā, es saprotu, ka tavā gadījumā nevajadzētu 
piemērot šo galējo sodu, bet ko darīt, ja mūsu baznīcā tā ir 
pieņemts! Atvaino, bet man patreiz nav citas izejas kā vien 
tevi izslēgt, bet paies noliktais laiks, un mēs tevi atkal no-
teikti pieņemsim draudzē..”. Diez vai ir prātīgi, dot cilvēkam 
tādu garantiju, ja vēl nezini, kā viņš uzvedīsies turpmāk. Bez 
tam, ar tādu taktiku vaininiekam var rasties iespaids, ka baz-
nīcas sods ir vien formalitāte, kuru kalpotājiem ir jāizpilda. 
Bet īstenībā viss neizskatās nemaz tik briesmīgi. 
230



Jautājums nr.15: Pēc atgriešanās pie Tā Kunga gada 
laikā apmeklēju vienu kristiešu draudzi mūsu pilsētā, pēc 
tam lūdzu mani nokristīt. Tā kā uz baznīcu biju atnākusi no 
pasaules, man nebija viegli uzreiz pārslēgties tajā, kas attie-
cās uz ārējo izskatu. Kā man tika pateikts, es pārstāju nēsāt 
rotaslietas un krāsoties, bet ar garo bikšu valkāšanu bija 
problēma. Kaut uz dievkalpojumiem es nācu svārkos vai 
kleitā, bet uz ielas vai universitātē, tomēr tās laiku pa laikam 
uzvilku. 

Vairākus mēnešus ilga sagatavošanās ūdens kristībām. 
Es vairākkārtīgi biju uz sarunām ar vadošajiem brāļiem, at-
bildot uz visiem jautājumiem, kas attiecās uz šo tēmu. Bet 
dienu pirms šī, priekš manis tik svarīgā notikuma, kāda māsa 
no mūsu draudzes ieraudzīja mani veikalā garajās biksēs un 
tūdaļ par to paziņoja mūsu diakonam. Kad nākamajā rītā es 
atnācu pie upes, lai kopā ar vairākiem tādiem pašiem kā es, 
ieticējušiem, saņemtu ūdens kristības, mācītājs pienāca pie 
manis un aizbildinoties, ka kādai dvēselei ir kas pret mani, 
neatļāva ieiet ūdenī kopā ar citiem. 

Grūti izstāstīt, ko man nozīmēja šis atteikums. Visu nā-
kamo nakti es noraudāju, saucot uz Debesu Tēvu. Cik ciet-
sirdīgi mani ievainoja un cik nežēlīgi atņēma ticību kristiešu 
mīlestībai un taisnīgumam! Vai tiešām manas bikses viņos 
varēja pārsvītrot visu, ko Dievs bija manā sirdī izdarījis? Vai 
tad jel kurš var stāties ceļā, ja cilvēks vēlās noslēgt derību ar 
To Kungu?! Bibliskajos laikos cilvēki ūdens kristību saņēma 
uzreiz pēc atgriešanās. Einuham, pie kura tika aizsūtīts Filips, 
pietika ar vienu vēlēšanos, lai saņemtu ūdens kristību! Bet 
viņš nepiederēja pie Israēla tautas un vēl nebija paspējis atstāt 
tās tautas tradīcijas un parašas, kuras pilsonis viņš bija! Kādēļ 
gan šie pirmapustuļu laiku piemēri mums vairs nav autoritā-
tes un tas paraugs, kam var un vajag sekot?!. Galu galā, kam 
dod solījumu kristāmais – Dievam vai cilvēkiem?!. 

Atbilde: Par nožēlu, ar šādiem gadījumiem dvēseļu ap-
rūpes sarunās jāsastopas visai bieži. Dažas dvēseles, ko tādu 
piedzīvojušas, aizvainojuma un vilšanās karstumā atgriežas 
pasaulē, neko vairs nevēloties zināt par kristiešiem un kris-
tietību. Par to, saprotams, kādam būs mūžībā jāatbild. Jo mēs 

231



taču labi zinām, ka par mums Golgātā krustā sistais Kristus 
piedod visus grēkus kā senos laikos, tā mūsdienās, aicinot 
cilvēkus atjaunotā dzīvē kopā ar Viņu, uz grēku nožēlu un 
kristību. Slava Dievam par to, ka Viņš nevelta tik daudz uz-
manības ārienei, kā, diemžēl to darām mēs, cilvēki! Jā, rei-
zēm mūsu āriene baida cilvēkus, bet tikai ne mūsu Glābēju, 
Kurš saka: „Kas nāk pie Manis, to Es tiešām neatstumšu” 
(Jņ. 6:37). 

Ir ļoti bīstami kļūt par piedauzību kādam cilvēkam, jo 
vairāk jaunatgrieztam un vēl nenostiprinātam ticībā. Ne velti 
Kristus sacīja: „Bet, kas apgrēcina vienu no šiem vismazā-
kajiem, kas tic uz Mani, tam būtu labāk, ka tam piesietu 
dzirnu akmeni pie kakla un to noslīcinātu jūras dziļumā” 
(Mt. 18:6). Tādēļ mums ir jābūt uzmanīgiem, kad brāļu pa-
domēs vai draudzes sapulcēs mēs pieņemam šādus stingrus 
lēmumus. Tiem, kuriem līdzīgi kā meitenei, kas uzdeva jau-
tājumu, nācās pārdzīvot mokošas sāpes, vilšanos un izmi-
sumu, gribētos ieteikt ieraudzīt savā situācijā labu iespēju 
mācīties, un neskatoties ne uz ko piedot un mīlēt. 

Jautājums nr.16: Ko darīt, ja draudzes garīgais stā-
voklis nevien neveicina tās locekļu garīgo pieaugšanu, bet 
ved pie tā labā izdzišanas, kas reiz viņos bija novērojams? 

Atbilde: Par nožēlu, šāda veida situācija mūsu dienās 
ir kļuvusi drīzāk par likumu, nekā izņēmumu. Tā, kāda iz-
misusi dvēsele savā atklātajā vēstulē dalījās: „Mūsu lielajā 
baznīcā ir vairāku mācītāju viedokļu pilnīgs sajaukums. Ve-
selīgu garīgo barību mēs praktiski nesaņemam. Sprediķos 
pārsvarā valda gars, kas iemidzina. Mūs pārliecina, ka mēs 
visi esam glābti un galvenais, kas mums ir vajadzīgs, – re-
gulāri apmeklēt dievkalpojumus. Nav dziļu svētrunu, kas ro-
sinātu pārdomāt savu dzīvi, iedziļināties sevī un ieraudzīt 
miesas darbus. Kas attiecas uz garīgo pieaugšanu, skaitu, 
kristiešu apmācību un ko tam līdzīgu, esošajā baznīcas sis-
tēmā ir visai maz kopīga ar Dievu. Baznīcas mācītāji ar sa-
viem spēkiem cenšas uzpūst Svētā Gara uguni. Ir ļoti maz 
ticīgo, kuri patiesi meklē to, kas no Debesīm. Viņi saprot, 
ka vairs nevar dzīvot pa vecam, bet kā tas būtu pa jaunam – 
nezina un nemāk. Vai tad pie visa šī var notikt atmoda 
232



baznīcā? Un, ja tā sākas no manis (bet es itkā vairs neguļu), 
tad kā lai pamodina citus?..”. 

Problēma, ko apraksta šī māsa, tagad ir raksturīga dau-
dzām draudzēm. Tikai vieni to redz un savā dvēselē mokās, 
bet citi to pieņem kā pilnīgi normālu un pašu par sevi sapro-
tamu. Pie pēdējiem pieder tie, kuriem kristietība ir vien diev-
kalpojumu apmeklēšana svētdienās un oficiāla piederēšana 
(kā draudzes loceklim) tai vai citai kristīgai draudzei. Daži 
iet nedaudz tālāk, piedaloties dažādās kalpošanās: brāļu, jau-
niešu, sieviešu un lūgšanu sapulcēs, dzied korī, spēlē orķes-
trī un dara vēl daudz ko citu. Bet tas viss runā tikai par ārējo 
aktivitāti, bet nekādi par patiesu garīgumu. 

Uz jautājumu, ko tad tādā gadījumā darīt, ir grūti atbil-
dēt, jo diezin vai mēs varam atmodināt tos, kuri paši nevēlās 
mosties. To apzinoties, visprātīgāk ir izpildīt padomu, kas 
dots mums pēdējā Svēto Rakstu lappusē: „Netaisnais lai 
dara vēl netaisnību, nešķīstais lai grimst vēl nešķīstībā, bet 
taisnais lai dara arī turpmāk taisnību, svētais lai pastāv arī 
turpmāk svētumā” (Atkl.gr. 22:11). 

Dārgie draugi! Mūsu aplūkotās tēmas nebūt neaptver 
visus jautājumus, kuri tiek uzdoti dvēseļu aprūpes sarunās. 
Šeit skārām vien tos, kas ir saistīti ar sirds sāpēm, asarām un 
cilvēka dvēseles apmulsumu. Tam Kungam sekošanas ceļā to 
rodas tik daudz, ka no tiem varētu sastādīt kopotos rakstus. 

Kristiešu kopējā problēma ir vēlme visu apjaust ar 
prātu, tas ir – „salikt pa plauktiņiem”, kas reti kad izdodas. 
Un tad apziņā atkal un atkal uzpeld tas pats „kādēļ?”. At-
bilžu meklēšana uz visiem neskaitāmajiem jautājumiem ne 
tikai nevainagojas ar panākumiem, bet ienes prātā vēl lielāku 
sajukumu, izsaucot apjukumu un mulsumu. Lai no tā izvai-
rītos, vajag reizi par visām reizēm atmest vēlēšanos atrast 
atbildes uz visiem saviem „kāpēc?” un dzīvot ticībā, ka 
mūsu jautājumi un problēmas, pagātne, tagadne, nākotne un 
viss pārējais atrodas Tā Kunga rokās. Bet tas nozīmē, ka ar 
mums nevar notikt nekas, ko Viņš nezinātu un nepieļautu 
kāda Sava noteikta iemesla dēļ. 

Mūsu cilvēciskais saprāts nav spējīgs visu apjēgt, jo, 
lai cik gudri, tālredzīgi un apdāvināti mēs būtu, tik un tā 

233



mūsu iespējas ir ļoti ierobežotas. Visu apjaust un izskaidrot 
var vien visuma Radītājs un pasauļu Ķēniņš. Ja jau radot pa-
sauli Dievs ūdeņiem nolika robežas, sakot: „Līdz šai vietai 
tu plūdīsi, bet ne tālāk, un šeit lai norimst tavi lepnie viļņi!” 
(Īj. 38:11), tad cik gan ierobežots ir mūsu cilvēku prāts, kas 
tiecās saprast nesaprotamo vai vienkārši apslēpto. Nesaprotot 
to vai ko citu, mums parasti liekās, ka apjukums un samul-
sums notiek mūsu dvēselē, bet patiesībā tas notiek prāta sfērā, 
kuram ir raksturīga augstprātība un pašpaaugstināšanās. 

Būt prāta vadītam nozīmē dzīvot miesā, bet mums ir jā-
vadās ticībā, Dieva Vārdā un Svētajā Garā, bet savu prātu 
un dažāda veida nodomus, „padarām Kristum paklausīgus”, 
kā par to ir teikts 2.Kor.10:5. Tad Tas Kungs mums par labu 
varēs lietot mūsu prātu un ticību, lai mūs pamācītu. Tā arī ir 
tā pieeja, kas nes paļaušanos uz Dievu, prieku, mieru, aplie-
cinot Svētajos Rakstos sacīto: „Lūk, uzpūtīgs un pārgalvīgs 
savā sirdī ir iekarotājs. Bet taisnais dzīvos savas paļāvīgās 
ticības dēļ” (Habak. 2:4). 

Kad mēs bēdājamies tādēļ, ka nevaram atrast atbildes 
uz grūtiem garīgiem un sadzīves jautājumiem, mums ir jāat-
ceras, ka Kristus nav nācis tādēļ, lai apmierinātu mūsu ziņ-
kārību un zinātkāri, bet tādēļ, lai mūs, kas grimstam grēkos, 
izglābtu. Viņš zināja, cik zemu esam krituši, redzēja kā spī-
dzinām paši sevi un viens otru, tādēļ atnāca, lai mūs izmai-
nītu, atjaunotu, dziedinātu. Dieva Dēls nāca no Debesīm uz 
zemes, nomira par mums un augšām cēlās, lai tevi un mani 
atsvabinātu no bezspēcības un garīgās nabadzības, lai atbrī-
votu no grēka verdzības, no egoisma, lai akliem atdotu redzi 
un dāvātu patiesu brīvību. 

Tad nu to zinot, neuzdosim neskaitāmus jautājumus, 
kas iztukšo dvēseli, bet labāk dzīvosim vienam mērķim – 
piepildīt katram mums paredzēto Dieva gribu un būt Viņam 
patīkami. Kas attiecas uz visiem mūsu sasāpējušiem jautā-
jumiem, tad tie var pagaidīt līdz brīdim, kamēr mēs pārkāp-
sim mūžības slieksni.

234



11. Nodaļa 
 

Pret straumi peldošie 
 

Pie dvēseļu aprūpētājiem nereti vēršas cilvēki, kuri ar 
asarām acīs saka: „Es no visa spēka cenšos dzīvot pēc Dieva 
gribas, un visu, kas notiek manā dzīvē un mūsu draudzes 
dzīvē, salīdzinu ar to, kas rakstīts Bībelē. Jo Kristus taču ne 
velti teica: „Jūs pētījat Rakstus, jo jums šķiet, ka tajos jums 
ir mūžīgā dzīvība…” (Jņ. 5:39). Bet kad es baznīcā pamanu 
kaut ko, kas neatbilst Dieva Vārdam un cenšos šajā sakarā 
kaut ko pateikt, tad dzirdu atbildi: „Ko tu par sevi esi iedo-
mājies? Vai patiesi tu esi gudrāks par visiem! Ja visi pārējie 
nav pret to, ko brāļu padome ir noteikusi, tad arī tev ir jā-
piekrīt. Vai tu domā, ka tikai viens pats lasi Bībeli, bet citi 
to nezina? Necenties iet pret vairākuma viedokli, citādi pats 
tad arī cietīsi. Dzīvo mierīgi, kā visi, un tev nebūs problēmu. 
Kam gan ir vajadzīga tava citādā domāšana?”. 

Tie, kuri peld pret straumi – ir tādi paši kā tie, kuri iet 
pret vēju. Tie ir citādi domājošie, kā cilvēkiem ar neordināru 
domāšanu un uzskatiem iedeva iesauku bijusī padomju po-
litiskā sistēma. Vai tas ir labi vai slikti? Par nožēlu, ne tikai 
politiķi izrāda atklātu nepatiku pret tāda veida cilvēkiem, bet 
arī Dieva tautas vidū šāda pozīcija ir bieži sastopama attie-
cībā pret tiem, kas pauž netradicionālu viedokli vai dziļi in-
dividuālu attieksmi pret kādām noteiktām lietām garīgajā 
dzīvē. Vēsturei ir tendence atkārtoties, un tā dara to ar pre-
cizitāti, kas izraisa izbrīnu. Luijs Pastērs, kurš bija pazīstams 
ar saviem satriecošajiem atklājumiem medicīnā, daudzus 
gadus atzinības vietā saņēma apvainojumus, līdz „dziļi aiz-
vainotie” mediķi nepārliecinājās, beidzot, ka viņa pētīju-
miem, vēl tad neeksistējošā mikrobioloģijā un virusoloģijā, 
bija kolosāla vērtība. Tagad ir pat grūti noticēt, ka deviņ-
padsmitā gadsimta ārstiem nebija ne mazākā priekšstata par 
elementāru higiēnu, „guldot” kapā tūkstošiem Napoleona 
armijas kareivju, kas mira no infekcijām, ko viņu brūcēs ie-
nesa ārsti! Izrādās, ka tā laika mediķi nezināja, ka pēc katra 
pacienta apskates vai kādas operācijas veikšanas, viņiem 

235



jāmazgā rokas un instrumenti, kā arī jāmaina apģērbs. Sta-
tistika rāda, ka 1812.gada karā no 13 tūkstošiem ievainoto 
kareivju, kas nonāca ārstu rokās, pēc ārstēšanas vai operā-
cijas (pamatā cīņās savainoto ekstremitāšu amputācija) dzīvi 
palika tikai 3 tūkstoši. 

Tik pat bēdīgs liktenis piemeklēja topošās māmiņas 
dzemdību nodaļās, kuras viena pēc otras mira no „bērnu 
karstumiem” – slimības, ko izdomāja ārsti, galvas lauzot par 
neiedomājami augsto dzemdētāju mirstību. Daudzas fran-
cūzietes kategoriski atteicās doties uz slimnīcu, bet uzskatīja 
par labāku dzemdēt bērnus mājās, lai saglabātu savu dzī-
vību. Tagad var vien pasmieties par tās paaudzes speciālistu 
gara tumsību, bet vai tikai par viņiem? 

Tie, kuri peld pret straumi, pārkāpj ierasto dzīves ritmu. 
Pats Kristus, Savas zemes dzīves laikā, „peldēja pret 
straumi” un arī daudzi patiesi pravieši. Nemīlēti un neatzīti, 
viņi, tomēr, uzdrīkstējās būt par dievišķajām bazūnēm, līdz 
pat pēdējam elpas vilcienam neapvaldāmos Dieva bērnus ai-
cinot uz grēknožēlu. Cilvēki nemīl tos, kuri, izraujoties no 
iecietības pelēkās un vispārējās vienprātības masas, paceļ 
savu balsi un runā pretī sabiedrības ieražām. Iespējams, ka 
sabiedrība eksistē pateicoties ieražām, bet uz priekšu tā vir-
zās tikai pateicoties „citādi domājošiem”. Viņi ir tie, kuri 
stumj sabiedriskās domas bluķus, un liek citiem sākt domāt 
pa jaunam, un tieši tad arī iestājas progress gan materiālā, 
gan garīgajā dzīvē. 

Velns nebaidās no nominālās kristietības un nicina guļo-
šus un garīgi mirušus kristiešus, kuri, kopā ar visiem, peld pa 
straumei. Viņš saniknots uzbrūk tiem, kas deg Tam Kungam 
un uzticīgi Viņam kalpo, dzīvojot tā, kā to māca Svētie Raksti. 
Tieši viņi tam ir nopietns drauds, jo iebrūk viņa valstībā un 
izved ārā no turienes cilvēkus, kas bija nolemti bojāejai. Viņš 
nevar tos apmānīt ar melīgiem apgalvojumiem, ka viss ir kār-
tībā, ka glābšana viņiem ir garantēta un, ka var mierīgi snaust 
gaidot Tā Kunga otro atnākšanu, lai automātiski tiktu pacelti 
Debesīs. Tādas dvēseles ceļ trauksmi un uzstājīgi meklē pa-
tiesību, kura varētu viņus izglābt, pat ja tas priekš viņiem no-
zīmē atrasties izolācijā, izsmieklā, nicinājumā un atstumtībā. 
236



Peldēšana pa straumei dod milzu baudu: nevajag cīnī-
ties, nevajag lieku piepūli – esi atbrīvojies, ļaujies straumes 
varai un tīksminies par dzīvi: viss notiek pēc plāna, mierā, 
saskaņā, sapratnē, savstarpējā mīlestībā, jaukā komunikācijā 
ar domubiedriem. Problēma vien tajā, ka pa straumi peldo-
šais – ir ūdens gūsteknis, kas atkarīgs no apstākļiem. Kur 
visi, tur arī viņš. Ātru upju straumes nereti beidzas ar kra-
siem ūdenskritumiem, kas savus upurus bez žēlastības met 
uz asiem akmeņiem, kas nepieredzējušam skatienam ir ap-
slēpti aiz miglas un ūdens putekļiem. Bet tur – nāve. 

Miesīga kristietība bez piepūles, cīņas un nomiršanas 
ir tik biedējoši līdzīga ātram ūdens plūdumam, ka gribās rau-
dāt, redzot, cik ticīgo bezrūpīgi ir „atdevušies viļņu varai”, 
tīksminoties par ritmiski-monotono staigāšanu uz baznīcu, 
baznīcas pasākumu apmeklēšanu un to, cik tie lieliski ir or-
ganizēti. Mēs esam tik „pareizi”, tik uzticīgi savām teolo-
ģiskajām doktrīnām, ka vienkārši nepamanām, kā viss mūs 
„nes” arvien tuvāk pazudinošām klintīm, kas ir bezdibenī! 
Jūs teiksiet, ka tas ir absurds, herēze un fanātisms... Ak, ja 
tas tā būtu! Būtu labāk, ja maldos atrastos tie daži „citādi 
domājošie”, nekā tās masas, kas ar pašcieņu sevi sauc par 
kristiešiem! Kāds, šīs rindas lasot, neapšaubāmi teiks, ka 
šāda veida piezīme uz viņu neattiecas. Nu ko, labi, ja tas pa-
tiešām tā ir... 

Tas, kurš apņēmīgi saceļas pret šādu vispārēju „svētlai-
mīguma” stāvokli, baznīcā rada noteiktu diskomfortu, liekot 
citiem, viņu ieraugot, saviebt ģīmjus ja ne ārēji, tad iekšēji 
gan. Viņu tur vienkārši nevēlās redzēt, jo viņš traucē pārē-
jiem mierīgi dzīvot. Arī Kristus vienmēr traucēja. Traucēja 
farizejiem, traucēja rakstu mācītājiem, traucēja visam jū-
daismam, traucēja romiešiem, traucēja bagātajiem, beigu 
beigās traucēja pašam velnam viņa plānos par dvēseļu iz-
nīcināšanu. Tādēļ jau Viņu nepieņēma un vajāja līdz tam 
brīdim, kad piesita krustā, un, skatoties uz Krustā sisto, ne-
nojauta, ka ar savu Kristus nepieņemšanu, nespēja izmainīt 
Dieva lielo glābšanas plānu. 

Vai jums kādreiz ir gadījies nelielā upītē ar kristāldzidru 
ūdeni vērot kādu zivju bariņu? Ja tās uzlūko no augšas, tad 

237



viņas ir redzamas kā uz delnas. Vai esat pievērsuši uzma-
nību, ka viņas vienmēr peld pret straumi. Atliek tām pagriez-
ties straumes virzienā, kā ūdens uzreiz tās sāk nest sev līdzi. 
Tikai peldot pret straumi, tās nonāk turp, kurp tiecas. Un 
tikai novārgušu, slimu un beigtu zivi, kura parasti peld ar 
vēderiņu uz augšu, upe nes turp, kur tā grib. 

Protams, domāt, rīkoties un iet citādāk nekā visi, ne 
vienmēr ir viegli. Viena meklējoša un domājoša kristiete, 
vēlēdamās dalīties savās sirds sāpēs, savā atklātajā vēstulē 
rakstīja: „Es labi sapratu vecās domāšanas sagraušanas un 
jaunās domāšanas veidošanas principu. Dievam nav nekā 
kopēja ar veco un galēji samaitāto. Viņš mūsos rada jaunu 
cilvēku, Savu tēlu un Savu līdzību. Miesīgais domāšanas 
veids tiek nomainīts ar garīgo. Bet šajā sāpīgajā procesā lauzt 
veco, es mēģinu paildzināt savu garīgo bērnību ar to, ka sa-
līdzinu sevi ar citiem, kuri ir piemērojušies izdzīvot. Skato-
ties uz viņiem, es domāju: „Nu re, cilvēki taču dzīvo, bet 
man visu laiku kaut kā pietrūkst un viss ir ne tā kā vajag”. 
Skatos, ka Dievs itkā atbild uz viņu lūgšanām, tieši tāpat 
svētī, piedod un dziedina. Un viņi nemaz tā nemeklē šķīstību 
un svētumu. Un ne sevišķi viņos var ievērot bijību Dievam. 
Brīnoties par manām mokām, viņi saka: „Ko tu mokies?! 
Dzīvo kā visi, piekrīti tam, ko saka kalpotāji, un tev nebūs 
problēmas. Jo tā taču uzskatīja un ticēja mūsu vecvectēvi, 
vecāki un tēvi. Vai tiešām tu domā, ka viņi kļūdījās? Tad nu 
iesim arī tālāk pa viņu iemīto taciņu, neuzdodot liekus jau-
tājumus, uz kuriem bieži ir grūti atrast saprātīgu atbildi”. 
Šādu vienaldzību un garīgo apmierinātību veicina mūsu baz-
nīcās esošā mācība par glābšanu, kuru nevar pazaudēt, kā 
arī reliģija, reliģija un reliģija, kas visur liek sevi manīt... 
Starp kristiešiem ar tādu mentalitāti, cilvēkam bez sistēmas, 
ir grūti izsisties cauri šai sistēmai, grūti vadošajiem brāļiem 
paskaidrot, ka ar tevi viss ir kārtībā un tu neesi herētiķis. No 
tā arī ceļas manas dvēseles kliedziens: „Ko gan iesākt?!..”. 

Patiesi, ko gan tādiem kristiešiem iesākt? Bet tādu, kuri 
sev un citiem uzdod tamlīdzīgus jautājumus, kā rāda dvēseļu 
aprūpes prakse, nav nemaz tik maz. Katrā gadījumā daudz 
vairāk, nekā daudzi domā. Un nav tik svarīgi, vai viņi ko 
238



saka skaļi vai klusu sēd savos krēslos sapulču vietās, uzska-
tot par labāku nevērt vaļā ne savas mutes, ne sirdis, lai tādā 
veidā izvairītos no liekām problēmām, jo vairāk tādēļ, ka 
savu domu skaļa izteikšana tik un tā neko neizmainīs. Viss 
turpinās virzīties kā iepriekš. 

Veco pilsētu drupās, kas ir saglabājušās līdz mūsu die-
nām, ar akmeņiem izliktajos ceļos var skaidri saskatīt vecas 
iebrauktas grambas, pa kurām gadsimtiem ilgi pārvietojušās 
arbas, cietajā akmenī aiz sevis atstādamas dziļas savu riteņu 
pēdas. Tādai arbai noteikti bija jāpieliek daudz pūļu, lai iz-
tikušai ārā no tādas iebrauktas sliedes, varētu mainīt savu 
virzienu. Ir daudz vieglāk virzīties iebrauktā virzienā. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī ar daudziem no mums. No-
žēlojot grēkus un atgriežoties pie Tā Kunga, kāds cilvēks 
mums norāda virzienu un, tēlaini izsakoties, līdzīgā veidā 
ieliek mūsu garīgās pēdas, noteiktā ticības mācības „sliedē”. 
Gadiem un gadu desmitiem ejot pa šo iestaigāto taku, mēs 
tik ļoti pie tās pierodam, ka pat neienāk prātā to pamest, pat 
kad redzam, ka jau ilgu laiku tā mūs neved pie vēlamā 
mērķa. Mūs biedē pat doma par to, ka varētu apšaubīt tik 
pierasto un tuvu kļuvušo mācību. Jo daudz vienkāršāk ir visu 
jauno un nesaprotamo pasludināt par herēzi un „svešu 
uguni”, un turpināt ripot pa „iebraukto sliedi”, neapgrūtinot 
sevi ar pārdomām, mokām un meklējumiem. 

Ticīgajiem, kuri izauguši ģimenēs ar noteiktu piederību 
kādai denominācijai, arī mēdz būt grūti tikt skaidrībā par 
to, ko uzņēmuši jau ar mātes pienu, pieņemot to par kris-
tīgās ticības neapšaubāmu pamatu. Ar gadiem, iegūstot 
garīgo pieredzi, viņus sāk nodarbināt jautājumi par to, ko 
kādreiz bija iemācījušies, taču bailes samīdīt viņiem pa-
sniegto patiesību, paralizē viņu gribu, atņemot vīrišķību 
kaut ko apšaubīt. 

Komunicējot ar tās vai citas konfesijas daudzgadīgiem 
sekotājiem, tieši tas visvairāk krīt acīs. Tiesa, daži no viņiem 
cenšas savu pierasto mācību novietot zem kaut kā jauna, kas 
viņiem ir licies progresīvs un avangardisks, tas ir – savu pie-
rasto apvienot ar to, kas viņiem vēl līdz galam nav sapro-
tams, pat nenojaušot, ka ar to, izsakoties Jēzus Kristus 

239



vārdiem, mēģina „jauno vīnu” ieliet „vecos maisos”, taču 
tas parasti slikti darbojas. 

Dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka, pirms Tas Kungs mūs 
mūsu meklējumos varēs atvest pie kā jauna, Viņam nākas 
daudz ko no vecā, par kura pareizumu mēs iepriekš nešau-
bījāmies, pilnībā iznīcināt. Un tikai pēc tam, aizvācot sa-
grauto, tajā vietā radīt to, kas tiešām ir patiesība. Šis process 
garīgi ir tik sāpīgs, ka mēs, to sajūtot, instinktīvi cenšamies 
no tā izvairīties, tādā veidā aizkavējot, ja tā var teikt, savu 
garīgo pārveidošanu, un tātad, arī savu personīgo garīgo at-
modu. Taču ir dvēseles, kuras ir gatavas uz visu, lai, uzzi-
nājušas Dieva gribu, to piepildītu, lai ko tas viņām maksātu, 
pat ja viņam vienam nākas celties pret kopējo viedokli, tas 
ir – „sākt peldēt pret straumi”. 

Tā, piemēram, viens svētīts Dieva vīrs, būdams lie-
lisks sludinātājs un mācītājs, ilgus gadus dvēselē cieta, ie-
vērojot, ka lielās baznīcas vadība, kurai viņš piederēja, 
uzņem nepareizu virzienu, acīmredzami manipulējot ar tās 
locekļiem. Vairākkārtēji mēģinājumi uz to norādīt, nedeva 
nekādus augļus, un mīļā miera labad viņš nolēma klusēt, 
neizsakot savas raizes un piezīmes. Taču atkal un atkal sa-
traucošas novirzes no Dieva Vārda, grēksūdzes noslēpuma 
pārkāpšana, vaiga uzlūkošana un elementāru kristīgās ēti-
kas noteikumu neievērošana, beigu beigās piespieda viņu 
izvēlēties galējus soļus. Atvadījies no draudzes un pateicis, 
ka Tas Kungs viņam norāda citu ceļu, viņš to pameta, neko 
gari nepaskaidrojot. 

Notikušais parastos draudzes locekļus iedzina īstā šokā. 
Cilvēki nevarēja saprast, kas gan varēja būt par iemeslu 
tādam lēmumam. Viņš, nevēlēdamies uzskaitīt vadošo kal-
potāju nepareizās darbības un netikumus, nevienam neko 
nestāstīja, un galarezultātā tika pasludināts par Dieva darba 
postītāju, atkritēju un citādi domājošo. Ak, par ko gan viņu 
tik toreiz neapvainoja! Draudzes vadības un daudzu ticīgo 
acīs viņš bija nodevējs un dumpinieks, un brāļu vienotības 
grāvējs, un šķeltnieks, un gājējs nepareizā virzienā. Taču, 
neskatoties uz visu šo gānīšanos, viņš turpināja klusēt, darot 
ne tik pamanāmu darbu, bet tādu, kas nes svētību daudzām 
240



dvēselēm. Tad viņa iepriekšējā vadība atsūtīja pie viņa sūt-
ņus, cerot „nomaldījušos avi” atvest atpakaļ ganāmajā pulkā. 
Satiekoties ar viņu, tie nežēloja epitetus, visādi uzlielot 
„Dieva darbu”, kuru viņi dara, un aicinot atkal viņiem pie-
vienoties. Taču kalpotājs palika nepielūdzams. Nosaucot 
viņu par stūrgalvi un muļķi, sūtņi viņu beidzot atstāja mierā. 

Saprotams, tas viss nepalika bez sekām. Garīgās mokas 
un ciešanas, ko izraisīja nesapratne, nicinājums un daudz-
kārtīgi nepelnīti apvainojumi, nosudraboja galvu un ievilka 
dziļas grumbas šī cilvēka sejā, cilvēka, – kurš uzdrīkstējās 
protestēt pret kopējo viedokli. Dažu gadu laikā viņš ievēro-
jami izmainījās savā izskatā un priekšlaicīgi novecoja, bet 
palika stiprs garā, smeļoties spēku, uzmundrinājumu un mie-
rinājumu personīgā satiksmē ar To Kungu. 

Pagāja gadi, līdz Dievs sāka atklāt lietas, kas notika šajā 
baznīcā, un tad daudzi sekoja pirmā „citādi domājošā” pa-
raugam, kuram nejaušās tikšanās reizēs teica: „Tikai tagad 
mēs sapratām tavas aiziešanas patieso iemeslu! Piedod 
mums, brāli, ka savā laikā, netikuši skaidrībā, spriedām par 
tevi nepareizi. Brīnāmies par to, ka tu varēji, tik ilgi klusējot, 
izturēt zaimus un apvainojumus, kas bija pār tevi nākuši!”. 

Peldēt pret straumi, domāt atšķirīgi no citiem, lietot 
līdz šim neizmantotas sludināšanas un Evaņģēlija izplatī-
šanas metodes, ne vienmēr nozīmē maldīties, un tam par 
apstiprinājum ir vēl kāds stāsts. Pazīstamam evaņģēlistam 
savā laikā bija jāpieņem grūts lēmums, – pa kādu ceļu tur-
pināt iet tālāk. Pirmais veda pretī slavai un atzinībai savas 
denominācijas ietvaros, kur viņu ļoti mīlēja un cienīja, bet 
otrs bija aiz nometnes robežām, kur atradās viņa līdzšinējie 
līdzgaitnieki un draugi. Palikt kopā ar viņiem – nozīmēja 
arī turpmāk samierināties ar noturamo dievkalpojumu for-
mālismu un paviršību, kam viņa dvēsele ar katru dienu vai-
rāk pretojās, bet aiziet – nozīmēja pazaudēt gadiem ilgi 
nopelnīto atzinību un cieņu. 

Pēc ilgām šaubām viņš izvēlējās otro ceļu. Vēstulē, kas 
šajā laikā tika rakstīta viņa labam draugam, viņš šo dilemmu 
raksturoja tā: „Es iepazinu pagodinājumus, kas nāca no baz-
nīcas. Es saņēmu uzaicinājumu piedalīties trijos dažādos 

241



kongresos un konferencēs. Man piedāvāja arī vadīt divus in-
teresantus seminārus. Bet ceļš, uz kura es esmu lēmis tagad 
spert soli, ir krusta ceļš, izolācija, kauns un negods. Es pil-
nībā apzinos, ka izdarot šo soli, zaudēšu praktiski visus drau-
gus, taču tas mani nemaz neapstādina. Man nav ne mazāko 
šaubu par to, ka tas, kas ielikts man sirdī, ir Dieva darbs. 
Zinu arī, ka no šī brīža, ne no viena nesaņemšu finansiālu 
atbalstu un kādu citu palīdzību, taču paļaujos uz Tā Kunga 
roku, kas mani vada”. 

Kad baznīcas vadība un brāļu padome noraidīja viņa 
projektu ilgstošai evaņģelizācijai attālākajos valsts nostūros, 
brīdinot, ka nekādā veidā viņam nepalīdzēs un neatbalstīs, 
viņš tik un tā turpināja iesākto darbu, kas tika darīts acīmre-
dzamā Svētā Gara spēkā. Jaunais kalpotājs neieredzēja for-
mālismu un uzskatīja aicinājumu nākt pie altāra, lai saņemtu 
piedošanu un glābšanu, ko plaši izmanto daudzās baznīcās, 
par virspusēju un neefektīvu, tāpēc, ka šādā veidā netiek 
sniegta pietiekoša uzmanība nopietnai, patiesai grēksūdzei 
un grēka atmaskošanai. 

Atradās cilvēki, kuri apvainoja viņu tieksmē ienest de-
nominācijā šķelšanos. Šie ticīgie, viņa karstajā mīlestībā uz 
Dievu un uz pazušanai lemtajām dvēselēm, redzēja vien no-
sodāmu slavaskāri, vēlēšanos veidot savu baznīcu un kļūt 
slavenam. Daudzi no viņiem nostājās pret viņu, arī daži paši 
tuvākie draugi, kuri viņu pameta. Tādā veidā viņam vienatnē 
nācās iziet ārpus visām reliģiozajām aprindām un kristīga-
jām denominācijām. Vārdos ir grūti izteikt atstumtības 
mokas, ko viņš izcieta, taču pateicoties tam, viņam laimējās 
piedzīvot pārsteidzoši tuvu sadraudzību ar savu Glābēju, 
Kuram visas savas neilgās dzīves laikā arī bija jācieš no ne-
izpratnes un ļaunuma. Pagāja neilgs laiks, un Tas Kungs 
Savu uzticamo kalpu bagātīgi svētīja ar lielu daudzumu 
jaunatgriezto, tajā pat laikā, kad viņu atraidījusī „pareizā” 
baznīca, garīgi pamazām izmira. 

Šāda veida piemēri ir sastopami diezgan bieži. Vārdi, 
kas mums atstāti vēstulē Ebrejiem 10:32: „Bet atcerieties ie-
priekšējās dienas, kurās jūs, gaismu saņēmuši, esat izcietuši 
smagu ciešanu cīņu” skan unisonā ar to, ko reiz teica Kungs 
242



Jēzus: „Vai jums, kad visi ļaudis jums teic glaimus! To pašu 
viņu tēvi darījuši viltus praviešiem” (Lk. 6:26). Cik gan kris-
tiešu, kuri ciešot nopūšas, sapņojot par dienu, kad viņu pre-
tinieki apklusīs vai tiks apkaunoti, lai varētu izbeigt ilgstošo 
konfliktu, nenojaušot par to, ka Dievs speciāli viņu dzīvēs 
to ir pieļāvis, lai viņi pastāvīgi būtu garīgajā tonusā! Jo kri-
tiska attieksme ir līdzīga mēslojumam, kurā Tā Kunga stā-
dījumi ātri aug un kļūst spēcīgi. 

Svētajos Rakstos ir tādi vārdi: „Tāpēc arī Jēzus, lai ar 
Savām Asinīm tautu darītu svētu, ir cietis ārpus vārtiem. 
Tāpēc iziesim pie Viņa ārpus nometnes, Viņa negodu nes-
dami!” (Ebr. 13:12-13). Dzīve un kristietības vēsture rāda, 
ka uzticamie un patiesie Tā Kunga sūtītie, izpildot viņiem 
pavēlēto, tāpat kā reiz Jēzus, nereti atrodas ārpus Dieva tau-
tas nometnes, būdami neieredzēti un izraidīti no sinagogām, 
tautas sapulcēm un pat no pašu mājām. Pie tiem piederēja 
īstenie Vecās Derības laika pravieši, apustuļi un Jēzus mā-
cekļi, kā arī aizgājušo gadsimtu dedzīgie kristieši, kuru vārdi 
ir nonākuši līdz mūsu dienām un kuri bieži vadīja savas gai-
tas būdami vientuļi. Par tādiem Dieva Vārds saka: „Viņi, 
kuru pasaule nebija cienīga, maldījās pa tuksnešiem un kal-
niem, un alām, un zemes aizām” (Ebr. 11:38). 

Starp citu, mēs – visi kristieši, neatkarīgi no konfesijas, 
arī peldam pret pasaules straumi, kas ar spēcīgu plūdumu 
pakampj un aiznes cilvēci bojāejas bezdibenī. Tiesa, tikai 
tad, ja garīgi nedzīvojam dubultu dzīvi, pa daļai pasaulīgu, 
pa daļai kristīgu dzīvi, kas mūsdienās, diemžēl, ir izplatīta 
parādība. Jo ar vajāšanu izbeigšanos kristietība arvien vairāk 
sāka zaudēt savu dedzību uz Dievu un šķīstību, pārvēršoties 
par kaut ko sašķeltu un neskaidru. 

Bijušās Austrumvācijas kristiešu līderis bīskaps Dibe-
lius savā laikā izteica nožēlu par Austrumu Berlīnes kristie-
tības tendenci uz formālismu, kur Dieva bērni, saņemot ilgi 
gaidīto brīvību savas reliģijas paušanai, sāka tīksmināties 
par mieru, kā rezultātā pārvērtās par nomināliem kristiešiem. 
Tāds stāvoklis labi ir pazīstams arī bijušās Padomju Savie-
nības ticīgajiem, no kuriem daudzi tagad ar skumjām nopū-
šas, atceroties to, kā vajāšanas viņiem palīdzēja saglabāt 

243



dzīvu ticību un degšanu pirmajā mīlestībā uz To Kungu. Pro-
tams, tas nebūt nenozīmē, ka mums ir jāvēlas bēdas, izsaucot 
tās mākslīgi, taču fakts paliek fakts: grūti laiki kristiešiem 
nāk par labu, mudinot viņus vairāk meklēt To Kungu un dzī-
vot Viņam tīru un svētu dzīvi. 

Hadsons Teilors, būdams pārliecināts par to pašu patie-
sību, sacīja: „Tieši ar vajāšanu izbeigšanos ir sācies baznīcas 
noriets. Vajāšanu izbeigšanās un pasaulīgā labklājība baznī-
cai atnesa garīgu nāvi. Tas, ka nav vairs reālu likstu un dziļu 
ciešanu Kristus dēļ, noved pie kristīgās baznīcas vājināšanās 
un pakāpeniskas pasaules ieplūšanas tajā”. Un tas patiešām 
tā ir. Mūsdienās pats nopietnākais pārbaudījums uzticībai 
Tam Kungam un Dieva Vārdam ir tieši kārdinājums, kas nāk 
no pasaules un pasaulīgā. Cik ticīgo, nepastāvot, „aizpel-
dēja” pa materiālisma straumi! Cik ir to, kuri pastumjot malā 
Dievu, izbrīvēja sirdī vietu citiem dieviem, kurus sev izvē-
lējās, vadoties no vēlmēm, aizraušanās un iegribām, no 
visas sirds tiem kalpojot. Pie šādiem aizrautību un pielūg-
smes objektiem var piederēt bizness, vaļasprieki, neval-
dāma iegādāšanās kāre, ceļošana pa pasauli, interesanta 
atvaļinājumu pavadīšana, aizraujošas programmas, izklai-
dējoši baznīcas pasākumi un citas, zem „Dieva darba” mas-
kētas aktivitātes, kuras, visdrīzāk, cilvēkus attālina no Tā 
Kunga, nevis Viņam tuvina. 

Pasaules straume – tā ir morālā trūdēšana, jebkāds 
Dieva bijāšanas trūkums, orientieru zaudēšana tajā kas ir un 
kas nav grēks, zaļi nodzīvota dzīve miesas kārībās, visādās 
izklaidēs un baudās, sava laika aizpildīšana ar televizoru, 
datoru, vaļaspriekiem un dažāda veida garīgu tukšumu. Iz-
analizējot savu laika pavadīšanu, vai mums nav jāatzīst, ka 
arī esam šīs duļķainās straumes sagrābti un nesamies tajā 
kopā ar neticīgajiem, neizrādot nekādu pretestību. 

Daudzi ticīgie, to saprotot, apjukuši plāta rokas un saka: 
„Ko lai iesāk?! Mēs taču šajā pasaulē dzīvojam, tādēļ neva-
ram no tās pilnībā norobežoties. Vajag kaut kā piemēroties”. 
Par nožēlu, tā spriežot, mēs pilnībā aizmirstam par aizgājušo 
laiku patiesajiem Dieva bērniem, kuru uzticamības un uzti-
cības piemēri ir mums atstāti Svēto Rakstu lappusēs. 
244



Atcerēsimies kaut vai Sadrahu, Mesahu un Abed-Nego 
no pravieša Daniēla grāmatas trešās nodaļas, kuriem pēc Bā-
beles ķēniņa Nebukadnēcara pavēles, kopā ar visiem citiem, 
bija jākrīt pie zemes, lai pielūgtu zelta tēlu. Viņi taču tajā 
laikā arī dzīvoja sev svešā pasaulē – pagāniskā valstī, kas 
bija pilna ar elkiem. Pie kam nevis vienkārši brīvi dzīvoja, 
bet bija gūstniecībā, būdami atrauti no savas zemes, mājām 
un ģimenes. Tāpat kā mēs tagad, viņi stāvēja izvēles priekšā: 
pieņemt šīs sistēmas tradīcijas un normas, kurā tagad atra-
dās, vai dzīvot saskaņā ar tēvu ticību. Atšķirība starp viņiem 
un mums ir vien tajā, ka par ticības apliecināšanu Dievam 
tagad mums nekas nedraud, bet viņiem tajā laikā uzticības 
saglabāšana Dievam nozīmēja nāvi. Ir vietā piebilst, ka šie 
trīs jaunekļi nebija vienīgie jūdu pārceļotāji jaunajā dzīves 
vietā, jo daudzus no viņu tautiešiem ķēniņš Nebukadnēcars 
aizsūtīja uz Bābeli. Taču, no visa šī lielā pulka, tikai viņi uz-
drošinājās „peldēt pret straumi”, kategoriski atsakoties pildīt 
izdoto pavēli. 

Sadraha, Mesaha un Abed-Nego pārbaudījums bija tajā, 
vai viņi pakļausies apstākļu spiedienam, masu uzvedībai un 
iekšējām bailēm par sevi, kas galarezultātā novedīs pie at-
teikšanās no Tā Kunga. Spiediens vienmēr ir bijis lielisks 
sātana ierocis un viņš pastāvīgi to pielieto arī mūsu dienās 
ar mērķi, lai piespiestu Dieva bērnus nodot savu Dievu. 
Reāli draudošas briesmas vienmēr izsauc bailes, un tātad, 
arī mēģinājumu no tām izvairīties. Savā cīņā velns labprāt 
izmanto psiholoģiskā spiediena metodi, lai sagrautu cilvēka 
ticību. Tas ir masu apziņas spiediens ar savu galveno prin-
cipu – nekādā gadījumā neatšķirties no visiem pārējiem! 

Šis sātana manevrs kristiešu vidū darbojas vienmēr, ne-
atkarīgi no tā, vai tas attiecas uz brieduma gados esošiem, 
vai jaunatni, kas tikko sāk iepazīt dzīvi. „Kā tas izskatīsies 
citu acīs, ko par mani padomās un ko teiks?!” – lūk tas, kas 
mūs visbiežāk uztrauc, ja vajag izdarīt kaut ko tādu, ko citi 
varētu novērtēt kā kaut ko neparastu un dīvainu (piemēram, 
pateicības lūgšana pirms maltītes neticīgo klātbūtnē). 

Pie citiem nozīmīgiem faktoriem, kas liek mums „peldēt 
kopējā straumē”, var pieskaitīt: apkārtējo apstākļu spiedienu, 

245



argumentus, kas pārliecina rīkoties tā kā visi, kā arī sevišķi 
cienījamu un augsta ranga personu klātbūtne, ar kuriem kon-
frontācija mums nav vēlama. 

Sadrahs, Mesahs un Abed-Nego visos gadsimtos ir kļu-
vuši par satriecošu nesavtīgas mīlestības, uzticības un uzti-
camības piemēru Dievam, kas bija pamatots pilnīgā uzticībā 
Viņam, bet vai to pašu var teikt par mums, mūsdienu Kristus 
sekotājiem? Vai mums mūsu ticība un uzticība Tam Kungam 
ir kaut kas tāds, ko liekam augstāk par cilvēku viedokli un 
viņu attieksmi pret mums, vai mēs pārstāvam kristiešus tikai 
tad, kad esam kristiešu vidē? 

Šajā sakarā kāds, iespējams, teiks, ka šādi Bībeles pie-
mēri nevar atspoguļot mūsdienu patieso realitāti. Gadsimti, 
kas kopš tā laiki ir aizritējuši, ir ienesuši savas korekcijas, 
un Dievs no mums neprasa šāda veida apliecinājumus mūsu 
uzticamībai Viņam. Kļūdāties. Arī mūsu dienās Viņš var jūs 
nolikt, kā ķēniņu Belsacaru, uz Saviem svaru kausiem, lai 
nosvērtu tavu un manu mīlestību, ticību un uzticību Viņam. 
Šo apgalvojumu gribās apstiprināt ar skumju piemēru no 
personīgās dzīves. 

16 gadu vecumā, kad es dzīvoju Vladivostokā un bei-
dzu devīto klasi, mūs, skolniekus, reiz aizveda uz centrālo 
pilsētas laukumu, kur bija jānotiek mītiņam, kas veltīts ka-
reivjiem, kuri gājuši bojā pagājušajos karos. Šajā svinīgajā 
pasākumā bija sanākuši tūkstošiem cilvēku. Kad visu ora-
toru uzstāšanās bija beigusies, tribīnē izskanēja aicinājums 
godināt mirušo piemiņu ar klusuma brīdi, lokot ceļus. Viss 
šis tūkstošiem lielais pūlis, kas piepildīja milzīgo laukumu, 
tūdaļ, paklausot pavēlei, nokrita ceļos, un tikai es, nezinot 
ko darīt, turpināju stāvēt, kā svece. Domās skanēja vārdi: 
„Tev būs Dievu, savu Kungu, pielūgt un Viņam vien kal-
pot” (Mat. 4:10). 

Apmulsusi un skatoties apkārt, es redzēju, ka daudzi 
acu pāri bija pievērsti man. Vienos bija dusmas un sašutums, 
citos – nosodījums, trešajos – izbrīns un sajūsma. Man bla-
kus stāvošie klases biedri mani raustīja aiz mēteļa malas un 
pieklusināti čukstēja: „Tu ko, prātā esi sajukusi?! Tas taču ir 
izaicinājums visiem un visam! Nu meties tak ceļos, beidzot!”. 
246



(praktiski visi klasē zināja, ka es esmu ticīga, un pret to 
attiecās dažādi, pret mani izjūtot veselu gammu dažādu 
sajūtu – no neieredzēšanas līdz sajūsmai). 

Sekundes likās kā mūžība. Vai es grēkošu, tagad meto-
ties ceļos par godu mirušajiem?! Kā uz to skatīsies Tas 
Kungs?! Kas notiks, ja šo tūkstošu vidū, es tā arī palikšu 
viena stāvot?!.”. Sirdi pārņēma paniskas bailes: „Viņi domā, 
ka es esmu nenormāla! Pēc šitā, skolā mani ticības dēļ neie-
redzēs vēl vairāk! Nē, es neizturēšu jaunu niknuma vilni!..”. 
Tā es padevos. Un, kaut arī nenometos ceļos kā visi, tomēr 
es notupos uz pirkstgaliem, lai nebūtu augstāk par daudz-
skaitlīgo pūli. Tajā pat brīdī atmiņā uzpeldēja Bībeles stāsts 
par Sadrahu, Mesahu un Abed-Nego, kas iegrieza man sirdī 
kā nazis. 

Viena no mūsu skolotājām, būdama blakus un pamanī-
jusi, ka es tomēr nenolaidos uz ceļiem, bet tikai pietupos, 
kad visi piecēlās, sāka mani bārt un kaunināt. Stāvot viņas 
priekšā es nedzirdēju par ko viņa runā, jo neizturamas dvē-
seles sāpes un kauns Dieva priekšā noslāpēja viņas ļaunos 
vārdus. „Es nodevu Jēzu! – skanēja deniņos, – Es Viņu pie-
krāpu, nobijusies no cilvēkiem! Viņa acīs es tagad izskatos 
kā Pēteris, kurš no Viņa atteicās! Nē, sliktāk par Pēteri, jo 
man taču nekas nedraudēja!.. Ko es izdarīju?! Kungs, ko es 
izdarīju!..”. Es ienīdu sevi un man bija kauns par savu no-
devību, gribēju tikai vienu, – lai šis brīdis atkārtotos, un es 
varētu rīkoties citādāk. Bet, kā saka, „pēc kautiņa kulakus 
nevicina”. 

Atgriezusies mājās, es visu nakti noraudāju, neieredzot 
sevi par izrādīto vājumu un bailēm. Tagad nekas cits neat-
lika, kā lūgt To Kungu, atbrīvot mani no bailēm cilvēku 
priekšā, lai ko tas man maksātu. Bija nepieciešami vairāki 
mēneši, pirms šīs sāpes norima un pārstāja mani mocīt. 
Kopš tā laika, katru reizi, kad lasu par trim jūdu jaunekļiem, 
gataviem uz nāvi, lai nezemotos zelta tēla priekšā, domās 
nāk tā aina: milzīgs laukums, pilns cilvēku, kuri ir nometu-
šies ceļos, un mana mazā bērna figūriņa, kā izaicinājums, 
stāvoša viņu vidū. Taču, atšķirībā no šiem bibliskajiem va-
roņiem, man atliek vien aiz kaunu nopūsties. Tajā reizē man 

247



nepietika vīrišķības „peldēt pret straumi”, taču mācības 
stundu, ko toreiz man pasniedza Tas Kungs, es cenšos ne-
aizmirst jau četrdesmit gadus. 

Laiku pa laikam, dvēseļu aprūpes sarunās nākas dzirdēt 
aptuveni šo: „Ziniet, man nācās pamest savu sludinātāja kal-
pošanu mūsu baznīcā, jo mūsu mācītājam vai kādam no 
brāļu padomes nepatika kā un par ko es runāju. Tādos gadī-
jumos viņi pēc dievkalpojuma pienāca pie manis un izteica 
savu neapmierinātību par manu pārmērīgo tiešumu, skarot 
tēmas, kuras, pēc viņu domām, labāk būtu neaiztikt, vai vēl 
par kaut ko, kas viņus tā vai citādi neapmierināja. Tas man 
katru reizi darīja sāpes, jo es vienmēr lūdzu To Kungu, lai 
Viņš liek manā sirdī to, kas Viņam labi patīk. Redzot kā es 
mokos, mani tuvākie draugi un radinieki ieteica, mana per-
sonīgā miera labad, iepriekš ar brāļiem izrunāt manu spre-
diķu tēmas, bet vai tā nav izpatikšana cilvēkiem? Beigu 
beigās es vispār pārstāju sludināt. Kādēļ tapt par kārdinā-
jumu citiem un brāļu vienotības pārkāpēju! Jo viņiem rodas 
iespaids, ka es „peldu pret straumi”. Nē, tad jau labāk paiet 
maliņā un nebūt nevienam par klupšanas akmeni. Jo es, tāpat 
kā daudzi, varu vienkārši pasēdēt mierīgi savā krēslā”. 

Nu ko, pirmajā acu uzmetienā saprātīga izeja no stā-
vokļa, kas radies. Bet tikai pirmajā acu uzmetienā. Vai no-
nākot līdzīgā situācijā nebūtu pareizāk uzdot sev jautājumu: 
„Kas notiktu, ja Dieva bērni vienmēr tā rīkotos? Vai Tas 
Kungs varētu īstenot to, kas ir Viņa plānā, ja visi uzskatītu 
par labāku pastāvēt maliņā?”. 

Dzīve rāda, ka starp cilvēkiem ir tādi, kuri ir dzimuši 
diplomāti, spēj rūpīgi apiet visus asos stūrus, bet ir arī tādi, 
kuri, kā saka, „tīšu prātu skrien postā”. Dieva bērnam, kuru 
vada „gudrība, kas nāk no augšienes”, ir jāmāk sevī apvienot 
gan vienu, gan otru. Protams, mēdz būt brīži, kad labāk ir pa-
klusēt un piekāpties, bet ir arī tādas situācijas, kad, aizmirstot 
visu cilvēcīgo piesardzību, ir jāpasaka kaut ko tieši, sevišķi 
ja runa ir par uzticīgu un stingru Dieva Vārda ievērošanu. 

Vecajā un Jaunajā Derībā ir šādu uzticamu Tā Kunga 
kalpu līdzīgas rīcības piemēri. Tā 1. Ķēniņu grāmatas 22.no-
daļā ir stāsts par pravieti Mihu, kuram Israēlas ķēniņa sūtņi 
248



arī ieteica ķēniņa priekšā runāt to, par ko pirms viņa gandrīz 
četrsimt citu praviešu bija vēstījuši, pareģojot spīdošu uz-
varu cīņā par Gileādas Ramotu. „Redzi, visi praviešu vārdi 
sludina vienā mutē ķēniņam veiksmi; lai tavs vārds būtu tāds 
pats kā viņu vārds: sludini labu!”, uz ko viņš atbildēja: „Tik 
tiešām, ka Tas Kungs ir dzīvs, tikai to, ko Tas Kungs ar mani 
runās, es runāšu viņam!” (1.Ķēn. 22:13-14). 

Pievērsiet, draugi, uzmanību! Simtiem praviešu kā 
viens pravietoja vienu un to pašu! Vai gan tādā gadījumā var 
apšaubīt teiktā pareizumu? Liekās, pats gudrākais – to uz-
tvert un pievienoties kopējam balsu korim, vispirms rūpē-
joties par vienotību un savu labklājību, ko Miha, starp citu, 
arī sākumā mēģināja darīt. Taču, kā lasām tālāk, viss notika 
pilnīgi citādāk. Viņa mirkļa vājība nespēja atcelt Dieva 
plānu. Zem israēliešu ķēniņa spiediena, par spīti visiem pā-
rējiem, kuri pareģoja uzvaras svētību, Miha tomēr atklāja 
viņam rūgto patiesību ar šādiem vārdiem: „Un redzi, Tas 
Kungs ielika melu garu visu tavu praviešu mutē. Un Tas 
Kungs par tevi ir runājis ļaunu” (1.Ķēn. 22:23). 

Visdrīzāk, Miha labi zināja, ko viņam maksās šāds pa-
ziņojums (kas arī tā notika), bet tas nevarēja viņu atturēt no 
Dieva gribas izpildīšanas. Ne pakļaušanās vairākuma balsij, 
ne ķēniņa gribai, bet paklausība Tam Kungam, viņam bija 
pirmajā vietā. Bet vai mums tas tā ir?.. Bailēs no cilvēku 
viedokļa un vēlmē negraut vienotību un nebojāt sev reputā-
ciju citu acīs, mēs esam gatavi klusēt vai pat iet uz kompro-
misu ar savu sirdsapziņu, lai tikai nebūtu nepatikšanas par 
savu „citādo domāšanu”. Un tad mēs nedomājam par to, ka 
vienprātība, kas sasniegta ar liekulību, vaiga uzlūkošanu, 
psiholoģisku spiedienu uz citiem, un ļaunā noklusēšanu, 
diez vai ir Dievam kas patīkams un patiess. 

Galatiešu vēstules otrajā nodaļā ir aprakstīts gadījums, 
kad apustulis Pāvils rīkojās neuzlūkojot cilvēka vaigu, at-
maskojot Pēteri liekulībā. Lieta tāda, ka tad, kad Pēteris 
pirmo reizi bija Antiohijā, izmantojot kristīgo brīvību, tur 
ēda kopā ar pagāniem, kaut, saskaņā ar jūdu tradīciju, viņš 
to nedrīkstēja darīt. Bet kad vēlāk no turienes uz Jeruzālemi 
ieradās grupa jūdu kristiešu, kuri vēl joprojām turējās pie 

249



likuma ievērošanas, Pēteris uzvedās citādāk un pārstāja 
biedroties ar pagāniem, jo baidījās, ka atnākušie izvērtēs 
viņa uzvedību nepareizi. Tā darot, viņš praktiski noliedza 
vienu no lielākajām Evaņģēlija patiesībām, ka visi ticīgie ir 
viens vesels iekš Kristus un nacionālās atšķirības nevar ie-
tekmēt viņu sadraudzību. Ir vietā piebilst, ka apustuļa Pāvila 
skaidrais Pētera atmaskojums, izskatās, nekalpo kā vērtīga 
pamācība dažiem mūsdienu kristiešiem, kad lieta attiecas uz 
viņu nacionālo piederību. Sāp sirds, kad dažās imigrantu 
baznīcās redzi, par cik nozīmīgu garīgu prioritāti viņiem ir 
kļuvusi viņu nacionālā piederība, kurai Dieva acīs nav pil-
nīgi nekādas nozīmes. 

Teologs Findlijs, šī gadījuma sakarā, kas notika ar apus-
tuļiem, ir izteicies tā: „Atsakoties ēst ar neapgraizītajiem, 
Pēteris klusēdams apgalvo, ka viņi, kaut ir ieticējuši uz 
Kristu, priekš viņa joprojām ir palikuši „apgānījušies un ne-
šķīsti”, un, ka Mozus likuma rituālu izpilde piešķir lielāku 
svētumu nekā taisnošana ticībā. Šim sliktajam piemēram se-
koja daudzi citi, arī Pāvila augsti novērtētais Barnaba. Sa-
protot radušās situācijas nopietnību, apustulis Pāvils droši 
uzrādīja Pēterim neīstumu un liekulību, visu klātbūtnē pa-
sakot viņam acīs: „…ja tu, jūds būdams, dzīvo pēc pagānu 
un ne pēc jūdu paražām, kā tu gribi piespiest pagānus dzīvot 
pēc jūdu dzīves veida?” (Gal. 2:14). 

Pazīstamais Dieva Vārda skaidrotājs Viljams Makdo-
nalds savos „Jaunās Derības komentāros” raksta par šo in-
cidentu sekojošo: „Kā kristietis, Pēteris zināja, ka Dievs 
vairs neatzīst nacionālās atšķirības, tādēļ, dzīvoja kā pa-
gāns, ēda viņu ēdienu utt. Bet tagad, ar savu atteikšanos ēst 
kopā ar viņiem, parādīja ka jūdu likumu un tradīciju ievē-
rošana tomēr svētumam ir vajadzīga, tas nozīmē, ka ticīga-
jiem no pagānu vidus, ir jādzīvo kā jūdiem. Nav izslēgts, 
ka Pāvils šeit izmanto pat ironiju: vai tik Pētera uzvedība 
nenorāda uz viņa seno pārliecību par jūdu pārākumu un pa-
gānu nicināmo stāvokli? Pēterim to vajadzētu zināt īpaši 
labi, jo pirms pagāna Kornēlija atgriešanās pie Dieva, Dievs 
viņu personīgi mācīja nevienu nesaukt par nešķīstu vai ne-
tīru” (skat. Ap.d. 10 un 11:1-18). 
250



Kā redzam no šī Svēto Rakstu piemēra, patiesam Tā 
Kunga bērnam pirmajā vietā ir jābūt patiesībai. Ne radnie-
cīgas saites, ne draudzīgas attiecības, ne kādas garīgas au-
toritātes godāšana (vai tas būtu mācītājs, vai pazīstams 
kalpotājs vai vēl kāds) nedrīkst mums atņemt drosmi izteikt 
savu nepiekrišanu, ja tas attiecas uz Dieva Vārda pārkāp-
šanu. Bet vai patiesībā vienmēr mēs tā rīkojamies? Cik rei-
zes, kopā ar visiem, esam uzskatījuši par labāku klusēt, kaut 
lieliski apzinājāmies, ka baznīcā notiekošais ir pretrunā ar 
Bībeli! Bailes iemantot nepatikšanas, vai zaudēt vadības lab-
vēlību, liek piekrist nepareizi pieņemtiem lēmumiem, kaut 
sirds un sirdsapziņa tam pretojās. Cik daudz liekulības un 
vaiga uzlūkošanas šodien var vērot kristīgajās baznīcās tikai 
tādēļ, ka ticīgie baidās izteikt savu viedokli, lai nenonāktu 
to skaitā, kuri „peld pret straumi”! 

Protams, nepiekrītot kopējam viedoklim un uzrādot 
tuvākajam viņa vainas, tas ir jādara tā, lai mūsu vārdi tiktu 
pieņemti. Pirmām kārtām tas attiecas uz toni un garu, kādā 
mēs sarunājamies ar citiem, - un tieši: mierīgi, lēnprātīgi, 
draudzīgi un miermīlīgi. Ir svarīgi arī, lai mūsu sirdī nebūtu 
sašutums, aizvainojums, rūgtums, naidīgums un atriebība. 
Jo Dieva Vārds ne velti saka: „Saprātīgais savaldās savā 
runā, un saprātīgais ir cilvēks ar aukstu un apsvērīgu prātu” 
(Sal.pam. 17:27) un „Gudro vārdi, kurus mierā uzklausa, 
ir vairāk vērti nekā valdnieka brēkšana nelgu vidū” 
(Sal.māc. 9:17). Bet, ja vajadzīgajā brīdī mēs uz to neesam 
spējīgi, tad labāk vispār neko neteikt, jo pretējā gadījumā 
mūsu vārdi atnesīs kaitējumu, nevis labumu. 

Protams, nebūt ne vienmēr tie, kuri pretojas vairāku-
mam, ir mūsdienu kristietības „pozitīvie varoņi”. Mēdz būt 
tieši otrādi. Jo gandrīz vai katrā kristīgā baznīca un draudzē 
ir sastopami cilvēki, kuri sevi uzskata par cīnītājiem „par 
taisnību” un būt itkā „peldošiem pret straumi”. Pašiem esot 
bez savas kalpošanas, viņi ir izvēlējušies par savu aicinā-
jumu tiesāt un kritizēt citus kalpotājus, „atverot cilvēkiem 
acis” uz viņu grēkiem un netikumiem. Viņi ne tikai nekaunas 
tādā veidā celt neslavu saviem tuvākiem, bet pat lepojas ar 
to, ka var ko tādu darīt. Tie ir cilvēki ar dumpības noskaņu, 

251



kuros ir iemājojis Koraha, Dātana un Abirāma gars. Nespē-
dami neko veidot, viņi ir veiksmīgi tajā, lai grautu. 

Saskaroties ar šāda veida ticīgajiem, nesteidzieties pie-
krist tam, ko viņi saka, un ar viņiem apvienoties kopējā cīņā, 
bet labāk ielūkojieties viņu ikdienas dzīvē un rīcībā. Vai tā 
atbilst Svētajiem Rakstiem? Nepieņemiet uzreiz ticībā to, 
ko viņi jums stāsta par citiem, un neklausieties viņu ļaunajos 
apmelojumos, neprecizējot, vai tas patiešām tā ir. Ja kristietis 
pārāk uzsver savu īpatnību un atšķirību no citiem, savu uz-
skatu brīvību, drosmi spriedumos un nevēlēšanos rēķināties 
ar citu viedokli, tad tam būtu nevis jāpiesaista, bet jādara 
uzmanīgu. 

Šādu parādību var skaidrot tā, ka mums, pēdējo divu 
gadsimtu kristiešiem, ir pārāk daudz tiesību, un tādēļ mums 
ir tik grūti pazemoties. Demokrātiskās sistēmas, kurās mēs 
dzīvojam, ir iemācījušas mūs pastāvēt uz savu, apgalvot, 
pieprasīt, savākt, panākt, bet tikai ne pazemoties. Mēs zinām 
par vergiem, dzimtļaudīm un kalpiem tikai no mūsu valstu 
vēsturēm, tādēļ garīgi neesam spējīgi kļūt par vergiem un 
kalpiem. Mēs esam pārāk neatkarīgi un patstāvīgi, lai pie-
ļautu pār sevi kāda valdīšanu, tajā skaitā kādas garīgas au-
toritātes un pat Paša Tā Kunga. Mēs nevaram saprast 
pirmapustuļu laika kristiešus, viņu ticību, uzticību un paš -
uzupurēšanos, jo tad pilnībā ir sevi jāatdod Dievam, kur mēs 
tagad, vienkārši neredzam nepieciešamību. Tādēļ mūsu kris-
tīgā dzīve bieži norit pēc principa: „Šeit uz zemes visu pa-
ņemt, un tur Debesīs neko nezaudēt”, un tikai mūžība 
parādīs, vai ir iespējams to apvienot. 

Tādā veidā, ja jūsu draudzē ir cilvēki, kuri pastāvīgi sa-
ceļas, atrodot iemeslus vienmēr visur redzēt tikai nepilnības, 
pieņemiet viņus kā no Tā Kunga, un no viņu nepatīkamās 
klātbūtnes un uzvedības centieties izdabūt labumu sev. Lai 
paskaidrotu, izmantošu vienu senu stāstu, kas brīnišķīgi to 
ataino. Stāsta, ka kādā mazā piejūras pilsētiņā, kas plauka 
zivju industrijas dēļ, dzīvās zivis glabāja milzu cisternās un 
pārdeva īpašiem aģentiem. Viens no tirgotājiem daudzu 
gadu garumā bija līderis īpaši labu zivju piegādē, kas bija 
labākas par visām citām, kaut tās bija tādas pašas sugas un 
252



nozvejotas tajā pašā ūdenī. Tā visiem bija liela mīkla, kuru 
daudzi gribēja izdibināt. Taču tirgotāja noslēpums atklājās 
tikai pēc viņa nāves. 

Viņa meita uzgāja, ka, pie noķertajām zivīm, tēvs ie-
vietoja pāri īpaša veida kauslīgus samus un ievietoja tos 
cisternās ar sevišķu skaņas ierīci, kas uzturēja viņus uzbu-
dinājuma stāvoklī. Tajā laikā, kad citu zvejnieku cisternās 
zivis slinki kustējās, speciāli aprīkotajā cisternā tām vaja-
dzēja nepārtraukti pārvietoties, jo ar skaņu uzbudinātie 
sami tām uzbruka un lika aizstāvēties. Tieši tas noveda pie 
tā, ka zivis, kuru vidē bija tādi sami, palika veselas, stipras 
un labi saglabājās. 

Dārgie draugi! Varbūt arī jūsu dzīvē ir šāda veida 
„kauslīgs sams”, kurš ir jūsu miera traucētājs. Nav izslēgts, 
ka viņa esība jums liekās kā bezjēdzīgs pārpratums. Iespē-
jams pat domājat, ka padzenot viņu no savas vides, jūs iz-
pildīsiet Dieva gribu. Šādi „sami” var būt ne tikai cilvēks 
jūsu mājās, darbā vai baznīcā, bet arī „sīkumi”, kas jūs sa-
rūgtina un traucē īstenot kādus plānus, kā arī apstākļi un si-
tuācijas, kas ir pārbaudījums prātam un nerviem. Atcerieties, 
ka atkarībā no tā, kā jūs viņus pieņemsiet, viņi jūs padara 
vai nu dzēlīgus un ciniskus, vai māca izmantot viņu kaiti-
nošo darbību tam, lai kļūtu par garīgi pieaugušiem un pastā-
vēt spējīgiem kristiešiem. Pieņemiet „kauslīgo samu”, jo 
būtībā viņš ir jūsu labdaris, kas ved uz aktīvu garīgu dzīvi, 
lūgšanām, mīlestību, piedošanu un pacietību, tas ir, tieši pie 
tām labajām īpašībām, kas ir neatņemami kristīgās dzīves 
elementi.

253



12. Nodaļa 
 

Paaudžu konflikts 
 

Laiku pa laikam Dvēseļu aprūpes sarunās nākas dzir-
dēt ko tamlīdzīgu: „Kā es esmu nomocījies ar to, ka neska-
toties uz savu mīlestību pret dēlu, pastāvīgi izjūtu pret viņu 
neapmierinātību un sašutumu. Mani viņā kaitina un izved 
no pacietības itin viss: gan uzvedība ģimenē, gan viņa do-
māšanas veids, un tas, kā viņš ar mani sarunājas, un ģērb -
šanās maniere, un attiecības ar draugiem, un pat tas, kā 
viņš ēd. Kamēr bija mazs puisītis, mums nebija nekādu 
problēmu. Viņš bija maigs, atklāts un uzticējās. Visu man 
izstāstīja. Bet kad pieauga – stipri izmainījās. Kļuva neat-
saucīgs un noslēgts. Man liekas, ka es jaunībā nebiju tik 
augstprātīgs un izaicinošs kā viņš, nerunājot jau par paklau-
sību un cieņu pret vecākiem. Dēls uzvedās tā, itkā viņš būtu 
ģimenes galva nevis es. Reizēm man vienkārši gribās viņu 
izsviest no mājas. Lai dzīvo kā grib, ja pastāvīgi pretendē 
uz neatkarību un patstāvību. Bet nesen es pamanīju, ka 
augot ticīgā ģimenē, viņš ir sācis paslepus uzsmēķēt! Ja tas 
tā turpināsies, tad nav arī tālu līdz narkotikām, ko es, pro-
tams, necietīšu! Visu laiku domāju, vai patiesi mūsu laikos 
visa jaunatne ir tāda?!..”. 

Kādā citā gadījumā jauna meitene raudot žēlojās: „Es 
esmu jau nogurusi no manas mātes pastāvīgās neapmierinā-
tības. Viņai nekad neko neizdarīsi pa prātam. Te viņa pie-
prasa, lai es aizšuju šķēlumu svārkos un vairs nenēsāju garās 
bikses. Te viņu sadusmo tas, ka es uzlakoju nagus. Te viņa 
saka, ka es viņu negodāju un tādā veidā pastāvīgi uztraucu. 
Te viņai nepatīk mani draugi un draudzenes. Te piepeši viņai 
liekās, ka es viņai meloju. Viņa man neuzticas nevienā lietā 
un pastāvīgi mani uzmana, pārbaudot, ar ko es nodarbojos. 
Kā man tas viss jau ir apnicis! Man par visu viņai ir jāat-
skaitās! Viss aiziet tik tālu, ka bēdz kaut prom no mājām! 
Par to vien sapņoju, kā, paliekot pilngadīgai, pie pirmās iz-
devības apprecēšos un tādā veidā tikšu brīva no visām viņas 
pretenzijām!”. 
254



Nu ko, „Vecāku un bērnu” problēmā nav nekā jauna. 
Tā ir eksistējusi visos laikos, jau no pasaules radīšanas. Vis-
pār, pat agrāk, jo pirmā sacelšanās (tas ir tāda uzvedība vai 
darbības veids, kas ved uz dumpi un stihisku sacelšanos) no-
tika vēl pirms tika radīts cilvēks. To Debesīs īstenoja svaidīts 
sargātājs ķerubs, kurš vēlējās ieņemt Dieva vietu, tādēļ tika 
nogāzts pie zemes un kļuva par dvēseļu pazudinātāju, tas ir – 
velnu. Nākamā sacelšanās, bet tagad jau no pirmā cilvēka 
Ādama un viņa sievas Ievas puses, ienesa šķelšanos starp 
Radītāju un radību. Šo stafeti pārņēma viņu dēls Kains, bet 
tad viens no Noa pēctečiem – Hams, kurš to nodeva tālāk. 

Bez šiem piemēriem, Bībelē var atrast daudz apstipri-
nājumu tam, ka arī vēlākos laikos bija nesaskaņas starp jau-
niem un vecākiem cilvēkiem. Piemēram, Ījaba grāmatā, kura 
skaitās par vienu no senākajiem vēstījumiem Bībelē, jaunais 
Ēlihus, vēršoties pie cietēja Ījaba, saka: „Un tad atbildēja 
Ēlihus, Barahēla dēls, no Būzas, un sacīja: „Es esmu gados 
jauns, bet jūs esat sirmgalvji, tāpēc es sevī sadugu un baidī-
jos jums izteikt savas atziņas. Es domāju: lai runā lielie 
mūža gadi, – jo tie, kam ir liels vecums, ir gudrības zinātāji! 
Bet īstenībā tas ir tikai gars cilvēkā, tā ir tikai Visuvarenā 
elpa, kas viņiem piešķir atziņas un ieskatus. Ne vienmēr tie, 
kam daudz gadu, ir apveltīti ar gudrību, ne jau vecie vien 
zina, kas ir tiesa un taisnība. Tādēļ es nospriedu: veltījiet 
man uzmanību, jo arī es gribu ar jums dalīties savās zināša-
nās” (Īj. 32:6-10). 

Dzīve rāda, ka nesaskaņas, kas rodas dažādu paaudžu 
starpā, neaprobežojas ar vārdiskām batālijām, bet bieži pāraug 
īstos karos, kas nes sev līdzi nāvi un iznīcību. Tā konflikts ve-
caju un jauno cilvēku vidū, kas aprakstīts 1.Ķēn.grām. 12.no-
daļā, runā par spēcīgu pretestību, kas noveda pie ļoti bēdīgām 
sekām un beidzās ar Israēla valsts sadalīšanos. Cilvēce jau ir 
samierinājusies ar „nesaprašanos paaudžu starpā” un ir izda-
rījusi zinātnisku secinājumu – „veco vienmēr nomaina jau-
nais, bet vecais neaiziet bez cīņas”. 

Galu galā, ko tad jaunie un vecie savā starpā dala?!. 
Katra paaudze izsakās un bezgalīgi ilgi spriež par šo 

jautājumu, bet šīs problēmas būtība ir viena – savstarpēja 
255



nesaprašanās un cilvēciska dumpošanās. Dzīve rāda, ka šī 
problēma rodas pastāvīgi, neatkarīgi no tā, kādā laikā dzīvo 
cilvēki, un tādēļ tā turpināsies līdz laiku beigām. Līdz tam 
brīdim, kamēr zem debesīm ir klātesošs sātans, kurš ir pir-
mais nemiernieks, sašutumiem nebūs gala. 

Konflikts starp tēviem un bērniem izceļas katru reizi, 
kad vecākā gadagājuma cilvēki vēlās ar varu ielikt jaunajos 
prātos savu domāšanas veidu, kas viņiem ir izveidojies dzī-
vojot savu dzīvi un radies pārdzīvoto notikumu rezultātā. 
Vienā no vecākajām grāmatām, kas eksistē uz zemes, un 
kura saucas „Ptagotepa zinātne”, vecs sirmgalvis savu sašu-
tumu izsaka tādiem vārdiem: „Mūsu briesmīgajos laikos jau-
natne ir aizmirsusi par savu godu un jau neizrāda cieņu, kā 
to darīja viņu tēvi. Jaunie cilvēki braukā ratos pa ielām ap-
kārt neskatoties, nepievēršot uzmanību cilvēka dzīvībai. 
Mūsu gaisīgās jaunās meitenes krāso lūpas, nomelno uzacis 
un apglezno nagus. Iecietība pret vecumu un gudrību, kā arī 
cieņa, ar kādu ir jāvēršas pie sirmām galvām, nav godā”. 

Šīs rindas lasot, neviļus pasmaidi. Cik gan trāpīgi reiz 
ir teicis gudrais Salamans mācītājs: „Kas ir jau bijis, tas atkal 
būs, un, kas ir jau noticis, tas atkal notiks, jo nekā jauna nav 
zem saules” (Sal.māc. 1:9). Vai tad vecā cilvēka daudzus 
gadsimtus atpakaļ teiktie vārdi nav līdzīgi tam, ko var dzir-
dēt nākam pār vecu cilvēku lūpām šodien? Jo cik gan bieži 
mūža novakarā cilvēki ar nopūtām saka: „Ak, šī aušīgā jau-
natne! Viņiem vējš vien galvā! Drāžas kā sasviluši ar saviem 
motocikliem un mašīnām, aizmirstot par jebkādu piesar-
dzību! Cik jau no viņiem ir nositušies, bet tik un tā nenāk 
pie prāta! Bet meitenes tagad tādas svilpastes, vienkārši 
šausmas! Viņas domā tikai par puišiem! Mācās vēl skolā, bet 
jau krāsojas! Kauns skatīties, kā viņas ģērbjas, pasvītrojot 
savas sievišķās formas un acīmredzami demonstrējot savu 
kailumu! Brīžiem, vienkārši nezini, kur acis likt! Bet viņu 
uzvedība – vēl sliktāka! Par audzināšanu nav pat vērts runāt. 
Nekādas cieņas un goddevības pret veciem! Nē, mūsu laikos 
jaunatne tāda nebija!..”. 

Tā runājot, vecie cilvēki, saprotams, neatceras, ka vien 
divdesmit, trīsdesmit gadus atpakaļ no saviem tēviem dzirdēja 
256



ko līdzīgu, uz to reaģējot, būtībā tieši tā, kā to šodien dara 
„vieglprātīgie”. Nu ko, tāda jau ir cilvēka daba – redzēt 
apgrēcības, grēkus, kļūdas un netikumus citos, un nepa-
manīt savējos. 

Vecāka gadagājuma cilvēkiem ir raksturīgi turēties pie 
pagātnes, atkal un atkal atgriežoties pie seniem notikumiem. 
Tos atceroties, viņi pastāvīgi stāsta saviem dēliem un mei-
tām, kādi grūti pārbaudījumi, vajāšanas, bēdas un ciešanas 
viņiem bija jāpiedzīvo. Sevišķi raksturīgi tas ir ticīgajiem 
no tām valstīm, kur kristieši tika pakļauti vajāšanām un 
mesti cietumā  viņu ticības dēļ Dievam, tajā skaitā arī tie, 
kas dzīvoja bijušajā Padomju Savienības teritorijā ar tās ateis -
tisko režīmu. Šāda pieeja ne vienmēr sevi attaisno, jo jau-
natnei viņu tēvu pagātne ir tikai vēsture, kas priekš viņiem, 
bieži, vairs nav aktuāla. Tādēļ vecajiem nevajag apvainoties, 
ja viņi pamana, ka bērni un mazbērni ne visai uzmanīgi klau-
sās viņu stāstus par piedzīvoto, jo sevišķi, ja šie vēstījumi 
bieži atkārtojas. 

Viņu intereses trūkumu var saprast, ja ņem vērā, ka 
straujās pārmaiņas, kas notiek mūsdienu pasaulē, noved pie 
tā, ka informācijas nozīmīgums, kas vēl nesen skaitījās ļoti 
vērtīgs, ātri zūd, un tāpēc gan materiālās, gan garīgās vērtī-
bas noveco. Virkne jaunu ideju, jēdzienu, uzskatu, tehnisko 
iespēju un neskaitāmie informācijas avoti tik ļoti ir izmai-
nījuši mūsu dzīvi un domāšanas veidu, ka pat jaunatnei, kas 
ir zinātkāra un metusies uz visu jauno, ir grūti piemēroties 
pastāvīgām izmaiņām. Tādēļ viņi ir iemācījušies nepieņemt 
vai vienkārši atsijāt to, kas pēc viņu ieskatiem ir ne sevišķi 
vajadzīgs. Tieši ar to ir izskaidrojama viņu neapzinātā vēlē-
šanās norobežoties no papildus informācijas. 

Bet ja jau jaunajiem rodas problēmas ar ātri mainīgo 
notikumu pieņemšanu, tad vecākiem cilvēkiem nav ko cerēt 
tam tikt līdzi. Bez tam, mūsdienu datorizācija, kas ir kļuvusi 
par mūsu dzīves normu, priekš veciem cilvēkiem ir par 
grūtu, tātad, arī maz interesē, tajā pat laikā kad jaunatne ar 
to ir vienkārši aizrāvusies. Tas viss noved pie tā, ka jau tā 
uz konservatīvismu tendētie vecie cilvēki, kas viņu vecumā 
ir normāli, arvien vairāk savās domās dzīvo pagātnē, kura 

257



priekš viņiem, gadiem ejot, nezaudē savu aktualitāti un 
spilgtumu. Tādā veidā, vecajai un jaunajai paaudzei paliek 
arvien mazāk saskares punktu, tādējādi bezdibenis uz sav-
starpēju sapratni un kopējām interesēm, kas parasti ļoti sa-
saista cilvēkus, kļūst arvien dziļāks. 

Protams, nav šaubu par to, ka daudzi ticīgie aizgājuša-
jos laikos patiesi daudz cieta. Viņu ticības varoņdarbs var 
kļūt par spilgtu patiesas kristīgas dzīves piemēru, kas ir pel-
nījusi, lai tiktu nodota nākamajām paaudzēm. Taču to darot, 
nevar neņemt vērā to faktu, ka jaunajiem, kuri ir pazīstami 
ar vectēvu un tēvu pagātni tikai no viņu pašu stāstiem, būtu 
vērtīgāk uzzināt ne to, caur ko viņi ir gājuši, bet to, kā viņi 
to pārcieta, kas ir tas, kas viņiem deva spēku un vīrišķību 
palikt uzticamiem Tam Kungam, lai cik smagi viņu pārbau-
dījumi būtu bijuši. Vai tad nav svarīgi saprast, kādā veidā 
Dievs agrāk mācīja cilvēkus pārvarēt smagus kārdinājumus 
un būt nelokāmiem neskaitāmajās grūtībās? 

Atcerieties jautājumu, kas izlauzās no jaunā cilvēka, 
vārdā Gideons, mutes, pie kura bija atsūtīts Dieva Eņģelis, 
lai pavēstītu, kamdēļ Tas Kungs viņu ir aicinājis: „..Un kur 
ir visi tie brīnuma darbi, par kuriem mūsu tēvi ir stāstījuši, 
sacīdami: tas bija Tas Kungs, kas mūs ir izvedis no Ēģip-
tes?.. (Soģu 6:13). Šajā jaunekļa reakcijā ir redzama neval-
dāma vēlme atkal piedzīvot Dzīvā Dieva spēku, varu un 
varenību personīgā tuvībā ar Viņu. 

Tāda pati tieksme piemīt arī mūsdienu kristīgajai jau-
natnei. Tādēļ, savos stāstos par Tā Kunga darbību mūsu dzī-
vēs, ir svarīgi ne tik daudz parādīt kādi ticības varoņi mēs 
bijām, bet iedegt viņu sirdīs tiekšanos pašiem pārdzīvot kaut 
ko līdzīgu. Ja tēviem un mātēm to neizdodas panākt, bērni 
ātri zaudē interesi par viņu stāstiem, kas bieži atkārtojas, lai 
cik vērtīgi un nozīmīgi tie būtu. 

Savstarpējās sapratnes meklējumos nevar aizmirst par 
to, ka katrai paaudzei ir raksturīgas savas grūtības un pār-
dzīvojumi, kas atkarīgi no laikmeta īpatnībām, kurā viņi 
dzīvo. Jo tieši tās jau mūs veido kā kristiešus, nosakot garīgo 
raksturu, cīņas un pretošanās veidus pārbaudījumos un kār-
dināšanās. Bez tam, tie attīsta mūsos tās vai citas īpašības, 
258



kas nepieciešamas, lai sekotu Kristum, ņemot vērā mūsu 
laika specifiku. Šajā sakarā, daloties ar jaunatni savos pār-
dzīvojumos, nevajag sagaidīt, ka viņi noteikti līdzināsies 
mums it visā, jo Debesu Tēvs var  paredzēt viņiem citu 
plānu, kura īstenošanai Viņš tos vedīs pa pilnīgi citu ceļu. 
Jo atšķirībā no mums, Viņam nemēdz būt šablonu. Cenšoties 
bērnos iepotēt mīlestību uz To Kungu, tas ir jāņem vērā. Ci-
tādi visi mūsu pūliņi var izrādīties veltīgi. 

Dēlus un meitas paklausībā ir jāmāca no mazotnes. 
Bet, kad bērns paaugas un kļūst pilngadīgs, diez vai ir prā-
tīgi no viņa sagaidīt pilnīgu piekrišanu uzskatiem, vecāku 
dzīves un domāšanas veidam, sevišķi, ja viņi paši tā arī nav 
spējuši kļūt viņam par piemēru un paraugu, kas ir atdarinā-
šanas cienīgs. 

Ja jūsu bērns redz, ka tēva un mātes kopdzīve nav iz-
devusies, ja laiku pa laikam viņš top par jūsu laulības dzīves 
konfliktu liecinieku, tad diez vai vēlēsies īstenot dzīvē jūsu 
dotos padomus un pamācības, pat ja aiz godbijības jūs uz-
klausīs. Ikdienā, novērojot vecāku dzīvi, bērni vai nu to no-
vērtē, ciena un uzklausa to, kas tiek teikts, vai arī aizver savu 
sirdi, nevēloties pieņemt to, kas ir vien vārdi un teorija, kas 
praksē nav apstiprinājusies. 

Tas pats ir novērojams arī garīgās dzīves jautājumos. 
Ja savā laikā vecāki ar savu rīcību, reakcijām un vārdiem 
atspoguļoja to, kas ir rakstīts Svētajos Rakstos, pieaugušie 
bērni būs gatavi pieņemt viņu pamācības un atmaskoju-
mus. Bet ja viņu dzīvotā kristietība bija vien dievbijīga 
maska un izlikšanās, kas balstīta farizejiskumā un likuma 
ievērošanā, tad nav jēgas gaidīt, ka meitas un dēli vēlēsies 
tam sekot. 

Nav šaubu, ka katrs vecāks grib savam bērnam tikai 
labu. Bet vai vienmēr tas, ko tēvs un māte vēlās, ir tas labā-
kais pieaugušajam bērnam? Daudzu ģimeņu, kas dzīvojušas 
dažādos laikos, rūgtā pieredze apliecina, ka bezierunu ve-
cāku gribas piepildīšana nebūt ne vienmēr ir atnesusi bēr-
niem laimi. Lai par to pārliecinātos, atliek kaut atcerēties 
piespiedu laulības aprēķina dēļ, kas kādreiz bija normāli, ne-
atkarīgi no tā vai tika slēgtas politisku, materiālu vai kādu 

259



citu nolūku un labuma dēļ. Cik nelaimju, rūgtu asaru, sa-
lauztu siržu un likteņu tas maksāja daudzu paaudžu jauna-
jiem cilvēkiem! Tieši tādēļ, vēlot dēlam vai meitai laimi pēc 
savas saprašanas, nedrīkst viņus piespiest darīt to, uz ko viņi 
absolūti nav gatavi. 

Dzīves prakse rāda, ka sirmums matos un grumbas 
sejā nav garantija, ka tā ir gudrība, kas iegūta gadiem ejot. 
Arī sirmas galvas var kļūdīties. Un kurš gan no vecākā ga-
dagājuma cilvēkiem uzdrošināsies teikt, ka savu dzīvi ir 
nodzīvojis bez kļūdām. Diemžēl, mēs visi tās pieļaujam, 
un, mācoties no tām, gūstam rūgtu, bet tik vajadzīgu pie-
redzi. Bet ja tā, tad ļausim Dievam tādā pat veidā mācīt 
mūsu bērnus. Viņiem arī ir jāiegūst dzīves un garīgā pie-
redze, kas pati par sevi, diemžēl, neatnāk. Kad mēs no visa 
spēka cenšamies mūsu atvases pasargāt no grūtībām un 
visa veida nepatikšanām (kas, praktiski, nemaz nav iespē-
jams), tad mēs, paši to nemaz nenojaušot, audzinām viņus 
par vājiem, bezrakstura cilvēkiem – par „siltumnīcas au-
giem”, kuri nav spējīgi stāties pretī dzīves vētrām un pie-
ņemt svarīgus lēmumus. 

Cik gan daudz vecāku mūsu dienās apraud savu bērnu 
izpostītās dzīves. Mātes un tēvi ir gatavi samaksāt jebkuru 
cenu, lai viņi atteiktos no dzeršanas, narkotikām un nekārtī-
gas dzīves, un atgrieztos savas ģimenes klēpī! Cik gan 
smaga un brīžiem neatrisināma problēma kļūst bērnu nevē-
lēšanās un spītība izpildīt vecāku lūgumus, pierunāšanu un 
prasības! Viņu vidū ir tādi, kuri gadiem ilgi nedod par sevi 
nekādas ziņas, novedot līdz izmisumam tos, kuri reiz viņus 
ir laiduši pasaulē. 

Šādām izmocītām tēvu un māšu sirdīm kā labs piemērs 
var kalpot Jēzus Kristus izstāstītā līdzība par pazudušo dēlu 
(Lk. 15:11-32). Kad viņš izlēma pamest vecāku mājas, lai 
sāktu patstāvīgu, no visiem neatkarīgu dzīvi, gudrais tēvs 
nesāka viņu atrunāt un atturēt. Neapšaubāmi, viņa sirds 
skuma, taču, redzot dēla neatlaidību, viņš nestājās viņam 
ceļā. Atdevis pienākošos mantojuma daļu, viņš ieņēma no-
gaidošu pozīciju, turpmāko nododot Tā Kunga rokās. Nācās 
gaidīt daudzus gadus, kuru gaitā, visdrīzāk, no dēla nebija 
260



nekādu ziņu. Nav izslēgts, ka apzinoties savu nespēju neko 
izmainīt, tēvs vienkārši paļāvās uz Tā gudrību, Kuram nav 
nekas neiespējams. Bībele nestāsta, cik gadus ilga pārbau-
dījums tēva cerībām un ticībai, pirms dēls nāca pie prāta, sa-
protot savu bēdīgo stāvokli tikai tad, kad atjēdzās pie cūku 
siles. Bet tā vai citādi, šis brīdis tomēr pienāca un dēls at-
griezās vecāku mājās tik izmainījies, ka ilgie tēva ciešanu 
gadi bija pilnībā atalgoti. 

Iespējams, daudziem mūsdienu vecākiem ir grūti sa-
prast tādu pieeju ģimenes problēmas risināšanā, sevišķi, ja 
ņemam vērā, ka pazudušā dēla tēvs nemeklēja tikšanos, ne-
ievāca ziņas, neinteresējās par viņa finansiālo situāciju un 
necentās nekādā veidā palīdzēt, kā to, visdrīzāk, darītu 
mēs. Kas tas ir – aizvainojums?.. Sirds cietība vai atrie-
bība?.. Nē, vienkārša dzīves gudrība, ko cilvēka prātā ir 
licis Pats Dievs. Gudrība, kas agrāk vai vēlāk piedzīvo uz-
varu un plūc labos augļus. Tieši tā, Bībelē aprakstītajam 
tēvam, deva spēju bez pārmetumiem un savas taisnības uz-
varu baudot, pieņemt grēkus nožēlojošo dēlu. Ak, ja visi 
vecāki, kuri cieš no savu bērnu neizpratnes, no šīs visai ne-
parastās Bībeles līdzības spētu saņemt tik vērtīgo un 
daudznozīmīgo pamācību! 

Redzot, ka dēls vai meita aizraujas ar kaut ko ļaunu, vai 
tā būtu šaubīga kompānija, neveselīga tieksme pēc interneta, 
datorspēlēm, nesaprātīga dzīšanās pakaļ modei, vai kas tam 
līdzīgs, nekrītiet panikā un nesāciet kaut ko darīt, pamato-
joties sava prāta spriedumos, bet labāk nāciet pie Tā Kunga 
lūgšanās, lūdzot, lai Viņš Pats iejaucas šajā lietā ar Savu gud-
rību un providenci. 

Ļoti svarīgi, atrodoties krīzes situācijā, necensties tajā 
brīdī, kad saasinās abu pušu cīņa, atrisināt situāciju dusmās, 
jo tas tikai esošo konfliktu padziļinās. Pozitīvu rezultātu 
nedod arī daudznozīmīgas piezīmes, neapmierināti sprie-
dumi, draudi, aizskaroši aizrādījumi un prasības, kā: „Tūdaļ 
novelc šo bezkaunīgo blūzi!.. Pagarini savus svārkus!.. Kā 
tev nav kauna valkāt tādas piegulošas bikses!.. Paskaties, 
kam tu līdzinies šajā seksuālajā apģērbā! Īsta prostitūta!.. 
Pārstāj krāsot nagus un matus!.. Es aizliedzu tev draudzēties 

261



ar taviem pasaules drauģeļiem!.. Neuzdrošinies vairāk tos 
vest mūsu mājā!.. Kā tu uzdrīksties ar mani tā runāt!.. Tu to 
vēl nožēlosi!..” un tam līdzīgi. Šādas replikas, kas izteiktas 
kliedzot, dusmās, bez mazākās norādes uz sapratni un gata-
vību problēmu apspriest, parasti noved vien pie sašutuma, 
aizkaitinājuma un nocietināšanās, bet ne pie saskaņas un pa-
miera. Pasakiet to pašu, bet citiem vārdiem, maigākā un 
draudzīgākā veidā, ar citu gara noskaņojumu, un tas, kuram 
šie vārdi ir domāti, noreaģēs pilnīgi savādāk. 

Šādas vārdu kaujas parasti notiek vecāku un pie-
augušo bērnu starpā, kad mammas un tēti, neņemot vērā 
viņu tiekšanos uz patstāvību, savu audzināšanu turpina ar 
metodēm, kas paredzētas maziem bērniem – prasības un 
sodīšana, kas ir labas no 3 - 5 gadu vecumam, kad ir sva-
rīgi salauzt ietiepību un bērna ļauno gribu. Lielākiem bēr-
niem labāk atbilst saprātīgas diplomātijas metodes un labs 
personīgais piemērs. 

Viena gudra, daudzbērnu mamma – kristiete, kuru ļoti 
mīlēja un cienīja visi viņas bērni, stāstīja: „Redzot kā 
mana divdesmitgadīgā meita arvien biežāk sāk krāsoties, 
no sākuma es mēģināju to apstādināt ar aizliegumiem. 
Taču šāda metode nestrādāja. Viņa vienkārši sāka mānīties 
un nedarīja to mājās, bet savā darbā. Tad reiz, izvēloties 
atbilstošu brīdi, es nolēmu ar viņu parunāt no sirds uz 
sirdi. „Meitiņ! – es maigi teicu. – Vai tev neliekas, ka tā 
rīkojoties, tu Tam Kungam met acīs bezvārdu pārmetumu, 
paziņojot, ka Viņš nav tev devis pietiekami skaistumu, un 
tādēļ tev pašai ir jālabo Viņa „kļūda”. Paskaties uz meiteni 
ar tumšo dzimumzīmi, kura reizēm nāk pie mums uz diev-
kalpojumiem. Vai tiešām tu domā, ka viņa nevēlētos sev 
citu izskatu? Bet tagad paskaties spogulī uz sevi. Kā tev 
trūkst? Debesu Tēvs tevi ir izveidojis tādu kādu ir vēlējies 
tevi redzēt, bet tu, pārveidojot sevi ar krāsu palīdzību, tam 
pretojies un nepiekrīti Viņa gribai. Padomā, kā Viņš jūtās 
uz to skatoties? Ar tādu attieksmi pret To Kungu tu vēlies, 
lai Viņš tevi svētī?!..”. 

Par atbildi uz mātes vārdiem, kuros skanēja apslēptas 
sāpes, meita nolaida galvu, slēpjot sariesušās asaras, un klusi 
262



izslīdēja no istabas. Nākamajā rītā, redzot atkritumos skrop-
stu tušu un lūpu krāsu, māte piegāja pie viņas un maigi ap-
skaujot teica; „Paldies tev, mana labā, par tavu sapratni”. 
Pagāja vairāki gadi un šī meitene apprecējās. Tas Kungs ie-
kārtoja viņas dzīvi, svētīja ar gādīgu un mīlošu vīru. Tādā 
veidā, gudrie vecāki, pielieto uzticības pilnas attiecības, mī-
lestību un maigumu, lai sasniegtu vēlamos mērķus tur, kur 
nedarbojas aizliegumi. 

Dvēseļu aprūpes prakse ar jaunatni parāda, ka bērnu au-
dzināšanā ir svarīga arī netieša vecāku ietekme, kas īstenojas 
parastā ikdienas dzīvē. Jo dēli un meitas dzird un redz mūs 
katru dienu. Viņi ne vienmēr var saprast to, par ko mēs ru-
nājam, bet ir spējīgi uztvert to svarīgumu, ko mēs piešķiram 
tam vai citam jautājumam. Bērni pievērš uzmanību mūsu 
garīgajām vērtībām un tiecas tās sasniegt. Bet galvenā vēr-
tība, ko varam viņiem nodot, ir Dieva Vārds, kas īstenots 
mūsu ikdienas dzīvē. Padomus, pamācības, vēl jo vairāk mē-
ģinājumus vest pie prāta un atmaskošanu jaunie pieņems 
tikai tajā gadījumā, kad mūsu personīgā kristīgā dzīve ap-
stiprinās mūsu vārdus, kas viņiem būs svētība. Bez tā visi 
mēģinājumi izmainīt jaunatni tiks uztverti tikai kā spiediens, 
kuram katrs cilvēks parasti pretojas. 

5. Mozus grāmatā ir teikts: „Un lai šie vārdi, ko es tev 
šodien pavēlu, tev paliek ierakstīti tavā sirdī. Un atgādini tos 
saviem bērniem un runā tos sēžot savā namā un pa ceļu ejot, 
guļoties un ceļoties” (5.Moz. 6:6-7). Šajos vārdos ir ielikta 
dziļa jēga. Tieši mūsu mājoklis, kur norit ikdienas dzīve, kā 
arī uzvedība un attieksme pret saviem ģimenes locekļiem, 
ir galvenā skola, kurā bērni mācās garīgo patiesību pamatus, 
kas vēlāk pārtop par viņu kristietības pamatu. To, kādi mūsu 
dēli un meitas būs rīt, nosaka tas, ko mēs viņos ieliekam šo-
dien. Svarīgs nav tas, ko mēs atstāsim viņiem mantojumā, 
bet tas, kas ir ielikts viņos pašos. 

Ir jāatzīst, ka pilnīgi perfektu vecāku nekad nav bijis un 
nebūs. Katram tēvam un mātei, vectētiņam un vecmāmiņai 
ir jāuzņemas daļa vainas par to, kas notiek ar viņu bērniem 
un mazbērniem, kā par to ir teikts Svētajos Rakstos: „...jo 
Es, Tas Kungs, tavs Dievs, esmu dusmīgs Dievs, kas tēvu 

263



grēkus pie bērniem piemeklē līdz trešam un ceturtam augu-
mam tiem, kas Mani ienīst, un dara žēlastību līdz tūkstoša-
jam augumam tiem, kas Mani mīl un tur Manus baušļus” 
(2.Moz. 20:5-6). Jo nevienam tas nav noslēpums, ka bērnos 
atspoguļojās liels daudzums grēku, kas ir mantoti no viņu 
vecākiem un vecvecākiem. Bet, kaut mēs to apzināmies, šī 
fakta atzīšana nemazina vecāku ciešanas. Sāpes, ko rada 
bērnu nepateicība un nepaklausība, pastiprinās caur viņu at-
svešināšanos un saindē mīlestību pret savu atvasi, kurš ve-
cāka sirdij ir dārgāks par dzīvību. 

Ak, cik gan tēvu un māšu šodien varētu pievienot savu 
balsi rūgtajam ķēniņa Dāvida monologam, kas bija adresēts 
viņa dēlam Absalomam, kurā viņš pļāva to, ko reiz bija sējis, 
un kurš salauza sirdi tam, kurš bija nosaukts par vīru pēc 
Dieva sirds! „…Mans dēls Absalom! Manu dēliņ! Mans dēls 
Absalom! Kaut jel kāds būtu man ļāvis mirt tavā vietā! Ak, 
Absalom, manu dēliņ! Mans dēls!” (2.Sam. 19:1). Līdzīgi 
kā šis Dieva svaidītais, tagad raud daudzas mātes un tēvi, 
savos bērnos pļaujot rūgtos sējumus un saprotot, ka tie ir 
viņu reiz veikto grēku un pieļauto kļūdu upuri. 

Taču pat šīs, – iznīcinošākās no ciešanām, saskaņā ar 
apustuļa Pāvila apgalvojumu, ir spējīgas „... dod mums 
neizsakāmi lielu mūžīgu godību” (2.Kor. 4:17), jo attie-
coties pret to pareizi, var atvērt vecākiem augstākos „Aga-
pes –mīlestības” aspektus. Caur vilšanās rūgtumu savā 
bērnā, vecāks sevī var ieraudzīt egoismu un egocentrismu, 
par ko viņam iepriekš nebija ne jausmas. Šo netikumu ap-
jaušana novedīs viņu pie sevis aizliegšanas un patiesas 
grēknožēlas, tādā veidā palīdzot pašiem pieaugt upurējošā 
mīlestībā, kas dziedinās dvēseles ievainojumu, uzmundri-
nās garu un mūžībā nesīs varenu balvu. Iespējams, tas arī 
ir viens no iemesliem, kādēļ Dievs pieļauj, lai vecāki izjūt 
mokas, kad iestājas atsvešināšanās un pārtrūkst attiecības 
ar saviem bērniem. Protams, šāda cena par šādas mīlestī-
bas iegūšanu ir visai augsta, taču pārciestās bēdas un cie-
šanas Tas Kungs lieto, lai audzinātu Savu Izredzēto 
Līgavu, kuru māca dzīvot pēc mīlestības likuma un pie 
kuras, cerams, piederam arī mēs. 
264



Dzīve rāda, ka visbiežāk konflikti starp bērniem un ve-
cākiem ir ģimenēs, kur valda stingri noteikumi, kas pama-
toti kārtībā, disciplīnā un ģimenes likumu ievērošanā, kaut 
vienlaicīgi iztrūkst sapratnes, pretimnākšanas un patiesas 
mīlestības. Šādas „audzināšanas” neizbēgamas sekas būs 
ieļaunošanās un sacelšanās, bet ne saskaņa un pazemība. 
Laikā izteikta atzinība par kādu rīcību, kas pelna uzslavu, 
dvēseles kontakts, kas vienmēr dara atvērtu pret otru, mie-
rīga un pacietīga nogaidīšana, neuzbāzīgs, maigs padoms, 
bet pats galvenais – aizlūgšanas par savu bērnu un viņa no-
došana Tā Kunga rokās – lūk tas, kas mūsu dēliem un mei-
tām šodien ļoti pietrūkst, pat, ja viņi to nemaz neapzinās. 
Šie vienkāršie audzināšanas paņēmieni dos ievērojami la-
bākus rezultātus, nekā jebkāds psiholoģisks spiediens. 

Saglabāt savstarpējo sapratni un pacietību satiksmē ar 
bērniem, mums var palīdzēt atmiņas par to, kādi mēs bijām 
savā jaunībā. Būsim godīgi paši pret sevi. Vai tad mēs vien-
mēr samierinājāmies ar pretenzijām, prasībām un savu ve-
cāku sašutumu, reaģējot uz to nemaz labāk, kā to tagad 
dara mūsu bērni?! Mēs taču arī bijām sašutuši par viņu ne-
sapratni tajās vai citās problemātiskās situācijās! Mēs arī 
izjutām sarūgtinājumu, ka ar mūsu viedokli neviens nerē-
ķinājās. Un mēs savā jaunībā nešaubījāmies, ka mūsu ve-
cākiem nav taisnība, kad viņi pieprasa, lai mēs ģērbtos, 
saprastu un dzīvotu tā, kā to darīja viņi. Un veiktie visiem 
zināmie jaunības kārdinājumi? Vai tad mums to nebija, pat 
ja tie mums izskatījās nedaudz savādāk? Vai tiešām mēs to 
visu esam aizmirsuši?! 

Starp citu, mūsdienu jaunie cilvēki ir pelnījuši mūsu 
līdzjūtību jau par to vien, ka viņiem tagad ir daudz grūtāk 
saglabāt tikumisko un garīgo tīrību, nekā savā laikā tas bija 
mums. Ne mēs, ne mūsu tēvi, ne vectēvi, ne vecvectēvi ne-
piedzīvoja tādu spiedienu un brāzmaini baigu amoralitāti, 
okultisma ietekmi un daudzu maldu mācību pieplūdumu, ar 
ko viņiem pastāvīgi jāsastopas. Bet ja tā, tad izrādīsim vi-
ņiem vairāk savu sapratni, cenšoties iedziļināties viņu stā-
voklī un situācijās, skatoties nevis caur pagājušo laiku 
prizmu, kad dzīvojām mēs, bet caur to, kas notiek tagad un 

265



kurā viņiem ir jādzīvo. Citādi, mēs ne tikai viņus atstumsim 
no sevis, bet uz visiem laikiem zaudēsim priekš Tā Kunga. 
Bet mēs visi taču zinām, ka, ja mūsu vidū nav jaunatnes, 
baznīcai nav nākotnes. 

Un visbeidzot, pēdējais punkts, kam gribētos pievērst 
mūsu uzmanību. Paaudžu konflikts sevi izpauž ne tikai mie-
sīgajā, bet arī garīgajā dzīvē, un viena no tā izpausmēm ir 
paaudžu nošķiršanās baznīcā. Tajā laikā, kad jaunie kalpo-
tāji, izrādot iniciatīvu, cenšas kaut ko būvēt, ieviešot kaut 
kādus jauninājumus, vecie tam pretojas, izmanto savu mo-
nopolu uz baznīcas katedru, lai viņus „atmaskotu” un „pa-
darītu nekaitīgus”. Šī sacensība un klusā cīņa aiziet tik tālu, 
ka sirmās galvas meklē iespēju atbrīvoties no pārāk dedzī-
giem un aktīviem jaunajiem cilvēkiem, bet tie, savukārt, 
sirds slepenībā gaidīt gaida, kad vecie sava veselības stā-
vokļa dēļ noliks savas pilnvaras un aizies mūžībā, tādā veidā 
pārstājot viņiem „traucēt”. 

Bez šīs problēmas kristīgajā baznīcā ir vēl kāda bēda. 
Nevienam nav noslēpums, ka liela daļa jaunatnes vairāk ne-
vēlās apmeklēt baznīcu un piedalīties tās dzīvē, un šīs ne-
laimes saknes iestiepjas dziļi kristietības vēsturē. Jaunajos 
cilvēkos mēs pļaujam garīgo vēsumu, daļēju kristīgu dzīvi 
un vienaldzību pret To Kungu tikai tādēļ, ka tas, ko mēs 
viņos esam iesējuši, bija nepilnvērtīgs, neveselīgs un, vis-
drīzāk, nepareizs, ko mums, protams, nav tik viegli atzīt. Jo 
vecajiem ir raksturīgi tik ļoti pierast pie formālisma, lieku-
lības un dievbijības spēlēšanas, ka viņi to vienkārši nepa-
mana. Bet jaunatne to smalki sajūt un ātri reaģē, nepieņemot 
un pretojoties. 

Aizvien vairāk izplatās paviršība noturot dievkalpoju-
mus, un  tas, ka trūkst Svētā Gara spēka un autoritātes to 
vārdos, kuri sludina, ka arvien retāk dzirdamas ziņas par garīgo 
atmodu kaut kur, acīmredzams dzīvu piemēru trūkums, kas 
demonstrētu uzvaras pilnu dzīvi iekš Kristus un pašaizlie-
dzīgu kalpošanu Tam Kungam, izraisa jaunajos cilvēkos to, 
ka interese iet zudumā gan pret baznīcu, gan kristietību vis-
pār. Viņiem taču tik ļoti gribās līdzināties Mozum, Dāvidam, 
apustulim Pāvilam un citiem ticības varoņiem, dzīvot kā 
266



dzīvoja viņi, līdzīgi veikt varoņdarbus un klausīties ne viltus 
praviešus, bet īstenus Dieva sūtņus. Pazaudējot interesi pret 
kristietību, jaunatne aiziet pasaulē, biznesā, narkomānijā, 
netiklībā un citos grēkos, iegrimstot tumsā, no kuras tikai 
nedaudzi atgriežas. 

Saprotams, šie vārdi nekalpo kā attaisnojums jaunajiem 
cilvēkiem, kuri nevēlās kalpot Tam Kungam, vai kā apvai-
nojums vecākai paaudzei par viņu atkāpšanos no ticības. Tie 
ir vien padoms – necensties meklēt „grēkāzi”, tādā veidā 
vainu un atbildību par esošo situāciju pārliekot no sevis uz 
kādu citu. Agrākos laikos, redzot savu sakāvi, Israēls paze-
mojās Dieva priekšā, lūdzot Viņam piedošanu, iejaukšanos 
un aizstāvību. Tieši tāpat arī mums ir jāmeklē Tas Kungs – 
gan jaunajiem, gan vecajiem. Tikai tad Viņš svētīs Savu Baz-
nīcu un atrisinās šo vienmēr eksistējušo konfliktu. 

Dārgie draugi! Neatkarīgi no tā, vai mēs esam jauni, 
vai jau cienījamos gados, nedrīkst aizmirst par to, ka par 
mums visiem ir izlietas svētās, šķīstās Tā Kunga Asinis, 
kurām ir jātuvina. Vai patiesi mums ir par maz problēmu 
un dalīšanos, kas saistītas ar to vai citu denomināciju, ka 
mēs ceļam sienas arī dažādu paaudžu starpā?! Mēs taču 
esam tik ļoti vajadzīgi viens otram, un varam viens otram 
kļūt par brīnišķīgu papildinājumu! Tautā taču ne velti saka: 
„Ja jaunība zinātu... Ja vecums... varētu!”. Un tas patiešām 
tā ir. Jaunība ir brīnišķīga savā degsmē, spēcīga, bezbailīga 
un vīrišķīga savos aizsākumos. Tā nebaidās no grūtībām, 
ķeras pie tā, kas liekās neizdarāms un nereti uzvar, bet 
tomēr ir arī pārsteidzīga, neuzmanīga un bieži nesaprātīga, 
tādēļ nav brīnums, ka tai ir raksturīgas daudzas kļūdas. Jau-
nība no sākuma dara, bet tikai pēc tam domā. Viņai ir 
daudz spēka un enerģijas, bet maz gudrības, ko var iegūt 
vien ar laiku. Bet tiem, kuriem matos jau iebiris sudrabs, 
ir dzīves pieredze un zināšanas, bet nereti nav vairs spēka, 
lai īstenotu iecerēto. 

Vecākā gadagājuma cilvēki ir svarīgs un bieži vien sa-
biedrības virzošais spēks, paliekot par reliģiskās, kultūras 
un morālās dzīves glabātājiem. Viņu piesardzība kādu lē-
mumu pieņemšanā, skaidrs prāts un apdomība spriedumos 

267



un secinājumos, kā arī pieredze un dziļas zināšanas par da-
žādām problēmām, kas iegūtas daudzu nodzīvoto gadu laikā, 
ir izraudzītas paust tās zemes ceļa sekas, kur bija pieļauta 
gan nevērība, gan kļūdas. Tas viss jaunajiem var kļūt par 
lielu dārgumu, protams, ja viņi vēlēsies to izmantot. Bet tas 
notiks vien tad, kad vecie sāks rēķināties ar jaunajiem, ne-
novērtējot par zemu viņu priekšrocības, tajā  pat laikā kad 
tie, savukārt, viņus cienīs un novērtēs. 

Ja mēs, sirmām galvām, esam gudrāki un vairāk pie-
redzējuši, tad parādīsim to darbos, un, ja mēs dzīvosim sa-
skaņā ar patiesību, tad Tas Kungs jaunatnei apstiprinās, ka 
mūsu izvēlētais ceļš ir pareizs. Jo Viņam taču ir daudz ie-
spēju, kuras mums nav. Viņš var pieļaut nelabvēlīgus ap-
stākļus jauno dzīvēs, kad tiem būs nepieciešams padoms 
un palīdzība, vai radīt dvēselēs tukšumu, tā veicinot viņus 
pievērsties garīgiem meklējumiem, vai ielikt sirdīs neap-
mierinātību par savu rīcību. Tā vai citādi, ja mēs Dievam 
netraucēsim ar savu „palīdzību”, Viņš daudz ko varēs labot 
mūsu sabojātajās attiecībās. Protams, tādos gadījumos ne-
vajag gaidīt ātras un tūlītējas izmaiņas. Tāpat kā konflikts 
ieņemas pamazām, tāpat tas arī pamazām atrisinās. 

Zemes ģimene ir – vectēvi, tēvi, bērni un mazbērni. 
Tieši tāpat arī baznīca, – ir liela garīga ģimene, kas sastāv 
no brāļiem un māsām no dažādām paaudzēm. Kā draudzīga 
ģimene nav iedomājama bez draudzīgām savstarpējām at-
tiecībām, iecietības un neliekuļotas mīlestības, tā arī patiesā, 
garīgi veselīgā baznīcā ir saskaņa un vienotība visu tajā ie-
tilpstošo locekļu starpā, neatkarīgi no vecuma. 

Bībele, ko mēs turam rokās un kura ir Dieva Dzīvais 
Vārds, daudzus gadsimtus atpakaļ ir uzrakstīta Svētā Gara 
iedvesmā, un vienādā mērā attiecas gan uz jauniem, gan ve-
ciem, gan uz sen dzīvojušiem, gan dzīvojošiem šodien. Tā 
nemainās, kaut mēs maināmies. Un šī Bībele saka: „Bet, ja 
mēs dzīvojam gaismā, kā Viņš ir gaismā, tad mums ir sa-
draudzība savā starpā ...” (1.Jņ. 1:7). 

Tādā veidā mūsu cieņa vienam pret otru, savstarpēja 
sapratne un brāļu sadraudzība ir apliecinājums tam, ka mēs 
staigājam Dieva gaismā. Bet ja tā visa nav, tad ir pamats 
268



uzdot jautājumu, vai patiesi mēs staigājam patiesībā?.. Tikai 
mīlestība un gaisma, kas mums kā Jēzus Kristus mācekļiem 
ir jārāda pasaulei, var izveidot gan jaunajos, gan vecajos va-
jadzīgo pacietību, iecietību un savstarpējo cieņu, un tam va-
jadzētu kļūt par kopīgu mērķi un svarīgāko uzdevumu to 
sasniegt. Bez tā mēs agri vai vēlu nonāksim strupceļā. 

Mums visiem ir zināms, ka viena no Kristus Vārda dau-
dzām nozīmēm ir Šīlo (Miers). Tad, lūk, pie pašām svarīgā-
kajām mūsdienu kristiešu vajadzībām pieder tieši šī 
kliedzošā vajadzība: lai viņu draudzēs un baznīcu apvienībās 
dažādu paaudžu starpā beidzot notiktu patiesa izlīgšana, par 
ko labi ir pateikts kādā dzejolī, kas precīzi atspoguļo šīs 
problēmas būtību. 

 
Tēvi – bērni... bērni – tēvi... 
Vīd bezdibenis mūsu starpā ... 
Par „taisnību” mēs stāvam braši 
Un garīgs zobens darbā iet! 
 

Un ideju lai aizstāvētu 
Viens otru zemē dzenam mēs un gānām. 
Ir dusmās tēvs un klusi jāraud mātei, 
Kā padebesis melns iet projām dēls... 

 
Kur gan ir Mīlestība, kur? Tā katram bezdibenim 
Klāj pāri savus tiltus. 
Un izeja no traģēdijām bieži viegla- 
Un prātā jāiespringst nav mums... 
 

Nav strīdos jāiekarst 
Un vecāki nav jānozākā. 
Te pazemības svētais skaistums 
Būs palīgs ģimenei, tās mieram. 

 
Tēvi – bērni... bērni – tēvi... 
Tie savos cīņu laukos šķēpus lauž... 
Vai kādam vainags tiks? 
Te taču visi sakauti mēs tiekam! 

269



Ir progresējis itin viss, 
Un nomainīta mode, tikumi un ritmi... 
Nu, kurā pusē tagad pārsvars ir? 
Ak, nevilieties... Uzvarējis – sātans. 

 
Ir audžu plaisas grūti aizlāpīt, 
Bet brīnums tomēr notikt var, 
Vien pakāpienu zemāk kļūt 
Un „pretiniekam” līdzās būt, 
 

Ne ietiepīgi savu meklējot, 
Bet Dieva prātu piepildot. 
Un citus mīlēt, neskatoties ne uz ko, 
Tos nesverot un nemērojot. 

 
Lai piedošanā Kristus paraugs ir, 
Un tēvu – bērnu lieta 
Viņā īstenota – 
Vai šodien izlīgumu gribat jūs?

270



Misijas “Dzīvie ūdeņi” izdevniecībā Vācijā, kā arī 
pie mūsu palīgiem-izplatītājiem ASV, Krievijā un Uk-
rainā ir iespējams iegādāties šādas grāmatas un kom-
paktdiskus: 

 
«Пробуждение начинается с меня» Л. Плетт 
«Время начаться суду с дома Божьего» Л. Плетт 
«Глас вопиющего в пустыне» Л. Плетт 
«Путём исканий» Л. Плетт 
«Meine Suche – mein Weg» L. Plett (немецкий пер.) 
«By Way of Searching» L. Plett (английский пер.) 
«Духовные болезни» Л. Плетт 
«Dvasinės ligos» L. Plett (литовский пер.) 
«Duchovné choroby» L. Plett (словацкий пер.) 
«Garīgās slimības» L. Plett (латышский пер.) 
«Когда плачет душа» Л. Плетт 
«Хождение во свете» Л. Плетт 
«Gyvenimas šviesoje» L. Plett (литовский пер.) 
«Soļojot gaismā» L. Plett (латышский пер.) 
«Соединённые Богом» Л. Плетт 
«Откровенный разговор» Л. Плетт 
«Имеющие вид благочестия» Л. Плетт 
«Между Христом и сатаной» К. Е. Кох 
 

Компакт-диски в формате МР3 с вышеу казанными 
озвученными (аудио) книгами Людмилы Плетт 
 
Компакт-диски с классическими христианскими пес -
нями в исполнении Л. Плетт и С. Нойфельд: «Наша 
жизнь, как свеча на столе» и «Живые воды» 
 
Компакт диски в формате МР3 с записями душепо -
печительских бесед Людмилы Плетт и проповедей 
евангелиста из Южной Африки Тревора Даль (русский 
синхронный перевод с английского)

271



Библиография 
 
1. С. И. Ожегов и Н. Ю.Шведова «Толковый словарь 

русского языка» Рос. Академия наук 1998 
2. Эрик Нюстрем «Библейский словарь», Благотв. 

Комитет помощи “Аквила”, Сарань, 1997 
3. Уильям Макдональд «Шаг за шагом» CLV, Biele-

feld, 1985 
4. Уильям Макдональд «Библейские комментарии 

для христиан Новый Завет» CLV, Bielefeld, 1989 
5. Криста фон Фибан «Библейские чтения», Изд. 

«Свет на востоке», Корнталь, 1996 
6. Джеймс Добсон «Когда не видишь смысла в 

Божьих действиях», Кайрос, Санкт-Петербуг, 1997 
7. «Хлеб наш насущный» (ежедневное христианс-

кое чтение), Изд. «Библейский Радиокласс» 2003 
8. Пауль Тейн «Обанкротилось ли христианство?», 

Keren Ahvah Meshhit, Jerusalem, 1998 
9. Освальд Чемберс «Всё моё предельное Господу», 

Oswald Chambers Publications Association Limit 
10. Дональд Уитни «Духовное возрастание в хрис-

тианской жизни», Изд. «Библия для всех» - МП    Киев, 
1997 

11. Павел Биллхаймер «Не расточай свои печали», 
Славянское Еванг. Общество, Чикаго, 1982 

12. Олден Ганнет «Как видеть Бога сквозь слёзы», 
SMS, South River, USA, 1990 

13. Л. Б. Кауман «Потоки в степи», Grace Press, Inc. 
Ephrata, PA, USA, 1996 

14. Джун Хант «Ключи» (серия Библейское кон-
сультирование). Ассоциация «Духовное возрождение», 
Москва, 2003 

15.Альф Лонэ и Чарльз Хаммер «Завтра начинает-
ся сегодня», Vancouver, WA. USA, 2005 

16. На страницах 45-46  и 312-313 помещены сти-
хотворения Светланы Шийка 

17. Свидетельство Ника Вуйчича, Интернет, эл. 
адрес: lifewithoutlimbs@yahoo.com

272


	Kad dvesele raud_cover vorne
	Kad dvesele raud_2024
	Satura rādītājs
	Autora ievadvārdi
	Ievadlūgšana
	1. Nodaļa Dvēseles stāvokļi
	2. Nodaļa Ikdienas pelēcība
	3. Nodaļa Ciešanu skolā
	4. Nodaļa Vientulība
	5. Nodaļa Ievainojumu sāpes, tuvinieku izraisītas
	6. Nodaļa Garīgā stagnācija
	7. Nodaļa Kad debesis klusē
	8. Nodaļa Kristietība bez prieka
	9. Nodaļa Patiesības un pareizās baznīcas meklējumos
	10. Nodaļa Sasāpējuši jautājumi
	11. Nodaļa Pret straumi peldošie
	12. Nodaļa Paaudžu konflikts
	Библиография


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


