


Liudmila Plett 
 

 

 

 

 

 

 

 

PRABUDIMAS PRASIDEDA 
 

NUO MANĘS… 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Knyga išleista Vokietijos krikščionių misijos 
„Gyvieji vandenys“ (Wasser des Lebens e.V.) 

ir nemokamai platinama Lietuvoje. 



Liudmila Plett 
 

,,Prabudimas prasideda nuo manęs…“ 
 
 
 

Copyright by Liudmila Plett 
Visos teisės apsaugotos ir priklauso autoriui 

 
 
 

Vertėjas: 
M. Arciszewski 

 
Redaktorė: 

Inga Sereikienė 
 
 

© Šventasis Raštas cituojamas iš BIBLIJA: 
Senasis Testamentas. Naujasis Testamentas. 

K. Burbulio vert., VšĮ leidykla Ganytojas, 1996-2022. 
Cituojama gavus leidimą. 

 
 
 
 
 
 

Informaciją apie galimybę nemokamai įsigyti šią knygą 
galite gauti parašę užklausą šiuo el. pašto adresu: 

nuo_manes@aol.com 
 
 

Vertimas pagal 8-ąjį leidimą originalios knygos, išleistos 
2021 m. 

 
Leidinys pirmas, pataisytas 2025 m. Tiražas 1000 vnt. 



TURINYS 
 
     Autoriaus įžanga ..........................................................5 
 
     Įvadas ...........................................................................7 
 
1.   Vaikystė. Pirmasis nuoširdus atsivertimas .................10 
 
2.   Pašaukimas į tarnystę ir nepaklusnumo kaina ...........17 
 
3.   Dvylika metų „vaikščiojimo po dykumą“. ................23 
 
4.   Žodis tampa gyvas .....................................................39 
 
5.   Prabudimas prasideda nuo manęs ..............................62 
 
6.   Iš tamsos į šviesą .......................................................81 
 
7.   Prabudimo priešai ....................................................105 
 
8.   Dievas yra viską ryjanti ugnis..................................118 
 
9.   Patikrinkite ir ištirkite save ......................................127 
 
10. Atsistok ir išpažink savo nuodėmes! .......................140 
 
11. Tai, ko Dievas mane išmokė per zulus ....................152 
 
12. Kaip tapti tinkamu indu ...........................................174 
 
13. Kelias, kuris yra Šventas kelias ...............................185 
 
14. Dideli dalykai prasideda nuo mažų..........................204 
 
15. Vieta, kur padedama žmonėms................................223 
 
     Liudmilos Plett knygų sąrašas ................................ 240 



Vertėjo pratarmė 
 
Jūsų rankose – pirmoji Liudmilos Plett knyga, kurioje 

pasakojama dvasinio prabudimo Pietų Afrikoje istorija. Tai 
trečioji jos knyga išversta į lietuvių kalbą. 

Knygoje „Prabudimas prasideda nuo manęs“ atsklei-
džiami ne tik šlovingi mūsų Gelbėtojo darbai, bet ir mūsų 
pačių sunkus ieškojimų kelias – lydimas pakilimų ir nuo-
smukių, nusivylimų bei „savo tikėjimo“ pralaimėjimų, kurie, 
manau, daugeliui iš mūsų yra labai pažįstami. 

Ši knyga patraukia ne tik savo nuoširdumu, bet ir dau-
gybe mums, krikščionims, nepatogių, tačiau svarbių ir gana 
„sūrių“ klausimų, kurie padeda giliau pažinti tikėjimo kelią. 

Knyga turėtų būti naudinga dvasiškai ištroškusioms ir 
ieškančioms sieloms, kurios, tarsi nenuoramos kaip Džo-
natanas Livingstonas (iš R. Bacho pasakojimo), negali ra-
miai sėdėti vienoje vietoje ir savo gyvenime siekia kažko 
daugiau – dangiško, dieviško. Jos trokšta pakilti laipteliu 
aukščiau ir taip priartėti prie Viešpaties. Joms nesuprantami 
tie, kurie yra patenkinti savo dvasine būkle – pažįstama, 
tradicine krikščionybe, prie kurios jau seniai priprato ir prie 
kurios gerai prisitaikė. 

Tačiau tiek artumas su Viešpačiu, tiek asmeninis dva-
sinis prabudimas neįmanomi be vidinio pasikeitimo – pir-
miausia mumyse pačiuose. Pats knygos pavadinimas 
„Prabudimas prasideda nuo manęs“ kalba už save, nes vis-
kas prasideda nuo mūsų, t. y. nuo manęs asmeniškai. 

Atviras ir nuoširdus Erlo Štegeno pasakojimas, kuris 
kadaise dvasinių ieškojimų kelyje išgyveno sudėtingą pro-
cesą, yra puikus to pavyzdys. 

4



Autoriaus įžanga 
 

Brangus drauge! Šioje knygoje pateikiamas evangelisto 
ir misionieriaus Erlo Štegeno asmeninis pasakojimas. Šį mi-
sionierių Dievas panaudojo dvasiniam prabudimui tarp žiau-
rios ir karingos Pietų Afrikos zulų genties. Zulai – tauta, 
kurią sudaro apie septynis milijonus žmonių. Ji yra didžiau-
sia ir labiausiai civilizuota juodaodžių gentis Pietų Afrikos 
Respublikoje. 

Šis dvasinis prabudimas prasidėjo 1966 m. pabaigoje 
ir labai išplito. Jis apėmė ne tik šioje šalyje gyvenančias kitas 
tautas, bet ir kaimyninių Afrikos valstybių žmones. Taip pat 
ir daugybę žmonių iš Vakarų Europos bei kitų pasaulio šalių. 

Ši knyga yra paremta daugiau nei dvidešimčia Erlo Šte-
geno pamokslų garso įrašų, padarytų per pirmuosius septy-
niolika metų įvairiuose Vakarų Vokietijos miestuose ir 
,,Kwasizabantu misijos“ stotyje, kuri tapo dvasinio prabu-
dimo centru. 

Mintį parašyti šią knygą Viešpats man įdėjo į širdį 
1986 m. gruodį, lankantis šios misijos stotyje, praėjus dvi-
dešimčiai metų nuo prabudimo pradžios. Dievo balsas, ku-
riam negalėjau nepaklusti, vis kartojo man, ragindamas 
pradėti šį darbą. Tai, ką man teko pamatyti ir patirti šioje 
dvasinio prabudimo vietoje, apvertė mano sielą aukštyn ko-
jomis ir privertė susimąstyti bei persvarstyti daugelį dalykų. 
Dėkoju Dievui už viską, ką Jis atliko manyje, ir meldžiu 
Viešpatį, kad tai, kas paliko neišdildomą pėdsaką mano šir-
dyje, taptų palaiminimu ir kitiems. 

Rengdama šią knygą susidūriau su sunkumais perkeliant 
žodinę pamokslo kalbą į literatūrinį pasakojimą. Skirtingų 
kalbų posakių formos dažnai labai skiriasi, todėl verčiant 
buvo nelengva tiksliai perteikti pamokslininko mintis. 

Tikiuosi, kad skaitytojas, susidūręs su galimais stilisti-
niais nukrypimais, bus supratingas ir sutelks dėmesį ne į 
teksto formą, o į jo turinį. 

Liudmila Plett 

5



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Įžanginė malda 
 
 

Viešpatie, Tu esi Viešpats visų valdovų! Tu esi Tas, 
kuris nugalėjo tamsą ir pragarą, nuodėmę ir visas netyrąsias 
jėgas! Tu esi Tas, kuris prisikėlei ir kuriam suteikta visa val-
džia danguje ir žemėje! Meldžiame Tave, mūsų Viešpatie ir 
mūsų Dieve, būk su mumis ir tarp mūsų! Tu pavertei van-
denį vynu, pažvelk į šias valandas ir šią vietą, kad jos taptų 
palaimintos Tavo šlovei! 

 

6



„Jei kviečio grūdas nekris į 
žemę ir nenumirs, jis liks vienas, 
o jei numirs, jis duos gausių vai-
sių.“ 

Jono 12, 24 
 

Įvadas 
 

Pradėdamas pasakojimą, pirmiausia noriu sugrįžti į 
1840-1850-uosius metus. Vokietijos šiaurinėje dalyje, Her-
mansburgo miestelyje, gyveno liuteronų pamokslininkas 
Luji Harmsas (Ludwig Harms). Jam pamokslaujant Viešpats 
suteikė prabudimą Liuneburgo lygumos apylinkėse. Vis dau-
giau žmonių ateidavo į bažnyčią, kol galiausiai joje tiesiog 
nebeliko vietos. Vienų pamaldų per dieną jau nebepakako, 
todėl Luji Harmsui teko rengti papildomas pamaldas po 
pietų. Tačiau net ir jų nepakako, nes žmonių troškimas iš-
girsti Dievo žodį buvo tiesiog neįtikėtinas! Tada jis bažny-
čioje pradėjo rengti net po tris tarnavimus per dieną. Žmonės 
eidavo pėsčiomis net dešimtis kilometrų, kad tik galėtų da-
lyvauti sekmadienio pamaldose. 

Tais laikais Hermansburgo gyventojai gyveno gana 
skurdžiai. Valstiečių vaikai gyveno nedorai – dažnai girtuok-
liaudavo ir gyveno įvairiose nuodėmėse, būdami labai toli 
nuo Dievo. Pamokslaujant šiam pastoriui, jaunuoliai ėmė 
atgailauti. Jie nustojo gerti, ištvirkauti, sukčiauti ir apgau-
dinėti. Vieną dieną, atėję pas Luji Harmsą, jie tarė: „Klau-
sykite, pastoriau! Norėtume skelbti Evangeliją pagonims. 
Jie taip pat turi išgirsti tai, ką girdime mes.“ Juos išklausęs, 
Luji Harmsas sutiko. Tačiau iškilo klausimas dėl jų dvasinio 
pasirengimo. Po ilgų svarstymų buvo nuspręsta juos siųsti 
studijuoti į Hamburgą. Tačiau po dviejų savaičių jaunuoliai 
sugrįžo labai nusivylę – profesoriai juos laikė pernelyg kvai-
lais, kad jie galėtų įgyti pamokslininkams reikalingą išsila-
vinimą. Nenorėdami pasiduoti, jie buvo išsiųsti studijuoti į 
Brėmeną, tačiau ten pasikartojo ta pati istorija – vėl turėjo 
grįžti namo. Laimei, antroji nesėkmė neužgesino jaunų žmo-
nių troškimo tapti misionieriais. Taigi Luji Harmsui nieko 

7



kito nebeliko, kaip įkurti savo mokyklą, kurioje šie jaunuo-
liai buvo rengiami misionieriškai tarnystei. 

Kai pirmoji problema buvo išspręsta, iškilo kita. Kaip 
šiems evangelistams patekti į Afriką? Didžiausias Luji troš-
kimas buvo, kad jie keliautų į Rytų Afriką, į Etiopiją, pas 
gala gentį – labai drąsią ir valdingą gentį, kuri nuolat  daly-
vaudavo įvairiuose mūšiuose ir karuose. Jis buvo įsitikinęs, 
kad jei šie žmonės atgailaus, jie su Evangelija apkeliaus visą 
Afriką. Todėl buvo nuspręsta statyti laivą. Tai buvo tikras 
tikėjimo darbas, nes jų bažnyčia buvo neturtinga. Tačiau jie 
pasitikėjo Dievu ir meldėsi, kad Jis suteiktų viską, ko reikėjo 
laivo statybai. Netrukus Hamburge atsirado vienos įmonės 
savininkas, kuris padovanojo jiems geležies ir kitų reika-
lingų medžiagų. Kitas savininkas davė jiems medienos. Ga-
liausiai jie pastatė nedidelį laivą, kurį pavadino „Kandakės1“ 
vardu. 

1854-aisiais, siųsdamas pirmuosius misionierius į Af-
riką ir atsisveikindamas su kiekvienu iš jų, Luji sakė: „Ne-
norėčiau tavęs čia vėl sutikti. Išsiskirkime iki tos dienos, kai 
vėl susitiksime danguje.“ Šie misionieriai niekada nebegrįžo 
į savo gimtinę – jie mirė toli nuo jos, pagoniškuose kraš-
tuose. Jų gyvenimas tarp pusiau laukinių juodaodžių genčių 
buvo tikrai nelengvas, bet jie jį paaukojo  Evangelijai. 

Palikęs Vokietiją, laivas išplaukė į Rytų Afriką. Tačiau, 
kai pakeliui jie sustojo netoli Mombasos, paaiškėjo, kad 
visos durys į Etiopiją jiems buvo uždarytos. Nusivylę ir pri-
slėgti, jie buvo priversti grįžti atgal. Galima tik  įsivaizduoti, 
kokie jausmai juos buvo užvaldę. 

Grįžtant atgal, jų laivas prisišvartavo prie Durbano 
miesto prieplaukos Pietų Afrikoje. Stovėdami ant laivo 
denio, misionieriai išsitraukė trimitus ir ėmė jais groti. Kaip 
tik tuo metu Durbane darbavosi misionierius Merenskis, 
kuris tais pačiais metais buvo atvykęs į Natalio provinciją 
iš Berlyno misijos. Išgirdęs trimitų garsus, jis iškart suprato, 
kad tai vokiečiai. Įlipęs į laivą, jis susitiko su misionieriais 
iš Hermansburgo, kurie jam papasakojo savo liūdną istoriją. 

1  Kandakė – Etiopijos karalienės vardas (Apd 8, 27).

8



Sužinojęs, kad jiems neleista misionieriauti Etiopijoje, Me-
renskis ėmė juos guosti ir drąsinti. „Pasilikite čia, tarp zulų 
genties! – sakė jis. – Tai ne mažiau stipri ir karinga tauta nei 
gala gentis. Neškite Evangeliją šiems žmonėms, nes jie taip 
pat nieko nežino apie Dievą!” 

Misionieriai nusprendė paklausyti jo patarimo ir pasi-
liko Pietų Afrikoje. Nuo to laiko vokiečių kilmės žmonės 
tapo gerai pažįstami zulų tautos juodaodžiams. Taip prasi-
dėjo misionierių darbas. Praėjus daugiau nei dešimčiai metų 
po šio įvykio, mūsų, Štegenų, pirmieji protėviai taip pat at-
plaukė į Durbano uostą tuo pačiu laivu „Kandakė“ ir visam 
laikui įsikūrė Pietų Afrikoje. Jie atvyko čia ne kaip misio-
nieriai, o kaip ūkininkai, savo valstietišku darbu turėję padėti 
misionieriams jų veikloje. 

Natalio provincijoje susiformavo kelios baltųjų ben-
druomenės, kuriose dauguma kalbėjo vokiečių kalba. Pra-
sidėjo vokiečių bažnyčių ir mokyklų statyba. Žmonės ėmė 
kurtis ir įsitvirtinti naujoje vietovėje. Deja, dažnai nutikdavo 
taip, kad jie prarasdavo savo pirmąją meilę Dievui. 

Vis dėlto Viešpaties keliai nenuspėjami, o Jo planai iš-
sipildo tiksliai laiku. Vokiečių misionieriai manė, kad po pir-
mos nesėkmės viskas klostysis ne taip, kaip reikia. Jie 
negalėjo numatyti, kad Dievas juos nukreips kitur. Jis uždarė 
jiems kelią į Etiopiją, kad atvertų duris į Pietų Afriką. Juk 
tik Viešpats turi visus raktus! 

Kaip dažnai būname įsitikinę, kad mūsų gyvenime vis-
kas vyksta ne taip, kaip turėtų būti ar kaip mes norėtume. 
Toks suvokimas slegia pečius, ir mes, parkritę, dvasiškai 
„gulime ant žemės“ liūdesyje ir neviltyje. Mes manome, kad 
viskas prarasta ir nuėjo perniek, bet nežinome, jog tai, kas 
vyksta su mumis, – tik Dievo apvaizdos pradžia. Tik ši pra-
džia yra visai ne tokia, kokią mes įsivaizduojame, o tokia, 
kokią Viešpats mums numatė Savo nuožiūra. Todėl palai-
mintas yra žmogus, kuris nusižemina Viešpaties akivaizdoje 
ir yra pasiruošęs vykdyti Jo valią.

9



1 skyrius 
 

Vaikystė. Pirmasis nuoširdus atsivertimas 
 

Tai, kad atsidūrėme Pietų Afrikoje, kaip ir visa šio 
krašto misionierių istorija, yra Dievo stebuklas. Mūsų pro-
tėviai iš mamos pusės atvyko į Pietų Afriką 1869 m., o pro-
seneliai iš tėvo pusės – vėliau, tarp 1881 ir 1883 metų. 

Mūsų giminės medyje Pietų Afrikoje niekada nebuvo 
pamokslininkų. XX a. pradžioje nutrūko visi ryšiai su Eu-
ropoje likusiais giminaičiais, ir nuo tada apie juos nieko ne-
begirdėjome. Kai kurie mūsų giminės nariai, gyvenantys 
Pietų Afrikoje, ilgainiui atsiskyrė nuo Bažnyčios, tačiau 
mano tėvo namai išliko griežtai krikščioniški. 

Mus, vaikus, mokė kiekvieną sekmadienį eiti į bažny-
čią, bet tai mums nebuvo prie širdies. Todėl dar vaikystėje 
nusprendžiau, kad suaugęs atsisakysiu viso to. Nenuostabu, 
jog neturėjome didelio noro skirti savo tikėjimui ypatingo 
dėmesio. Kartais net griebdavomės gudrybių ar apgaulės, 
kad išvengtume ėjimo į bažnyčią. Pavyzdžiui, pradėdavome 
skųstis stipriais galvos skausmais, kad galėtume užsiimti 
kuo nors kitu. Tačiau vos tik tėvai išvykdavo į bažnyčią, li-
kusieji vaikai susirinkdavo, ir prasidėdavo smagus futbolo 
žaidimas. Žinoma, „galvos skausmai“ iš karto praeidavo. 

Nors su tėvais buvome griežtai laikomi bažnyčios žmo-
nėmis ir uoliai lankėme pamaldas savo liuteronų bažnyčioje, 
gyvenome visiškai pasaulietiškai. Mūsų ūkio kieme turėjome 
šokių aikštelę, kurią kruopščiai prižiūrėjome – valėme ir po-
liravome, kad ji kuo geriau tiktų šokiams. Joje vykdavo ves-
tuvės, sužadėtuvės ir kitos šventės, pritraukdavusios žmones 
iš visos apylinkės. Tokiuose pobūviuose neretai būdavo gir-
taujama ir linksminamasi iki pat ryto. Jei vakarėliai vykdavo 
šeštadienio vakarą, sekmadienio rytą dažnai sulaukdavome 
susirūpinusių tėvų skambučių. Jie klausdavo, ar nežinome, 
kas nutiko jų sūnums, nes jau buvo laikas eiti į bažnyčią, o 
jaunuoliai vis dar nebuvo grįžę namo. Tada tekdavo jų ieš-
koti. Dažniausiai paaiškėdavo, kad po tokių linksmybių jau-
nuoliai būdavo taip girti, jog nebesugebėdavo grįžti namo ir 
10



užmigdavo kur nors pakeliui. Tačiau nepaisant visų šių iš-
daigų, kai jie jau būdavo blaivūs, sekmadienio rytą per pa-
maldas su pamaldžia išraiška muzikuodavo ir giedodavo 
bažnyčioje. 

Tai tęsėsi tol, kol mūsų bažnyčioje įvyko reikšmingas 
pokytis, kuris suvaidino svarbų vaidmenį daugelio žmonių, 
įskaitant ir mano paties, gyvenime. Ankstesnis pastorius ir 
pamokslininkas buvo perkeltas į kitą vietą, o jo vietą užėmė 
naujas dvasininkas. Iki tol mes, vaikai, eidami į pamaldas, 
turėjome įprotį pasiimti saldumynų – dažnai užmigdavome 
vos prasidėjus pamokslui arba ramiai juos valgydavome. Ta-
čiau atėjus naujam pastoriui viskas pasikeitė. 

Jis pamokslavo geriau nei visi kiti pamokslininkai, ku-
riuos mes pažinojome. Jo pamokslai buvo visiškai kitokie – 
turiningi, įdomūs ir trumpi, o tai mums, vaikams, labai pa-
tiko. Be to, jis skyrė mums ypatingą dėmesį ir parodė didelį 
supratingumą. Pavyzdžiui, vieną Velykų dieną, kai netoliese, 
Pietermaritzburgo mieste, vyko motokroso lenktynės, nu-
ėjome pas jį ir paprašėme, ar jis galėtų sutrumpinti pamokslą, 
kad spėtume į varžybas. Jis sutiko ir kalbėjo vos dešimt ar 
penkiolika minučių. Po to buvome tiesiog pakerėti ir sušu-
kome: „Tai geriausias pastorius pasaulyje! Būtent toks, kokio 
mums reikia! Geresnio už šį net neįmanoma įsivaizduoti!“ 

Tačiau iš tiesų šis pastorius buvo gana nelaimingas 
žmogus ir, matyt, jautė, kad jo gyvenime ir tarnystėje kažkas 
nebuvo taip, kaip turėtų. Jau vaikystėje jo širdyje trūko ra-
mybės. Užaugęs jis tikėjo, kad tapęs pastoriumi ir pamoks-
lininku pagaliau atras trokštamą vidinę ramybę. Vedamas 
šio troškimo, jis išvyko į Europą studijuoti teologijos. Bū-
damas labai gabus ir talentingas, jis sėkmingai baigė studi-
jas. Jo pasiekimai buvo tokie išskirtiniai, kad profesoriai 
nenorėjo jo išleisti atgal į Afriką. Jie mėgino jį įkalbėti likti 
Europoje ir dirbti pastoriumi, įspėdami, kad Afrikoje jis tik 
pražudys savo talentą. Į šias pastabas jis atsakė su humoru: 
„Žinote, savo tėvynėje turiu vieną problemą. Visi bananai 
kažkodėl auga kreivai. Todėl noriu pabandyti juos ištiesinti.“ 
Išgirdę šį atsakymą, profesoriai nusijuokė ir pripažino, kad 
jis beviltiškas, tad leido jam grįžti į Afriką. Sugrįžęs į savo 

11



gimtinę, jis pradėjo misionieriaus tarnystę, o po kurio laiko 
atvyko į mūsų bažnyčią. 

Tačiau vėliau pastoriaus pareigos ir tarnystė taip pat 
nesugebėjo patenkinti jo dvasinių poreikių. Jis nusprendė 
pamokslauti dažniau ir uoliau, todėl pradėjo rengti susirin-
kimus kelis kartus per savaitę. Dėl to jis taip persidirbo, kad 
nebepajėgė pakelti prisiimtos naštos, ir dėl prasidėjusios ne-
urozės turėjo kreiptis į gydytoją. 

Apylinkėse gyveno geras žydų gydytojas, kuris buvo 
netikintis. Po apžiūros gydytojas jam tarė: „Pone pastoriau, 
mane stebina, kad jūs, krikščionys, taip bijote mirties! Tai jau 
seniai pastebėjau tarp savo pacientų, kurie yra tikintys. Ne-
galiu suprasti, kodėl jūs, tikintys Mesiju, taip drebate prieš 
mirtį!“ Šie žodžiai buvo tarsi karti piliulė mūsų pastoriui. 

Kad išvengtų sunkios neurozės, gydytojas patarė jam 
bent trims mėnesiams palikti pastoriaus tarnystę ir net vykti 
į ligoninę stacionariam gydymui. Tačiau pastorius atmetė šį 
pasiūlymą ir grįžo į savo namus nusivylęs ir prislėgtas. Gy-
dytojo žodžiai nedavė jam ramybės, ir po tam tikrų apmąs-
tymų jis kreipėsi į savo žmoną: „Negali būti, kad visame 
pasaulyje nėra žmogaus, kuris galėtų man padėti. Jaučiu, kad 
mano sielai kažko trūksta. Nežinau, kas tai yra, bet turi būti 
kas nors, kas galėtų man patarti!“ Tada jis susikrovė daiktus 
ir išsiruošė į kelionę, pasiryžęs negrįžti, kol neras atsakymo 
į savo klausimą, net jei dėl to teks keliauti daugiau nei per 
pusę pasaulio. 

Po kurio laiko jis atvyko į Pretoriją, Pietų Afrikos Res-
publikos sostinę, kur sutiko vyrą, kuris buvo evangelistas, 
tačiau daugelio atmestas ir pažemintas. Nepaisant to, kad 
apie šį dvasininką buvo kalbama daug blogų dalykų, mūsų 
pastorius, turėdamas didelį dvasinį poreikį, nusprendė nueiti 
pas jį, tikėdamasis gauti dvasinę pagalbą. Keista, bet kartais 
tai netgi gali būti geras ženklas, jei apie žmogų kalbama 
daug blogų dalykų. Luko evangelijos 6-ojo skyriaus 26-oje 
eilutėje sakoma: „Vargas jums, kai visi žmonės jus giria.“ 
Šėtonas negali tylėti, jei Dievas veikia žmoguje ar tam tik-
roje vietoje. Būtent taip ir buvo šiuo atveju – šis evangelistas 
iš tiesų buvo tikras Dievo vaikas. 
12



Per susitikimą mūsų pastorius pirmiausia nusivylė, 
kad šis evangelistas graikų kalbą mokėjo daug prasčiau už 
jį, o hebrajų – dar prasčiau. „Kaip toks žmogus gali man 
padėti? – galvojo pastorius. Kaip jis gali man patarti, jei 
net nemoka evangelistui reikalingų kalbų?! Ką man gali 
patarti šis neišmanėlis, jei mano žinios geresnės už jo!“ Ta-
čiau šis evangelistas pažinojo gyvąjį Dievą ir buvo vyras, 
kuris mokėjo melstis. Klausydamasis savo lankytojo, jis 
viduje karštai meldėsi už jį, sakydamas: 

„Viešpatie Jėzau, meldžiu Tave! Sugriauk tarp jų sto-
vinčią užtvarą! Nušviesk savo šviesą šio žmogaus širdyje, 
nes jam reikia Tavęs...“ 

Įdėmiai išklausęs svečio, jis pakvietė jį kartu pasi-
melsti. Kai jie atsiklaupė ir šaukėsi Viešpaties, mūsų pasto-
rius staiga pajuto, kaip jo širdį nušvietė šviesa, ir tą 
akimirką jam atsiskleidė žodžių prasmės gelmė: „Štai Aš 
stoviu prie durų ir beldžiu: jei kas išgirs mano balsą ir atvers 
duris, Aš pas jį užeisiu ir vakarieniausiu su juo, o jis su ma-
nimi.“ (Apr 3, 20). Tą pačią akimirką jis suprato, kad visą 
tą laiką Viešpats buvo išorėje, o ne viduje; kad iki šiol Jį 
turėjo tik savo mintyse, bet ne širdyje ar gyvenime. Su vai-
kišku tikėjimu jis pradėjo prašyti: „Viešpatie, ateik į mano 
širdį ir gyvenimą...!“ Jam tai atrodė kaip stebuklas, kai, pa-
sikeitęs ir su vidine ramybe, jis pakilo nuo kelių. Tai buvo 
svarbiausia jo gyvenimo diena. 

Po to jis iš karto grįžo į mūsų bendruomenę, o ateinantį 
sekmadienį, kai jis vėl atsistojo už sakyklos, jo pamokslas 
buvo taip pasikeitęs, kad atrodė, jog jis sako pamokslą pirmą 
kartą. Klausydamiesi jo supratome, kad jo sieloje įvyko kaž-
kas galingo. Prieš mus stovėjo kitas žmogus ir kitas krikš-
čionis. Tai, kas buvo sena, praėjo. Viskas tapo nauja. Jo 
gyvenime taip pat įvyko didelių pokyčių. Tai visiems susi-
rinkusiems padarė didelį įspūdį. Tuomet ir aš supratau, kad 
tai būtent tai, ko man ir reikėjo, nes negalėjau nugalėti nuo-
dėmės, kuri tapo nuolatine mano problema. 

Mūsų šeimoje buvo šeši vaikai: penki broliai ir jauniau-
sia sesuo. Būdavo, kad eidami prie Viešpaties vakarienės, 
kankindavomės suvokdami savo nuodėmingumą. O atlikę 

13



bendrą išpažintį ir duonos laužymą, grįždavome namo su 
palengvėjimo džiaugsmu. Tačiau keliaudami iš bažnyčios į 
namus, nuėję du ar tris kilometrus, mes, broliai, imdavome 
ginčytis ir kivirčytis tarpusavyje. Vienas sakė viena, kitas – 
kita, ir kiekvienas stengėsi įrodyti savo tiesą. Susivokę gai-
lėjomės, tačiau vidinė ramybė ir džiaugsmas jau buvo pra-
rasti. Man plyšo širdis, liūdėjau, nes vėl susitepiau ir dabar 
turėsiu laukti tris mėnesius, kol vėl galėsiu gauti nuodėmių 
atleidimą. Kai ateidavo trokštama diena ir man būdavo at-
leidžiama, aš nuoširdžiai džiaugdavausi, tačiau, kaip ir anks-
čiau, likau nepaklusnus savo tėvams. Jei jie man ką nors 
pasakydavo, aš paprastai jiems prieštaraudavau. 

Tuo metu stokojau deramos pagarbos savo tėvui. Vi-
sada sakydavau jam, ką galvoju, ir elgdavausi kaip norėjau. 
Tačiau kiekvieną kartą pajusdavau, kad elgiuosi ne kaip 
Dievo vaikas, o kaip velnio vaikas. Mane kankino sąžinė, 
nes gerai žinojau, kad taip elgdamasis pažeidžiu įsakymą 
„Gerbk savo tėvą ir motiną“, taigi nusidedu. To suvokimas 
mane labai liūdino, ir aš vis kartojau ir kartojau: „Viešpatie! 
Aš daugiau taip nesielgsiu, nes nenoriu!“ Tačiau praeidavo 
šiek tiek laiko, ir viskas vėl pasikartodavo. 

Kai mūsų pastorius patyrė artumą su Viešpačiu, jis pa-
sakė, kad mums reikia Jėzaus mūsų gyvenime ir kad patys 
negalime tapti kitokie. Tik Jis vienintelis gali padėti mums 
įveikti nuodėmę ir atsikratyti šėtono galios. Po to pasikeiti-
mas įvyko ir mano gyvenime. Melsdamasis ir verkdamas 
šaukiausi: „Viešpatie Jėzau! Man reikia Tavęs! Išgelbėk 
mane ir sunaikink mano neklusnumą! Išgelbėk mane nuo 
ginčų, kivirčų ir nesutarimų...“ 

Taip aš atsigręžiau į Viešpatį. Nuo tada niekam nebe-
reikėjo manęs raginti eiti į bažnyčią. Priešingai, labai liūdė-
davau, jei negalėdavau eiti į pamaldas kartu su kitais. Kai 
Viešpats ėmė veikti ir mūsų namuose, šokių aikštelė netru-
kus tapo vieta, kur buvo pamokslaujama ir studijuojamas 
Dievo Žodis. Netrukus mūsų namai prisipildė žmonių. Daž-
nai Evangelijos išgirsti susirinkdavo nuo keturių šimtų iki 
šešių šimtų žmonių. Dabar čia jau niekas nebešokdavo, bet 
vykdavo pamaldos ir Dievo Žodžio nagrinėjimas. 
14



Po atgailos Biblija man tapo brangiausia ir nuostabiau-
sia knyga. Anksčiau nemėgau skaityti. Kai mokykloje turė-
davau skaityti knygas, man tai buvo tikra bausmė. Tačiau 
dabar, kai Jėzus atėjo į mano gyvenimą, viskas iš esmės pa-
sikeitė. Galėdavau dieną ir naktį skaityti Bibliją arba knygas 
apie dvasinius prabudimus. Mano širdis prisipildydavo di-
džiulio džiaugsmo, kai išgirsdavau ar perskaitydavau, kaip 
žmonės ateidavo pas Jėzų ir kaip Gyvasis Dievas juos pa-
liesdavo. Nieko kito man nebeliko. Mano gyvenime tai tapo 
pagrindiniu ir svarbiausiu dalyku. 

Kai mano šeima vykdavo į svečius ir kviesdavo mane 
kartu, visuomet atsisakydavau, rasdamas kokį nors pasitei-
sinimą likti namuose. Tada jiems nesakiau, kad, kai tik tu-
rėdavau galimybę pabūti vienas, pasiimdavau dainų knygą 
ir pradėdavau dainuoti. Anksčiau niekada nebuvau dainavęs, 
tačiau kai Jėzus atėjo į mano širdį ir pradėjo veikti, aš nie-
kada nenustodavau dainuoti. Dažniausiai, likęs vienas, atsi-
klaupdavau su Biblija rankose ir ją skaitydavau. Jei mano 
šeima būdavo namie, nepastebimai pasiimdavau Bibliją ir 
sakydavau, kad einu pasivaikščioti, o tada eidavau į cukra-
nendrių tankmę arba į mišką – ten nuostabiai leisdavau laiką 
vienas su Jėzumi, leisdamas Jam kalbėti su manimi. 

Kad ir kur eičiau ar būčiau – laukuose, traktoriuje, 
ūkyje – Naujasis Testamentas visada buvo su manimi. Skai-
čiau vieną skyrių po kito, mokydamasis juos atmintinai. Nie-
kas manęs nevertė to daryti, bet Dievo Žodis gyveno manyje 
ir buvo saldus kaip medus. 

Mano bendraamžiai ir draugai linksmindavosi, susiti-
kinėdavo su merginomis ir vėliau tuo dalydavosi su manimi. 
Jie nesuprato, kodėl taip gyvenu! Dėl ko?! Ar aš tikrai turiu 
tiek daug laiko Biblijai?! Bet Jėzus man buvo toks nuosta-
bus! Jis tapo mano pirmąja meile! Pažadų žodžiai man teikė 
ypatingą džiaugsmą ir malonumą. Pavyzdžiui, Jono evan-
gelijos 15-ojo skyriaus 7-oje eilutėje skaitau: „Jei pasiliksite 
manyje ir mano žodžiai pasiliks jumyse, – jūs prašysite, ko 
tik norėsite, ir bus jums duota.“ Sakiau sau, kad jei tai būtų 
vienintelis pažadas visoje Biblijoje, jis būtų didžiausia bran-
genybė iš visų žemės lobių. Tačiau tai nebuvo vienintelis 

15



pažadas. Skaičiau toliau: „Iki šiol jūs nieko neprašėte mano 
vardu. Prašykite ir gausite, kad jūsų džiaugsmui nieko ne-
trūktų.“ (Jn 16, 24). 

Šie žodžiai užliedavo mano širdį džiugesiu. Pasak jų, 
jei Viešpats pasilieka mumyse, o mes Jame, tuomet galime 
prašyti iš Jo visko, ko tik norime, o džiaugsmas, kurį ran-
dame Jame, yra ypatingas, didelis ir tobulas. Ir dar vienas 
pažadas, visam laikui įsirėžęs į mano širdį: „Iš tiesų, iš tiesų 
sakau jums: kas mane tiki, darys darbus, kuriuos Aš darau, 
ir dar už juos didesnių darys, nes Aš einu pas savo Tėvą.“ 
(Jn 14, 12). 

Tai vyko 1949-1951 m. Buvau dar labai jaunas, todėl 
vaikiškai giliai tikėjau ir visą tai priimdavau. Kai skaičiau 
Jėzaus žodžius: „Iš tiesų, iš tiesų sakau jums“, tikrai tikėjau, 
kad viskas, kas pasakyta, yra tiesa, nes Viešpats gi nėra ap-
gavikas. Skaitydamas Mato, Morkaus, Luko ir Jono evan-
gelijas apie Jėzaus nuveiktus darbus, galvojau, kad, 
remiantis duotais pažadais, jei tiki Juo, gali daryti tai, ką Jis 
darė. Ir ne tik tuos, bet ir dar didesnius už juos! Negaliu ap-
sakyti, ką tai reiškė mano širdžiai. Man tai buvo lyg atsivėręs 
dangus! Manau, suprantate, kodėl neturėjau laiko susitikinėti 
su merginomis ar užsiimti kitais žemiškais dalykais. Jėzus 
ir Jo Žodis tapo man viskuo – mano vieninteliu.

16



2 skyrius 
 

Pašaukimas į tarnystę ir nepaklusnumo kaina 
 

Tuo metu, kai buvau visiškai pasinėręs į Biblijos skai-
tymą, nė negalvojau tapti pamokslininku. Vis kartodavau, kad 
būti mokytoju – blogiausia, o pamokslininku – išvis paskuti-
nis pasirinkimas. (Atleiskite man už šiuos žodžius. Šiandien 
pats esu pamokslininkas ir dabar pasakiau tik tai, ką tuo metu 
apie tai galvojau.) Kaip ir mano tėvai, seneliai ir proseneliai, 
aš norėjau būti tik ūkininku. Mano idealas buvo užsidirbti pi-
nigų. Dar būdamas visai mažas, norėjau užsidirbti pinigų, 
todėl net pats užsodinau visą hektarą tabako. Pinigai buvo 
mano dievas. Tuo metu, kai mano bendraamžiai susitikinėjo 
su savo merginomis, aš stengiausi užsidirbti pinigų. Mano 
šūkis buvo: „Pirmiausia pinigai, paskui visa kita.“ 

Kai baigiau vidurinę mokyklą, iškart grįžau namo į ūkį 
padėti tėvui prie jo darbų. Būtent tuo metu, kai laimingai gy-
venome ir kartu dirbome savo ūkyje, pirmą kartą išgirdau 
Dievo pašaukimą dirbti Jo laukuose. Netrukus iki to mama 
kiekvienam vaikui padovanojo po knygą. Man atiteko Ver-
nerio Heukelbacho knyga, kurioje pasakojama apie žmogų, 
kuris patyręs gilią permainą, iš bedievio tapo evangelistu. Tai 
buvo kaip tik man. Jausdamas širdyje, kad Dievas ir mane 
kviečia darbuotis Jam, aš tuoj pat pasakiau: „Taip, Viešpatie! 
Jei Tu to nori, tai aš pasiruošęs!“ Žinoma, degdamas pirmąja 
meile Viešpačiui, negalvojau apie tai, kiek tai kainuos. 

Nedelsdamas nuėjau pas tėvus ir brolius bei pas mūsų 
pastorių ir pranešiau, kad esu įsitikinęs, jog Viešpats kviečia 
mane į tarnystę. Pastorius tuo labai apsidžiaugė ir iš karto pa-
sisiūlė kartu su juo vykti į Rytų Transvalį, į konferenciją, ku-
rioje turėjo susirinkti geriausi ir visame pasaulyje žinomi 
pamokslininkai. Mielai sutikau, nes buvau įsitikinęs, kad ši 
kelionė man bus didelis palaiminimas. Tai buvo pirmas kartas 
mano gyvenime, kai buvau toli nuo artimųjų, neturėjau 
įprastų ūkio darbų ir turėjau daug laiko apmąstymams. Čia 
pirmą kartą rimtai susimąsčiau, kas manęs laukia, jei paliksiu 
darbą ūkyje ir tapsiu pastoriumi. Tuomet net negalvojau apie 

17



misionieriaus tarnystę, nes tada juodaodžių apskritai nelai-
kiau žmonėmis. Pietų Afrikoje tai nebuvo nieko ypatingo. 
Maža to, toks požiūris buvo taikomas ir kitų tautų žmonėms, 
kurie nepriklausė juodaodžių rasei. Laikėme juos tarsi ant-
rarūšiais žmonėmis, prastesniais už save. 

Tokia pati buvo ir mūsų nuomonė apie kitas bažny-
čias, bendruomenes ir denominacijas. Mūsų akyse tik mūsų 
bažnyčia buvo vienintelė dvasinė, turinti tikrą ir gryną mo-
kymą – nors tikrovėje tai nebuvo tiesa. Į kitus tikinčiuosius 
žvelgėme iš aukšto, manydami, kad jų tarpe jau seniai rei-
kėjo reformų. Tačiau Viešpats yra toks maloningas, kad dėl 
Jo malonės kai kurie iš jų galbūt kaip nors ir išsigelbės. 
Mums mūsų išgelbėjimas buvo savaime suprantamas da-
lykas, o tai, kad pateksime į dangų, nekėlė nė menkiausių 
abejonių. Beje, toks požiūris yra beveik visų krikščionių 
dvasinė liga, ar ne taip?! Kažkodėl kiekvienas laiko savo 
pažiūras aukštesnėmis ir teisingesnėmis už kito ir, būdamas 
toks pasipūtęs, net nepastebi, kad žemina ir trypia tą, už 
kurį taip pat mirė Kristus. 

Taigi, būdamas Transvalyje ir svarstydamas savo bū-
simą tarnystę, pamaniau, kad tai bus mano mylimo gyve-
nimo ūkyje pabaiga. Be to, turėčiau išsiskirti su tėvais, 
broliais ir seserimi. Taip pat mąsčiau, kad visai nenoriu gy-
venti vargingai, kaip daugelis tų, kurie darbavosi tokioje 
tarnystėje. Gyvenime pinigai taip pat turi reikšmės. Prisi-
mindamas mūsų pastorių ir kitus panašius į jį, maniau, kad 
negalėsiu, kaip jie, gyventi skurde, pamokslauti, krikštyti, 
atlikti mirusiųjų laidotuvių apeigas ir pan. Ir apskritai, kas 
žino, ką tai man dar atneš... Ne, tai buvo ne man. Taigi 
buvau pasiryžęs atsisakyti savo skuboto sprendimo, nes ma-
niau, kad nesugebėsiu jo laikytis. 

Tačiau šioje konferencijoje buvo susirinkę tikrai geri 
pamokslininkai, ir kai vakarais klausydavausi jų pa-
mokslų, mano širdis suminkštėdavo, ir aš sakydavau: 
„Viešpatie! Ne, aš vis tiek tai padarysiu! Aš pasiruošęs!“ 
Bet ryte mano širdis vėl buvo užkietėjusi, ir aš sau vėl kar-
tojau, kad grįšiu atgal. Tada vėl ateidavo vakaras, ir, klau-
sydamasi Dievo Žodžio, mano širdis ištirpdavo tarsi 
18



sviestas, ir aš vėl sutikdavau sekti Dievo pašaukimu. Tačiau 
naktis praeidavo, o kitą rytą vėl atsitikdavo tas pats – aš no-
rėdavau grįžti atgal. 

Taip tęsėsi tol, kol vieną dieną galutinai nusprendžiau 
grįžti namo ir būti ūkininku. Tačiau buvo viena problema, 
kuri mane labai glumino. Juk sakiau pastoriui, kad Viešpats 
kviečia mane tarnauti. Ką jam atsakysiu, jei jis paklaus, kodėl 
anksčiau sakydavau viena, o dabar – kita? Kaip paaiškinsiu, 
kodėl dar visai neseniai skelbiau, kad Dievas mane kviečia į 
tarnystę ir įtikinėjau kitus savo ketinimų nuoširdumu, o dabar 
staiga apsigalvoju? Tokių klausimų, žinoma, nenorėjau gir-
dėti, nes prisiminiau, ko mane mokė mokykloje – kad vyras 
turi laikytis savo duoto žodžio. Afrikoje turime posakį: 
„Vyras yra žodis, o moteris – žodynas.“ Deja, gyvenime būna 
ir atvirkščiai. Bet kokiu atveju nenorėjau atsidurti tokioje gė-
dingoje padėtyje. 

Antras dalykas, kuris mane taip pat neramino, buvo 
toks: ką atsakysiu mamai, kai ji tikrai paklaus, kaip dabar 
suprasti mano užtikrintus žodžius apie Dievo pašaukimą ir 
visiškai priešingą poelgi? 

Vis dar apie tai mąsčiau, kai staiga į galvą šovė gera 
idėja. Dalyvaudamas konferencijoje dažnai girdėdavau, kaip 
žmonės liudijo, kad Dievas jiems buvo atsiuntęs žodį iš 
Šventojo Rašto. Tai prisiminęs, labai apsidžiaugiau ir nu-
sprendžiau, jog toks paaiškinimas būtų puiki išeitis iš keb-
lios padėties. Tuomet galėčiau ramiai nueiti pas mūsų 
pastorių ir pasakyti, kad galbūt klydau, nes Dievas tik išmė-
gino mane, kaip kadaise Abraomą. Jis norėjo įsitikinti, ar 
būsiu pasiruošęs paaukoti Jam savo gyvenimą, kaip Abrao-
mas turėjo paaukoti savo sūnų. Kadangi buvau pasiryžęs 
sekti Jo šaukimu, Jis, pamatęs mano širdį, patikėjo manimi, 
kaip kadaise įsitikino Abraomo ištikimybe. Kaip tada Dievas 
paliko Izaoką gyvą ir neleido jo paaukoti, taip dabar Jis ne-
reikalauja iš manęs šios aukos ir siunčia man žodį iš Bibli-
jos, kad tai patvirtintų. Tą patį pasakysiu ir mamai – tai bus 
įtikinama ir teisinga. Niekas negalės prieštarauti ar ginčytis. 
Taigi, liko tik melstis, kad Viešpats apreikštų man tinkamą 
Šventojo Rašto vietą. 

19



Tą pačią dieną susiradau nuošalią vietą, atsisėdau ant 
akmens, paėmiau Bibliją į rankas ir pradėjau Dievui mintyse 
pasakoti, koks turėtų būti mano tolimesnis gyvenimas. Grį-
šiu namo ir tapsiu ūkininku, bet finansiškai remsiu bažnyčias 
ir misionierius. Be to, mano namai visada bus atviri maldai 
ir Biblijos studijoms. Trumpai tariant, išsamiai paaiškinau 
Dievui, kaip turėtų atrodyti mano būsimas gyvenimas, nu-
matydamas kiekvieną smulkmeną. Baigęs šį planavimą, ta-
riau: „Bet, Viešpatie, viso to nenoriu daryti be Tavęs, nes be 
Tavo palaiminimo negali būti jokios sėkmės. Tegul Tavo 
ranka lydi šį mano darbą! Todėl prašau, kad suteiktum man 
tokį Šventojo Rašto žodį, kuris būtų Tavo antspaudas vis-
kam, ką Tau kalbėjau.“ Tada atsitiktinai atsiverčiau Bibliją, 
tikėdamasis tą akimirką pamatyti išskirtą vietą paryškintu 
šriftu. Tačiau mano žvilgsnis sustojo ties paprastu tekstu, ir 
nežinau, kaip taip nutiko, bet prieš akis išvydau tik vieną ei-
lutę: „Jis tarė jiems: ,Sekite paskui mane, ir Aš padarysiu jus 
žmonių žvejais.’“ (Mt 4, 19). 

Supykęs užverčiau Bibliją, norėdamas ją sviesti kuo to-
liau. Mane užvaldė pyktis ir įniršis, ir sušukau: „Viešpatie, 
įrodysiu Tau, kad to nedarysiu! Nebūsiu žmonių žvejys! Aš 
nesutinku su Tavimi ir verčiau eisiu per gyvenimą be Tavęs!“ 

Grįžęs į savo kambarį, susikroviau daiktus ir trumpai 
pasakiau pastoriui, kad išvykstu atgal į Natalą pas savo tėvus. 
Jis reagavo visiškai ramiai, nepratardamas nė žodžio, ir tik 
po kurio laiko paklausė: – Erlo, ar tikrai esi įsitikinęs, kad tai 
yra Dievo valia tau? – Taip, – nedelsdamas aštriai atsakiau ir 
tuoj pat pakartojau: – Taip! Palikime šį pokalbį! Taigi, jam 
sumelavau. Pasibaisėtina, kad krikščionys gali taip lengvai 
meluoti. Tą dieną supratau, kokia nuožmi ir pikta gali būti 
tikinčiojo širdis. Juk tuomet jau buvau Dievo vaikas. 

Pastorius nuvežė mane į geležinkelio stotį, o prieš iš-
vykdamas dar kartą paskambinau namo ir pasakiau tėvams, 
kad rytoj šeštą valandą ryto būsiu Pietermaritzburge. Kitą 
rytą geležinkelio stotyje mane pasitiko tėvas ir keli broliai. 
Mes labai mylėjome vieni kitus. Susitikus vienas iš jų priėjo 
prie manęs ir linksmai pasakė: – Ak, Erlo, kaip gera, kad tu 
grįžai! Iš tiesų mūsų Dievas yra meilės Dievas, todėl Jis vėl 
20



sugrąžino tave pas mus! Žinoma, tuo metu jis dar nesuprato, 
kas iš tikrųjų buvo nutikę. Tačiau žinojau, kad ne meilės Die-
vas mane sugrąžino atgal – juk buvau prieš Jį sukilęs, atsukęs 
Jam nugarą ir sakęs, kad negaliu eiti su Juo šiuo keliu. 

Po kelių dienų, kai mudu su mama likome vieni na-
muose, ji manęs paklausė: – Erlo, kas atsitiko? Tu mums 
sakei, kad Dievas pašaukė tave būti pamokslininku ir dirbti 
Jo laukuose. Jei taip, tai kodėl taip greitai grįžai? 

Ką galėjau jai pasakyti? – Nieko! Vienintelis dalykas, 
kurį tuo metu sugebėjau padaryti, buvo tiesiog supykti. Tai 
buvo lengviausias pasirinkimas, o jis visada rodo, kad kaž-
kas negerai. Supratau, jog dabar man niekas nepadės ir kad 
šiuo metu negaliu nieko kito, tik piktintis ir bartis. – Mama, 
jei nebenori manęs čia matyti, pasakyk tiesiai šviesiai! – 
šiurkščiai atkirtau ir greitai išėjau iš kambario, garsiai už-
trenkdamas duris. Taip baigėsi mano giesmės ir Biblijos 
skaitymas – daugiau jų net neliečiau. 

Artimiausi pusantrų metų tapo tikru pragaru žemėje. 
Tuomet supratau: nepaklusnumas kainuoja tūkstantį kartų 
daugiau nei paklusnumas. Nuspręsti eiti prieš Dievą – sun-
kus kelias. Niekada daugiau nenorėčiau to patirti! Dažnai 
sakome: „Ne, tai kaina, kurios negaliu mokėti! Tokia auka 
man per daug didelė! Nepajėgiu to pakelti!“ Bet patikėk ma-
nimi, bičiuli, nepaklusnumas tau kainuos daug daugiau. 

Po kurio laiko, vieną dieną nuėjau į savo kambarį, at-
siklaupiau ant kelių ir pirmą kartą per visą tą sunkų laiką 
vėl paėmiau Bibliją. Mano žvilgsnis nukrypo į eilutes, ku-
rios bylojo apie Dievo meilę man. Sunku apsakyti, kas tą 
akimirką vyko mano skausmo draskomoje širdyje. – Vieš-
patie! – verkdamas tariau. – Kaip tai įmanoma? Nors aš Tau 
sudaviau į veidą ir nusisukau, Tu vis dar mane myli?! 

Negaliu išsamiai papasakoti, kas man tada nutiko. Pa-
sakysiu tik tiek – Dievo meilė nuginklavo ir sugniuždė mano 
ledinę širdį. Ji ištirpo kaip ledo luitas saulės šviesoje. Ver-
kiau kaip vaikas – nesuprasdamas, kodėl Dievas vis dar 
mane myli. Už ką?! Aš Jį taip stipriai įskaudinau. Tą aki-
mirką patyriau, ką reiškia Dievo meilė. Jos nepatyrus, tai 
sunku suprasti. 

21



Po kelių dienų vėl paėmiau Bibliją, atsiverčiau ją atsi-
tiktinai ir perskaičiau: „Simonai, Jonos sūnau, ar myli mane 
labiau negu šitie?“ (Jn 21, 15). Tą akimirką pasijutau taip, 
tarsi Jėzus būtų čia, mano kambaryje, kalbėtųsi su manimi 
ir užduotų klausimą: – Erlo, ar tu Mane myli...? Labai my-
lėjau savo tėvus, brolius ir seserį, tėvų namus, mūsų ūkį. Ta-
čiau dabar skambėjo Jėzaus klausimas: – Ar myli Mane...? 
Taip, aš Jį mylėjau! Negalėjau Jo nemylėti! 

Petras atsakė: – Taip, Viešpatie, Tu žinai, kad Tave 
myliu... Jėzus jam tarė: – Ganyk mano avinėlius. Po to vėl 
skambėjo tas pats klausimas ir tas pats atsakymas. Simonui 
Petrui vėl nuskambėjo Mokytojo žodžiai: – Ganyk mano 
avis. Tai buvo pakartota tris kartus. Bet kai trečią kartą pa-
klaustas Petras nuliūdo, nuliūdau ir aš. Verkdamas, kaip ir 
Petras, tariau: – Viešpatie! Tu žinai, kad Tave myliu! – 
Ganyk mano avis, – buvo Jo atsakymas. Tai buvo galutinis 
patvirtinimas. Tuoj pat atsikėliau nuo kelių, susiradau mamą 
ir pasakiau: – Mama, dabar prasideda naujas gyvenimas! 
Tada nuėjau pas mūsų pastorių ir pasakiau: mano abejonės 
baigėsi – tai, kas įvyko, man buvo lyg mirtis. 

Taip prasidėjo visiškai kitoks gyvenimas. Nedelsdamas 
išvykau mokytis į Biblijos mokyklą, ir nuo to laiko daugiau 
niekada neabejojau, kam Viešpats mane pašaukė. Aš dažnai 
jaučiu liūdesį, kai sutinku Dievo vaikus, kurie sako nežinan-
tys, kokia yra Dievo valia jų gyvenime. Tačiau tai – vienas 
svarbiausių dalykų, kuriuos turėtume aiškiai žinoti! Juk į Jo 
karalystę įeis ne tas, kuris sako: „Viešpatie, Viešpatie!“, bet 
tas, kuris vykdo savo dangiškojo Tėvo valią! Ne tas, kuris 
daro stebuklus Jo vardu, bet tas, kuris pažįsta Dievo valią ir 
jai paklūsta.

22



3 skyrius 
 

Dvylika metų „vaikščiojimo po dykumą“ 
 
1951 m., ruošdamasis evangelizavimo tarnystei, Dievo 

akivaizdoje pasakiau tai, kas vėliau man sukėlė daug sun-
kumų. „Viešpatie! – sakiau, – šis žingsnis man kainavo labai 
daug. Dėl jo palikau viską: tėvo namus, palikimą, tėvus, bro-
lius ir seserį – viską, ką turėjau ir galėjau turėti. Todėl Tavo 
vardu prašau: jei seksiu paskui Tave, meldžiu tik vienos są-
lygos – kad tai nebūtų bažnyčios žaidimas. Jei man skirta 
skelbti Evangeliją, noriu tai daryti taip, kaip tai darei Tu. 
Tegul ji skamba ne šventyklose, bet laukuose ir pievose, kal-
nuose ir slėniuose. Noriu nešti Tavo žodį žmonėms taip, kaip 
jis yra parašytas. Viešpatie, trokštu Tau tarnauti ir gyventi 
taip, kad Tavo žodis ir pažadai išsipildytų mano gyvenime 
bei tarnystėje. Noriu mokyti ir kalbėti taip, kaip Tu mokei ir 
kalbėjai. Juk Tu pasakei: ‘Kaip mane siuntė Tėvas, taip ir 
Aš jus siunčiu.‘“ (Jn 20, 21). 

Baigęs Biblijos mokyklą, patyriau tai, ko nesitikėjau: 
Viešpats atvėrė man duris pas zulų – Afrikos gentį, tarp ku-
rios tuomet gyvenome. Niekada anksčiau nesitikėjau, kad 
dirbsiu su afrikiečiais, juo labiau tarp šios genties. Vos ga-
lėjau kalbėti jų kalba. Iš visos mūsų šeimos mano zulų kal-
bos žinios buvo silpniausios. Todėl negalėjau suprasti, kodėl 
Dievas pašaukė būtent mane! Juk ruošiausi dirbti tarp bal-
tųjų! Tačiau Viešpaties planas buvo kitoks, ir mylėdamas Jį 
troškau vykdyti Jo valią. Taip tapau misionieriumi. 

Kai būdavau tarp baltųjų, turėdavau būti labai atsargus 
ir apdairus, atidžiai rinkti žodžius, kad nieko neįžeisčiau. 
Tarp afrikiečių to nereikėjo. Galėjau tiesiai pasakyti vienam 
iš jų: „Klausyk, tau reikia atgailauti! Jei to nepadarysi, gyvas 
nueisi į pragarą!“ 

Po kurio laiko, juodaodžiai man pasakė: „Taip, krikš-
čionybė yra gerai. Jos dėka gavome daug naudingų dalykų – 
dabar turime mokyklas, ligonines, galime įgyti amatą. Su 
misionierių atvykimu pas mus atėjo civilizacija. Tačiau vis 
dėlto krikščionybė mums vis dar atrodo svetima, nes ji atėjo 

23



iš baltųjų. Ji yra baltųjų religija, jų tradicija, kurioje jie už-
augo. Mes taip pat turime savo religiją ir tradicijas. Jūs, bal-
tieji krikščionys, turite savo dievus: Dievą Tėvą, Dievą Sūnų 
ir Dievą Šventąją Dvasią. Kita vertus, mes turime savo sta-
bus ir dievus, kurie taip pat turi vardus. Nors krikščionybė 
apskritai nėra bloga religija, mums jos vis tiek nepakanka. 
Ji panaši į vandenį, liejamą ant ugnies – jis gali užgesinti 
liepsną, bet negali prasiskverbti prie gyvybės šaknų. Todėl 
mums vis dar reikalingi mūsų dievai, ir mes privalome toliau 
aukoti savo mirusiųjų dvasioms.“ 

Toks požiūris rodo jų tikėjimo pusiškumą ir dvilypumą. 
Tapę krikščionimis, jie lieka pusiau krikščionys, pusiau pa-
gonys. Atėję į bažnyčią, jie meldžiasi Viešpačiui, tačiau savo 
namuose ir toliau tarnauja demonams bei aukoja aukas mi-
rusiųjų dvasioms. 

Turiu pasakyti, kad zulams bendravimas su tamsiosio-
mis pragaro jėgomis, raganavimas ir spiritizmas yra neatsie -
jama jų gyvenimo dalis – tarsi kasdienė duona. Dar 
būdamas motinos įsčiose vaikas jau patiria raganavimo 
įtaką. Raganavimas naudojamas ir gimdymo metu, o vėliau 
lydi visą gyvenimą. Todėl jiems tai tampa natūraliu ir įprastu 
dalyku, o bendravimas su mirusiųjų dvasiomis – kasdieniu, 
savaime suprantamu reiškiniu. Tačiau blogiausia, kad tai nėra 
vien jų vaizduotės vaisius ar paprastas įsivaizdavimas – tai 
tikra realybė, kurią galima išgyventi, pajusti ir patirti pa-
tiems. Piktosios dvasios su jais kalba girdimu balsu. Prie jų 
ateina gyvatės ir laukiniai žvėrys. Aš pats tai mačiau, todėl 
negalėjau jiems sakyti, kad velnias negali veikti ir pasireikšti 
savo jėga – jiems tai buvo tikrovė. 

Be to, jie man sakė: „Krikščionybė tikrai yra geras da-
lykas. Tik gaila, kad vykdote misijas tarp mūsų, afrikiečių! 
Geriau jau pamokslautumėte baltiesiems ir mokytumėte 
juos, kaip teisingai gyventi. Pirmiausia atgailaukite jūs, bal-
tieji! Mes juk dirbame baltiesiems ir juos pažįstame! Baltieji 
gali būti pikti ir irzlūs! Jie moka bartis ir ginčytis! Jie dažnai 
neturi jokios meilės!“ 

Kai kurie zulai kalbėjo dar atviriau: „Mes tavęs neno-
rime! Pamokslauk savo baltiesiems! Pažiūrėk, ką jie daro! 
24



Jie vaikšto į kiną, rūko, geria ir ištvirkauja! Nemokyk mūsų, 
kad turime atgailauti ir gręžtis į Dievą! Pirmiausia atverskite 
baltuosius, o tada pamatysime, ką jūs turite omenyje...!“ 
Manau, galite įsivaizduoti, kas vyksta evangelisto širdyje, 
kai jis pamokslauja žmonėms apie atsigręžimą į Viešpatį. 

Praėjus šešeriems metams nuo misionieriškos tarnystės 
pradžios, vieną dieną karštai meldžiausi, sakydamas: „Vieš-
patie, suteik man išminties ir savo Šventosios Dvasios ga-
lios, kad galėčiau įtikinti šiuos žmones, jog Tu esi ne tik 
baltųjų, bet visų Dievas, o Jėzus yra Dievo Sūnus, pasaulio, 
visų tautų Gelbėtojas ir kad niekas negali ateiti pas Tėvą ki-
taip, kaip tik per Jį.“ Tuomet gerai pasiruošiau, ketindamas 
kalbėti zulams, kurių tą dieną buvo susirinkę keli šimtai. 
Pradėdamas nuo Senojo Testamento, papasakojau jiems, 
kaip pranašai išpranašavo Mesiją ir kaip Jis galiausiai ste-
buklingai gimė iš mergelės Marijos. Taip pat pasakojau, kaip 
Jėzus, būdamas dvylikametis berniukas, buvo šventykloje. 
Po to perėjau prie pasakojimo apie Jo krikštą Jordane, Jo 
gundymą dykumoje ir tolesnę tarnystę iki pat Jo mirties ant 
Golgotos kryžiaus. Galiausiai papasakojau, kaip trečiąją 
dieną prisikėlęs iš numirusių Dievo Sūnus įžengė į dangų, 
kur dabar sėdi Dievo Tėvo dešinėje, kuris Jam dovanojo visą 
pasaulį. Tai sakydamas pabrėžiau, kad mums, gyvenantiems 
žemėje, nėra išgelbėjimo jokiame kitame varde, tik Jėzaus 
Kristaus vardu, ir kad ateis diena, kai Jis vėl sugrįš teisti gy-
vųjų ir mirusiųjų. Todėl kiekvienas, kuris Juo netiki, pra-
randa amžinybę. Įtikinėjau klausytojus, kad joks kitas vardas 
nėra šventas, tik Jėzaus, ir kad tik Jis yra Kelias, Tiesa ir Gy-
venimas visiems žmonėms – nepriklausomai nuo jų odos 
spalvos ar tautybės. 

Šį savo pamokslą užbaigiau tokiu raginimu: „Jėzus 
Kristus yra tas pats vakar, šiandien ir per amžius! Viskas kei-
čiasi, bet Jis nesikeičia! Jis ir šiandien yra toks pat, koks buvo 
prieš du tūkstančius metų! Taigi neikite pas savo raganas ir 
burtininkes! Nesikreipkite į mirusiuosius, bet eikite pas Tą, 
kuris prisikėlė ir yra mirusiųjų ir gyvųjų Viešpats! Ateikite 
pas Jėzų su visomis savo nuodėmėmis, poreikiais ir proble-
momis! Palikite negyvus dievus! Ateikite pas gyvąjį Dievą!“ 

25



Žinoma, tai sakydamas net neįsivaizdavau, kur visa tai 
nuves. Viena iš šio susirinkimo lankytojų godžiai klausėsi 
mano žodžių. Mes, pamokslininkai, paprastai to nesitikime – 
dažnai tenkinamės tuo, kad mūsų pamokslai praslysta pro 
žmonių galvas. Iškart po susirinkimo prie manęs priėjo 
pagyvenusi juodaodė moteris ir paklausė: 

– Sakykite man, pamokslininke, ar viskas, ką ką tik pa-
sakėte, tikrai yra tiesa? 

– Žinoma, tai tiesa – negalėjau pramanyti tokių dalykų. 
Dievo tarnystėje negali būti jokios apgaulės. Viskas, ką skel-
biau, yra tiesa. 

– Vadinasi, Viešpats Jėzus, baltųjų žmonių Dievas, yra 
Gyvasis Dievas? 

– Taip, Jis yra Gyvasis Dievas. 
– Ar Jis ir šiandien gali daryti tai, ką darė prieš du tūks-

tančius metų? 
– Taip, žinoma. 
– Ar galite kalbėtis su Juo? 
– Taip, galiu. Ir jūs galite su Juo bendrauti. Mes, krikš-

čionys, tai vadiname malda. Kiekvienas žmogus gali mels-
tis. 

Tada ji sušuko: „O, kaip aš džiaugiuosi, kad pagaliau 
radau vyrą, tarnaujantį Gyvajam Dievui! Aš turiu suaugusią 
dukrą – ji išprotėjusi. Ar galėtumėte paprašyti savo Dievo 
ją išgydyti?“ 

Išgirdęs jos žodžius, jaučiausi lyg sviestas būtų nukritęs 
nuo mano duonos. Visa mano drąsa ir ryžtas akimirksniu 
išgaravo. „O, Erlo! Tu kvailas asilas!“ – pagalvojau sau. 
„Štai čia ir įstūmei save į kampą. Kaip galėjai nepagalvoti, 
kad turėjai palikti sau spragą, pro kurią galėtum atsitraukti! 
Ką dabar darysi?! Kaip išbrisi iš šios košės?“ (Tą akimirką 
patyriau tikrą šoką.) Mano galvoje žaibišku greičiu sukosi 
mintys: „O jei paklaustum, ar ji įsitikinusi, kad Dievas nori, 
jog jos dukra būtų sveika?“ Bet tuoj pat prabėgo kita mintis: 
„Erlo, bet juk būtent tu ką tik liepei jiems eiti pas Jėzų su 
visais savo poreikiais ir problemomis, o ne pas raganas ir 
burtininkes!“ Ir vėl kita mintis: „Taip, bet tai gali būti kry-
žius, kurį Viešpats jai uždėjo! Taip irgi nutinka! Gali būti, 
26



kad tai Dievo valia! Be to, Dievo plane viskam yra savas 
laikas. Kodėl ji mano, kad būtent dabar jos dukra turėtų būti 
išgydyta?“ 

„Ak tu, vargšė, primityvi mamytė...“ – ištariau min-
tyse. „Jei būtum baltaodė europietė, mes galėtume aiškiai 
pasikalbėti šia tema! Bet tu esi juodaodė afrikietė ir kalbi 
kaip mažas, nesuprantantis vaikas!..“ (Taip galvojau tą aki-
mirką. Tačiau iš tikrųjų ši juodaodė moteris atėjo pas Jėzų 
su tuo pačiu paprastu, pasitikinčiu, vaikišku tikėjimu, apie 
kurį Viešpats kadaise pasakė: „Jei netikėsite kaip vaikai...“ 
Ir ne ji, o aš buvau tas kvailas berniukas!) 

Taip, bet ką man dabar daryti? Nenorėjau jai parodyti, 
kad atsidūriau aklavietėje. Išlikdamas išoriškai ramus ir ti-
kėdamasis, kad laikas parodys man išeitį, paklausiau moters, 
kur yra jos dukra – ar ji čia? „Ne, – atsakė motina, – ji namie. 
Tai už kilometro nuo čia, galime nuvažiuoti pusę kelio, o 
tada turėsime eiti pėsčiomis“. „Gerai“, – pasakiau. „Greitai 
būsiu laisvas ir tada nueisiu su tavimi.“ 

Pakeliui ji papasakojo, kad yra našlė jau ketverius 
metus, kad jos sūnus dirba dideliame Durbano mieste, o 
dabar ji gyvena su sūnaus žmona ir savo pamišusia dukra. 
Kai pagaliau pasiekėme jų namus ir pažvelgiau į trobelę, iš 
išgąsčio ir nuostabos garsiai sušukau: „Jūs man nepasakėte 
nė pusės to, ką čia matau!“ 

Afrikiečiai namelio viduryje paprastai turi stulpą, ant 
kurio laikosi šiaudinis stogas. Dabar prie to stulpo viela 
buvo pririšta suaugusi mergina. Viela taip giliai įsirėžė į ne-
laimingos moters kūną, kad iš žaizdų tekėjo kraujas. Ant jos 
rankų ir kūno matėsi daugybė žaizdų ir randų – kai kurios 
jau buvo užgijusios, kitos dar visai šviežios ir kraujuojan-
čios. Ši išprotėjusi moteris turėjo neįtikėtiną, antgamtinę 
jėgą. Ji taip smarkiai plėšėsi iš pančių, kad viela tarsi peilis 
pjaustė jos rankas. Tuo pat metu ji be perstojo kalbėjo kaž-
kokia nesuprantama svetima kalba. Tai nėra neįprasta tarp 
zulų. Tokias dvasias jie vadina „zizuais“. Jei žmogus yra ap-
sėstas šios dvasios, jis turi gebėjimą kalbėti nesuprantamo-
mis kalbomis, taip pat įvairiomis svetimomis kalbomis, 
tokiomis kaip vokiečių, anglų, indų ir kt... 

27



– Kiek laiko ji taip surišta? – paklausiau motinos. 
– Pastarąsias tris savaites, – atsakė ji. 
– Ir visą šį laiką ji kalba be perstojo, dieną ir naktį. Ji 

nevalgo ir nemiega. Jei atnešame jai maisto, ji griebia lėkštę 
ir sviedžia ją į sieną. 

– Bet kodėl nenaudojate ko nors minkštesnio, bent jau 
virvės? 

„Tai nepadės, – atsiduso moteris. – Išbandėme viską. Ji 
suplėšo net tvirčiausias virves. Jeigu jai pavyksta išsilaisvinti, 
ji pabėga, ir tada ją labai sunku sugauti. Ji bėga kaip laukinis 
gyvūnas nuo vienų namų prie kitų. Įsibrovusi į kaimynų lau-
kus ir daržus, ji išrauna kukurūzus, kopūstus ir kitas daržo-
ves, laužo ir niokoja viską, kas pasitaiko jos kelyje. 

Žmonės pyksta. Vyrai ateina su šunimis ar lazdomis ir 
žiauriai ją sumuša. Kai ją išvaro, ji bėga į kalnus ir ilgai ne-
begrįžta. Lyja, griaudžia perkūnija, žaibuoja, darosi šalta, ir 
net aš nežinau, kur mano dukra.“ 

Moteris pažvelgė į mane ir, su ašaromis akyse, pa-
klausė: „Ar įsivaizduoji, ką reiškia mano širdžiai turėti tokį 
vaiką? Jai būtų geriau mirti, nei taip gyventi!..“ 

Šiek tiek nurimusi, vargšė motina tęsė: „Mano dukra su-
plėšo savo suknelę į skiautes ir bėgioja nuoga gatvėmis. Tai 
taip pat labai pavojinga kitiems. Jeigu ji kam nors įkanda, įsi-
kanda taip giliai į kūną ir nepaleidžia jo, kol kas nors ateina 
ir padeda aukai. Tad kai žmonės ją pamato, jie slepiasi ir už-
sirakina savo trobelėse ir namuose. Tada ji bėga į mokyklą. 
Vaikai išsigandę šokinėja pro langus, kad pabėgtų. Direkto-
rius sušaukė komitetą ir pasakė, kad taip tęstis nebegali.“ 

Verkdama, ši vargšė moteris parodė man savo tuščią 
tvartą ir tarė: 

– Aš nebeturiu nei karvių, nei avių, nei ožkų. Kas ne-
buvo paaukota dvasioms, tą turėjau parduoti, kad galėčiau 
sumokėti burtininkams. Nes jie reikalauja labai daug pinigų 
už savo raganavimą. Tačiau galiausiai net jie pasakė, kad 
mūsų dievai nebegali man padėti. Dabar esu visiškai nuskur-
dusi. Neturiu daugiau pinigų. Mano jėgos taip pat senka. Ži-
note, pamokslininke, labai dažnai norėdavau paimti peilį ir 
šaltakraujiškai perpjauti savo dukrai gerklę. Tačiau mane 
28



nuolat kažkas stabdė. Atrodė, kad kažkas sakė man nedaryti 
to, nes tai būtų didelė nuodėmė. Tada norėjau užbaigti savo 
gyvenimą. Tačiau mane sustabdė mintis – kas po to nutiks 
mano vaikui? Kas ja pasirūpins? – Kaip aš džiaugiuosi, – 
baigė ji, – kad pagaliau radau žmogų, kuris tarnauja Gyva-
jam Dievui! Dabar turiu viltį, kad mano dukra bus išgydyta 
ir išgelbėta! 

Šie žodžiai kaip peilis įsirėžė man į širdį. Buvau pasi-
rengęs verkti. Tą akimirką prisiminiau Gedeono žodžius, ku-
riais jis kreipėsi į atsiųstą Dievo angelą: „Kur yra visi Jo 
stebuklai, apie kuriuos pasakojo mūsų tėvai?“ (Teisėjų 6, 13). 

Viduje šaukiausi Dievo ir meldžiau: „Viešpatie, suteik 
šį stebuklą! Juk Tu turi galią išlaisvinti ir išgydyti šią vargšę 
merginą!“ 

Po to, kai pažadėjau šiai moteriai, kad sugrįšiu pas ją, 
nuėjau pas savo draugus ir bendradarbius, pasidalinau savo 
išgyvenimu ir paklausiau, ar jie norėtų melstis už šią merginą 
kartu su manimi. Visi noriai sutiko, pažadėdami, jei prireiktų, 
palikti visus savo darbus. „Matote!“ – kalbėjau jiems. „Še-
šerius metus meldėmės už prabudimą, kuris taip ir neįvyko. 
Kas žino, gal tai bus ta kibirkštis, kurios mums reikia, kad 
uždegti ugnį? Jei mergina bus išgydyta, tai gali tapti prabu-
dimo pradžia, nes visa gentis – nuo mažo iki seno – žino apie 
ją. Ach, kokia tai būtų pergalė mūsų Viešpačiui! Tada visi 
zulai sužinotų, kad Jėzus yra vienintelis tikrasis Dievas!“ 

Tada nuėjau į savo tėvų ūkį ir paklausiau, ar jie galėtų 
skirti kambarį, kuriame ši išprotėjusi moteris galėtų apsi-
stoti, kol už ją melsimės. Mano tėvas ir motina sutiko, ir 
mes, kartu su keliais kitais vyrais, atvežėme apsėstąją mer-
giną į mano tėvų namus. Visa gentis gyvenanti aplinkui, jau 
žinojo ir kalbėjo apie tai. 

Vos tik ši mergina įžengė į jai skirtą kambarį, iš karto 
sulaužė kėdes ir apvertė stalą. Teko išnešti visus baldus, pa-
liekant tik lovą. Tačiau netrukus ji ėmė traukyti spyruokles, 
bandydama sulaužyti lovą. Tad turėjome išnešti ir lovą. Ant 
grindų paklojome šiaudinį kilimą ir antklodę. Paskutinis jos 
veiksmas buvo dar labiau pribloškiantis – ji išlaužė langų 
rėmus, išdaužė stiklus ir sulankstė geležines grotas. Po kelių 

29



valandų kambarys atrodė tarsi kiaulidė, kurioje būtų ne 
viena, o visa banda kiaulių. 

Tris savaites, dieną ir naktį, pasninkavome ir meldėmės, 
tačiau ši demonų apsėsta mergina nebuvo išgydyta. Visą šį 
laiką ji be perstojo dainavo šėtoniškas dainas, kurias pati iš-
kart sukurdavo. Žmonės patarė mums, kad melsdamiesi 
turėtume nuolat kartoti Viešpaties vardą ir šauktis Jėzaus 
Kristaus kraujo, nes tada demonai pabėgs. Tačiau jie ne-
pasitraukė. Priešingai, jis iškart pradėjo keikti ir šventva-
giauti Kristaus Kraują tokiais baisiais žodžiais, kokius tik 
gali tarti pats šėtonas. Tai buvo baisu ir šlykštu. Ji sėdėjo 
nuoga savo pačios nešvarumuose ir basomis kojomis daužė 
betonines grindis, tarsi kažkas būtų daužęs jas didžiuliu 
kūju, norėdamas jas sudaužyti. Tai tęsėsi daugybę valandų, 
ir iš tolo girdėjosi baisus trypimas, šiurpus juokas ir švent-
vagiškos giesmės. Tai buvo tikras pragaro dvelksmas. 

Po trijų savaičių mano jėgos buvo išsekusios, buvau 
tarsi nervų griuvena. Nesuvokiau, kas vyksta. Mes darėme 
viską, ką mus moko Biblija, bet tai neveikė. Praktika prieš -
taravo teorijai. Pasijutau kaip šio pasaulio mokslininkai, 
kurie tiki evoliucija ir įrodinėja, kad nėra Kūrėjo ir Dievo. 
Tokie žmonės tvirtina, kad prieš milijonus ir milijardus metų 
mes buvome žuvys. Tada šioms žuvims išaugo kojos. Vėliau 
iš jų išsivystė ne tik varlės, bet ir beždžionės. Tuomet bež-
džionė kažkokiu būdu neteko uodegos, ir taip Žemėje pra-
dėjo formuotis žmonių rasė. Jie netgi galėjo nustatyti 
laikotarpius ir vystymosi etapus, tačiau stebėtinai visada 
trūkdavo vienos „smulkmenos“ – trūkstamos grandies evo-
liucinės raidos grandinėje. Prieš daugelį metų Pietų Afrikoje 
gyvenęs profesorius Šmitas atrado žuvį, vietinių vadinama 
„culicensis“. Jis buvo įsitikinęs, kad pagaliau rado trūkstamą 
evoliucijos raidos grandį. Tačiau, dideliam jo nusivylimui, 
tai nepasitvirtino. 

Panašiai jaučiausi ir aš. Teoriškai viskas, kas parašyta 
Biblijoje, buvo tiesa, bet praktiškai taip nebuvo. Tai buvo 
karti piliulė, kurią turėjau nuryti. 

Ką dabar turėčiau daryti? Grįžti pas motiną ir pasa-
kyti jai, kad jos dukra nebuvo išgydyta! Bet visa gentis, 
30



gyvenanti aplinkui, žinojo, kad krikščionys meldžiasi už šią 
merginą. Jie girdėjo, kaip aš jiems pamokslavau sakydamas: 
„Neikite pas raganas! Neaukokite jaučių ir ožkų dvasioms! 
Jėzus yra atsakymas į visas problemas, tad eikite pas Jį! Jis 
niekada nesako „ne“! Burtininkai ir stabai – taip, bet Jėzus 
niekada!“ Dabar, ką daryti?! Dabar turiu nueiti pas tos mer-
ginos motiną ir pasakyti jai, kad Dievas mus apgavo, ir ne 
tik mus, bet ir visus, kurie skelbia Kristaus vardą! Bet kaip 
galėčiau taip pasielgti?! 

Meldėmės iš visų jėgų: „O, Viešpatie! Tai ne apie mūsų 
vardą, bet apie Tavo Gyvojo Dievo Vardą! Apie Tavo galią 
ir galybę! Ką pasakys pagonys, jei ji sugrįš atgal tokia pati 
išprotėjusi?! O, veik Viešpatie! Padaryk šį stebuklą ne dėl 
mūsų šlovės, bet dėl Tavo vardo, dėl Tavo šlovės...“ Tačiau 
mūsų desperatiškas šauksmas ir visos maldos buvo veltui. 
Dievas danguje tylėjo. Tai buvo baisu! 

Galiausiai man neliko nieko kito, kaip tik nueiti pas šios 
merginos motiną ir pasakyti jai, kad ir mes negalime padėti 
jos dukrai. Man buvo labai sunku, todėl karštai meldžiausi: 
„Viešpatie! Dabar negaliu žiūrėti žmonėms į akis! Juk turiu 
būti sąžiningas su jais! Kaip aš galiu pamokslauti ir įtikinti 
juos apie kažką, kai jie matė, kad tai nėra tiesa! Aš daugiau 
nebegaliu būti veidmainis! Aš taip pat turiu sąžinę! Turiu 
būti sąžiningas su savimi! Viešpatie, nebegaliu ilgiau čia 
likti! Prašau, jei gali, pasiųsk mane kur nors kitur...“ Viešpats 
buvo man gailestingas, ir aš galėjau išvykti į kitą vietą. Tai 
buvo Hanoverio apylinkės ir pietinė pakrantė. Ten išbuvau 
dvejus metus. 

Tuomet jau nustojau tikėti, kad Biblija yra pilnas Dievo 
Žodis ir kad visa, kas joje parašyta, yra tiesa. Kai kurie da-
lykai buvo tiesa, bet ne visi. Žinoma, buvau įsitikinęs, kad 
Dievas nėra apgavikas, ir maniau, kad Biblijos nesuderina-
mumo priežastis galėjo būti kažkas kita. Anksčiau nebuvo 
tokių rašomųjų mašinėlių, kaip dabar, todėl viskas buvo ra-
šoma ranka ir perduodama iš vieno žmogaus kitam. Taip Bib-
lija buvo perrašinėjama iš kartos į kartą daugelį amžių. 
Visiškai natūralu, kad per daugelį kartų, kai Bibliją perrašė 
daugelis žmonių, galėjo būti padaryta klaidų. Dėl to kai kurios 

31



Šventojo Rašto dalys galbūt nėra tokios, kokios buvo para-
šytos pradžioje. Tokiu būdu viską galima gerai paaiškinti. 

Taigi, kai kas Biblijoje yra tiesa, o kai kas – ne. Todėl 
dabar pamokslaudamas laikiausi tik tų ištraukų, kurios, 
pagal mano supratimą ir patirtį, atitiko tikrovę, ir stengiausi 
vengti tų Rašto vietų, kurios man atrodė iškreiptos. Pavyz-
džiui, Jėzus pasakė samarietei: „Kiekvienas, kas geria šitą 
vandenį, ir vėl trokš. O kas gers vandenį, kurį Aš jam duosiu, 
tas nebetrokš per amžius“ (Jono 4, 13-14). Mano nuomone, 
tai buvo neteisingai suprasta ir visiškai klaidinga. Juk aš 
visur keliavau ir evangelizavau. Buvau daugelyje bažnyčių 
ir bendruomenių. Šimtai ir tūkstančiai žmonių priimdavo 
Jėzų. Jie ateidavo prie šio Šaltinio ir gerdavo Jo duodamą 
vandenį. Jie gėrė Jo gyvojo vandens, bet po to vėl troško! 

Pasidairykite po šiandienos krikščionių namus ir pa-
žvelkite, kokie pasaulio daiktai juose yra: laikraščiai, žur-
nalai, pramogos ir daug kitų dalykų, įskaitant erotines 
knygas ir pornografiją. Pažinojau jaunus vyrus, kurie nega-
lėjo praeiti pro kioskus ir knygynus, nežiūrėdami į nuogų 
merginų nuotraukas, kurios buvo ten išdėliotos. Jie net pirk-
davo juos ir slėpdavo namuose nuo tėvų. Tai buvo žmonės, 
kurie tikėjo Jėzumi, kurie gėrė Jo vandenį, tačiau nuolat 
troško pasaulietiškų ir žemiškų dalykų. Ar pasaulyje yra la-
biau ištrokškusių žmonių nei krikščionys?! Kiek daug tarp 
jų yra tokių, kurie geidžia ne tik pasaulio, bet ir nuodėmės, 
kurią daro, jei ne tiesiogiai, tai bent netiesiogiai; jei ne atvi-
rai, tai slapta. Kai kurie trokšta cigarečių, kiti – alkoholio, 
treti – sekso ar kitų pasibjaurėtinų nuodėmių. Vaikai klausia 
savo tėvų, kodėl jiems neleidžiama eiti į kiną ar į šokius, o 
kiti gali. Gali būti labai sunku tėvams tinkamai auklėti savo 
vaikus, o jie visi yra krikščionys! 

Biblijoje sakoma: „Nemylėkite pasaulio nei to, kas yra 
pasaulyje.“ (1 Jono 2, 15). Bet pažvelkite į krikščionis! Pa-
žvelkite į šių dienų krikščioniškąjį jaunimą ir palyginkite jį 
su šio pasaulio žmonėmis! Ar yra didelis skirtumas tarp jų?! 
Laiške romiečiams dvylikto skyriaus 2 eilutėje skaitome: „Ir 
nesitaikykite prie šio pasaulio, bet pasikeiskite, atnaujindami 
savo protą.“ Matote, Šventajame Rašte aiškiai pasakyta, kad 
32



krikščionys neturėtų prisitaikyti prie pasaulio ir šio amžiaus. 
Bet ar tai iš tikrųjų atrodo taip? Kartą atsigėrus, daugiau nie-
kada nebeturėsi troškulio! Ne, taip negali būti! Todėl aki-
vaizdu, kad Dievas negalėjo to pasakyti. Jis nėra apgavikas! 
Taigi šie žodžiai yra paprasčiausia Šventojo Rašto klaida. 
Tokiu būdu Biblijoje radau daug panašių vietų, kurios, mano 
manymu, buvo netinkamos šiandieniniams krikščionims. 

Man taip pat atrodė, kad Apaštalų darbų knyga netin-
kama mūsų dienoms, nes ji buvo skirta pirmiesiems krikš-
čionims ir baigėsi pirmajame amžiuje. Žinoma, po to dar 
būta prabudimo laikotarpių, bet ir jie jau buvo praeitis. Mes 
taip pat stengėmės nuoširdžiai, visa širdimi melstis už pra-
budimą ir darėme tai taip ilgai, kad galiausiai persisotinome, 
pavargome ir sustojome. Vėliau, kai vienas bendruomenės 
narys man pasakė: „Erlo, mums reikia melstis už prabu-
dimą“, – aš, karčios patirties išmokytas tokiomis aplinkybė-
mis išlaikyti pusiausvyrą, atsakiau jam supratingai: „Ak, 
brangus broli! Tu per daug entuziastingai žiūri į šiuos daly-
kus! Kadaise aš galvojau taip pat. Buvo metas, kai mes net 
stengėmės iš visos širdies, karštai ir nuoširdžiai melstis už 
prabudimą, bet metams bėgant prabudimas taip ir neatėjo. 
Tikėtina, kad tai buvo tik pradžioje uolumo ir pirmosios 
meilės apraiška. Mums tai jau nebeįmanoma. Manau, kad 
kai pasieksi brandesnį dvasinį amžių, ir tu suprasi šią tiesą. 
(Taip toli buvau pasiklydęs savo žmogiškose mintyse...).“ 

Laikui bėgant išmokau stebėti. Galbūt ir jūs jau paste-
bėjote, kad skirtingose žemės vietose, skirtingose bažnyčiose 
ir denominacijose pagrindinis vaidmuo skiriamas skirtin-
giems dalykams. Pavyzdžiui, amerikiečiai, pamokslaudami, 
visada pabrėžia tikėjimo svarbą. Svarbiausia – tikėti! Ne-
svarbu, kaip viskas yra viduje! Svarbiausia, kad tikėtum! 

Kai tai išgirdau, pagalvojau, kad galbūt tai buvo tas 
slaptas raktas, kurio ilgai ieškojau. Galbūt man nepavyko, 
nes turėjau per mažai tikėjimo. Viduje pajutęs padrąsinimą, 
nusprendžiau atlikti eksperimentą, tikėdamas, kad jei negali 
apsispręsti, ką nors daryti, tai ir negali to pasiekti. Taigi per 
kitą susirinkimą pamokslavau apie tikėjimą, visada pabrėž-
damas žodžius „tik tikėk“. Pačiais išraiškingiausiais žodžiais 

33



įtikinėjau klausytojus, kad svarbiausia, ko mums reikia, yra 
tikėjimas. Tik tikėk – ir tada galime perkelti kalnus! 

Ir ar žinote, kas nutiko po to?! Tarp dalyvavusiųjų pa-
maldose buvo žmonių, kurių šeimoje buvo aklas žmogus. 
Išgirdę mane sakant, kad tereikia tik tikėti, ir tada išvysite 
Dievo šlovę, jie labai apsidžiaugė. Sulaukę pamokslo pabai-
gos, jie greitai nuėjo namo, atvedė pas mane savo aklą tėvą 
ir pasakė: „Mes girdėjome, kad jei tiki, viskas gali įvykti. 
Mūsų tėvas yra aklas. Ar galėtum pasimelsti už jį, kad jis 
praregėtų?“ 

„Tai bent...“ – pagalvojau aš. – „Įdomu, kiek tai man 
dabar kainuos?“ Tačiau neparodęs nerimo, aš jų paklausiau: 
„Ar ir jūs tuo tikite?“ „Taip, žinoma!“ „Gerai,“ – pasakiau, 
– „Jėzus kiekvieno ligonio, atėjusio pas Jį, klausė, ar jis 
tiki.“ (Tuo aš pats save guodžiau – jei šis aklasis nepraregės, 
bent jau ne tik aš būsiu kaltas, bet ir jie.) 

Paprašiau, kad šie žmonės vėliau ateitų pasimelsti, o po 
to stengiausi surinkti visą savo tikėjimą į didžiulę krūvą, no-
rėdamas tik vieno – kad jis būtų tarsi didelis kalnas. Deja, tuo 
metu negalvojau apie Jėzaus žodžius, kad jei mūsų tikėjimas 
bus bent kaip garstyčios grūdelis, jis bus pakankamas perkelti 
kalnus. Gaila, kad mes, krikščionys, šiuo klausimu viską su-
prantame atvirkščiai – mums atrodo, kad reikia tikėjimo, di-
delio kaip kalnas, kad pajudintume garstyčios grūdelį. 

Nustatytu laiku jie atėjo. Gerai pasiruošęs tikėjausi, kad 
dabar turėsiu pakankamai tikėjimo melstis, ir jie taip pat. 
Uždėjęs rankas ant aklojo galvos, meldžiausi ir tikėjau. Bai-
gęs melstis, greitai atmerkiau akis ir pažvelgiau į ligonį. 
Deja, jis ir toliau liko aklas. Nesupratęs lingavau galvą. Juk 
turėjau tiek daug tikėjimo. Šie žmonės nusivylę paliko 
mane, ir aš dar ilgai stovėjau ir kartojau: „Viešpatie, aš to 
nesuprantu! Taip, aš tikrai jau nieko nebesuprantu!“ 

Po to nelemto atsitikimo su akluoju vyru pasakiau sau: 
„Užteks, Erlo! Daugiau niekada gyvenime nedrįsk taip pa-
sielgti! Nuo šiol nebūk toks kvailas asilas! Stebėk save, o 
kai pamokslauji, būk atsargus ir apdairus! Nepamiršk, kad 
visada turi būti galimybė pasitraukti, kad neatsitiktų kas nors 
panašaus į tai, kas nutiko anksčiau.“ Todėl mano pamokslai 
34



tapo labiau apgalvoti. Taip praėjo dar šešeri mano evangeli-
zacinės tarnystės metai. 

Tarnavimai vykdavo didelėje palapinėje, kurioje reng-
davau Evangelijos skelbimo susirinkimus du kartus per 
dieną – ryte ir vakare. Kai atvykdavau į kokią nors vietą, pa-
silikdavau ten aštuonis, dvylika ar net keturiolika mėnesių, 
per kuriuos skelbiau Dievo Žodį. Ir kiekvieną kartą galėjau 
stebėti tą patį pasikartojantį dėsningumą. Iš pradžių susirin-
kimuose dalyvaudavo apie šimtą žmonių, paskui du šimtai, 
keturi šimtai, šeši šimtai. Tada dalyvių skaičius pradėdavo 
mažėti atvirkštine tvarka, o metų pabaigoje vėl susirinki-
muose dalyvaudavo ne daugiau kaip šimtas žmonių. 

Per evangelizacijas šimtai žmonių atsigręždavo į Vieš-
patį. Po susirinkimo neretai į priekį išeidavo du šimtai žmo-
nių ir pareikšdavo norą priimti Jėzų kaip savo Gelbėtoją. 
Netgi pasitaikydavo, kad visa žmonių masė, visa susirin-
kimo dalis gręždavosi į Viešpatį! Tačiau praeidavo keli mė-
nesiai, ir iš to nieko nelikdavo. Nieko! Viskas grįždavo į 
senas vėžes. Vienos evangelizacinės akcijos metu aš ir mano 
darbuotojai pardavėme šimtus Biblijų, bet tai mažai ką keitė 
žmonių gyvenime arba visai nieko nekeitė. 

Tuo metu pas mane dažnai ateidavo kiti pamokslininkai 
ir klausdavo, kaip man pavyksta pritraukti šimtus žmonių į 
pamaldas. Deja, jie matė tik išorę, bet nesuprato, kad aš jau-
čiausi kaip nelaimingiausias žmogus žemėje. Aš juk aiškiai 
mačiau, kas iš tiesų vyksta – kur pradėjau ir kur baigiau. Kas 
iš to gaudavosi? Mes stengiamės evangelizuoti visą pasaulį, 
tačiau iš tiesų bedievystė vis labiau plinta. Aš negalėjau to 
suprasti ir paaiškinti. 

Be to, mane nuolatos persekiojo viena mintis, kuri kilo 
iš mano vidaus ir mane labai baugino. Paprastai, kai evan-
gelizuodavau, stengdavausi statyti savo palapinę kuo tankiau 
apgyvendintoje vietoje, kad būtų lengviau surinkti žmones. 
Darydamas tai, visada galvodavau: „Erlo, tu nesi panašus į 
Joną Krikštytoją. Jis vykdė savo tarnystę dykumoje, toli nuo 
žmonių gyvenviečių, ten, kur visai nebuvo žmonių. Tačiau 
nepaisant to, pas jį ateidavo beveik visa Jeruzalė. Ir ne tik iš 
Jeruzalės, bet ir iš Judėjos, Samarijos ir net iš kaimyninių 

35



valstybių. Tu, Erlo, pats eini pas žmones, bet vis tiek sunkiai 
juos pritrauki.“ „Jonai,“ – mintyse kreipiausi į jį, – „kaip tau 
tai pavykdavo? Kokia buvo tavo paslaptis...?“ Deja, nežino-
jau atsakymo. 

„Galbūt,“ – mąsčiau, – „viskas dėl to, kad Jonas Krikš-
tytojas buvo stipri asmenybė, galinti pritraukti žmones? O gal 
jis turėjo talentą savo kalboje vartoti itin stiprius išsireiški-
mus?“ Vėl ir vėl skaitydavau jo pamokslus ir tik stebėdavausi. 
Abejoju, ar kada nors buvo kitas pamokslininkas, kuris ryžtųsi 
skelbti taip, kaip skelbė Jonas Krikštytojas. „Jonai!“ – kalbė-
jau sau iš nuostabos. – „Jei taip pamokslautum mūsų dieno-
mis, tau nukirstų galvą dar anksčiau nei tavo laikais!“ 

Aš pats nesu sutikęs ir niekas kitas man nėra pasakojęs 
apie pamokslininką, kuris būtų išdrįsęs kalbėti taip, kaip kal-
bėjo Jonas. „Angių išperos!“ – kreipėsi jis į žmones, kurie 
atėjo pas jį krikštytis, t. y. į tuos, kurie norėjo atsigręžti į 
Viešpatį. – „Kas perspėjo jus bėgti nuo ateinančios rūstybės? 
Duokite vaisių, vertų atgailos!“ (Mt 3, 7-8). Tačiau šiandien 
žmonės ateina į pamaldas, su šypsenėle priima Jėzų kaip 
savo asmeninį Gelbėtoją, išeina ir tęsia savo ankstesnį gy-
venimą. Jie mažai ko atsisako iš savo ankstesnio gyvenimo 
ir dažnai po kelių mėnesių kartojasi ta pati sena istorija. 

Taigi, kokia galėjo būti Jono paslaptis?! Juk ne jo mais-
tas – skėriai ir laukinis medus – suteikė jam Dievo jėgą! Jis 
vilkėjo kupranugario vilnos drabužius ir odinį diržą, bet tai 
taip pat negalėjo turėti lemiamos reikšmės! Galbūt jis darė 
stebuklus. Bet koks tada buvo jo stebuklas?! Juk niekur ne-
skaitome, kad jis būtų daręs stebuklus ar gydęs ligas. Aklieji 
nepraregėjo, luošieji nepradėjo vaikščioti. Tai kas tai buvo?! 
Kas?! Šis žmogus pamokslavo apie nuodėmes. Taip, bet tai 
nėra labai populiaru, ypač šiais laikais. Kartą vienas pamoks-
lininkas manęs paklausė: „Sakyk, Erlo, apie ką tu pamoks-
lauji? Jei, pavyzdžiui, per pamokslą kalbu apie nuodėmes, 
vadindamas jas tikraisiais vardais, klausytojai iškart pasijunta 
nepatogiai ir ima kraipytis savo kėdėse. Gal aš jau esu visiš-
kas kvailys, kad bandau kalbėti apie nuodėmes...?“ 

Bet, brangūs draugai, argi ne dėl to Jėzus atėjo, kad 
apkaltintų mus dėl mūsų nuodėmių? Būtent todėl Jis buvo 
36



pavadintas Jėzumi, tai yra Gelbėtoju, nes turėjo parodyti 
savo tautai jos nuodėmes ir kaltes. Būtent tai ir darė Jonas 
Krikštytojas, kuris buvo pasiųstas paruošti kelią Viešpačiui. 
Jis tiesiai ir bekompromisiškai kalbėjo apie nuodėmes, šauk-
damas atgailauti ir apsivalyti. Tik kodėl anomis dienomis 
žmones traukė tokie pamokslai, o dabar jie jų vengia? Man 
tai buvo paslaptis, kurios negalėjau įminti. „Viešpatie, – mal-
davau, – „suteik ir man tą gebėjimą, kurį turėjo Jonas!“ Ta-
čiau, nepaisant mano maldų, viskas vėl pasikartodavo: 
evangelizacijos metu ateidavo šimtai žmonių, būdavo par-
duodama daugybė Biblijų, bet galiausiai likdavo tik saujelė 
tų, kurie iš tikrųjų norėjo sekti Viešpatį. 

Ir štai, kol buvau užimtas šiomis mintimis, staiga prisi-
miniau istoriją, kurią kartą patyriau. 1956 m. buvau pietva-
karių Afrikoje – Namibijoje. Tai labai sausringas kraštas. 
Ten nėra aukso, tačiau Namibijos gyventojai sako, kad jiems 
tai nėra taip svarbu, nes jei jie turėtų vandens, jis jiems būtų 
vertingesnis už auksą. Vieną dieną aplankėme ten gyvenantį 
ūkininką, kuris pasisiūlė mums kai ką parodyti. Už kelių 
metrų nuo jo namų buvo gręžinys ir siurblys vandeniui 
semti. Paėmęs puodelį, ūkininkas įpylė į jį šiek tiek vandens 
ir, ištiesęs jį man, pasiūlė paragauti. Vieną gurkšnį gurkš-
telėjau, bet negalėjau nuryti ir tuoj pat jį išspjoviau, o po to 
ūkininkas mums papasakojo savo istoriją. 

Jiems nereikėjo gręžti giliai, kad pasiektų šį vandenį, ir 
jo buvo gausu. Tačiau jų džiaugsmas buvo per ankstyvas. 
Paaiškėjo, kad vandenyje buvo tiek daug įvairių druskų ir 
cheminių medžiagų, kad jis tapo visiškai negeriamas. Tada 
jie nusprendė jį naudoti skalbimui. Tačiau jų nusivylimas 
buvo didžiulis – jau po pirmojo skalbimo visi drabužiai ėmė 
irti. Norėdamas kaip nors paguosti žmoną, ūkininkas pasiūlė 
jai šiuo vandeniu laistyti gėles ir daržoves darže. Po dviejų 
savaičių visos gėlės ir daržovės pradėjo vysti ir žūti. Tik tada 
jie suprato, kad šis vanduo niekam tikęs, nes ten, kur jis pa-
tenka, viskas sunaikinama. 

Vos ūkininkas baigė pasakoti savo istoriją, mintis, tarsi 
žaibo blyksnis, perskrodė mano protą: „Klausyk, Erlo! Tai 
lygiai tas pats, kaip tavo pamokslavimas apie Dievo Žodį! 

37



Kuo daugiau tu pamokslauji, tuo daugiau sielų žudai! Todėl 
į susirinkimus ateina vis mažiau žmonių. Tu jiems skelbi ne 
gyvenimą, o mirtį!“ 

Brangūs bičiuliai! Šis suvokimas nedavė man ramy-
bės, graužė mano sielą kaip vėžys. Negalėjau to pamiršti. 
„O Viešpatie! – vėl ir vėl kartojau. – „Taigi kuo daugiau 
kalbu, tuo daugiau žalos Tau darau?“ Būtent taip nutinka 
daugeliui krikščionių. O, jei tik jie patylėtų! Tai būtų geriau 
Dievo karalystei. Šiandien Jį kenčia ne nuo Dievo Žodžio 
skelbimo trūkumo, bet priešingai – jo pertekliaus. Dabar 
krikščionys per daug kalba, ir dėl to Dievo vardas yra nie-
kinamas. Būtų geriau, jei jie ne kalbėtų apie Dievo Žodį, 
bet gyventų pagal Jį! 

Taigi, po dvylikos misionieriško ir evangelizacinio tar-
navimo metų, pajutau, kad nebegaliu toliau taip gyventi ir 
pamokslauti. Suvokiau, kad visi šie metai buvo tik dvasinė 
klajonė dykumoje. „Erlo, – mintyse klausiau savęs, – „kokie 
buvo tavo triūso vaisiai per šiuos dvylika metų? Ar pažįsti 
bent dvylika žmonių, kurie, atgailaudami per tave, užsidegtų 
širdimi dėl Viešpaties? Bent viena siela per visus metus?! 
„Ne.“ – prisipažinau sau, – „negalėčiau jų parodyti! Ar tikrai 
turiu toliau tęsti šį beprasmišką tarnavimą?! Ne! Tikrai ne! 
Taip švaistyti savo gyvenimą!!! Dėl ko?! Kiti žmonės už-
dirba pinigus, mėgaujasi gyvenimu. Kodėl aš negaliu to 
turėti? Kodėl turiu eiti per gyvenimą kaip vargingas pa-
mokslininkas ir nusivylęs misionierius, skelbdamas kažką 
ir bandydamas įtikinti kitus tuo, kas teoriškai yra tiesa, bet 
praktiškai neveikia?! Jei Dievas ir šiandien yra toks pat, 
koks buvo anksčiau, ir jei Jo žodis nepasikeitė, kodėl mūsų 
krikščioniškame gyvenime viskas atrodo taip, kaip at-
rodo!!!“ Klausdavau, bet negaudavau atsakymo; ieškoda-
vau, bet nerasdavau išeities. Buvau arti nevilties...

38



4 skyrius 
 

Žodis tampa gyvas 
 
1966 m. atvykau į mažą Mapumulo miestelį, esantį už 

šimto dvidešimties kilometrų į šiaurę nuo Durbano. Čia 
1963 m. rengdavau savo evangelizacijos susirinkimus, kurių 
metu šimtai žmonių atsigręžė į Viešpatį. Tačiau dabar iš tų 
šimtų beliko nedidelė, vos dvidešimties ar trisdešimties 
žmonių bendruomenė. 

Kai atvykdavau į šią nedidelę bendruomenę tarnauti, pir-
miausia turėdavau tapti taikdariu. O kaip jie ginčijosi! Kartais 
atrodė, jog tuoj įsikibs vienas kitam į plaukus. Vienas turėjo 
kažką prieš kitą, o pastarasis negalėjo jam atleisti. Jie nesu-
gebėjo suprasti vienas kito. Visa tai matydamas supratau, kad 
Dievas negali būti tarp mūsų, kol Jo vaikai nesusitvarkys savo 
gyvenimų ir tarpusavio santykių. Viešpačiui reikia kanalų, o 
mes, krikščionys, turime būti jais. Mūsų laikų problema nėra 
milijonai pagonių, kurie nepažįsta Dievo, bet tikintieji, kurie 
tampa kliūtimi Viešpaties kelyje. Kad ir kaip baisu, dažnai 
patys krikščionys padaro daugiau žalos Dievo darbui nei be-
dieviai. Apie juos apaštalas Jonas Apreiškimo knygos trečia-
jame skyriuje sako: „...esi nei šaltas, nei karštas“. 

Vieną dieną, kai mes, kaip įprasta, buvome susirinkę, 
pasakiau visiems: „Žinote, draugai, vis dažniau pagalvoju 
apie tai, ką sakiau 1951 m., kai Viešpats pirmą kartą pašaukė 
mane dirbti Jo laukuose. Tuomet pasakiau, kad sutinku tapti 
pamokslininku, bet su viena sąlyga – „nežaisti“ bažnyčios. 
Tačiau šiandien, žvelgdamas į pastaruosius dvylika metų mi-
sijose, turiu pripažinti, kad viskas, ką turėjau, buvo tik žai-
dimas. Jaučiuosi dvasiškai bankrutavęs ir nebegaliu daugiau 
darbuotis taip, kaip anksčiau. Pažvelkite į šokių aikštelę, – 
tęsiau. – Kai pasirodo orkestras, ten renkasi du – trys šimtai 
ar daugiau žmonių, o pas mus maldai ir Žodžio studijoms 
susirenka vos dvidešimt ar trisdešimt žmonių. Pažvelkite į 
futbolą! Per rungtynes susirenka aštuoni šimtai, devyni šimtai 
ar dar daugiau sirgalių, o mūsų susitikimuose dalyvauja ne 
daugiau kaip šimtas žmonių. Jei Viešpats ir šiandien tebėra 

39



tas pats, jei Šventoji Dvasia nepasikeitė ir jei Biblija iš tiesų 
yra Gyvojo Dievo Žodis, kaip galime paaiškinti visa tai?! 
Jei pažvelgtume į nekrikščioniškas religijas ir ideologijas, 
kurios dabar užvaldžiusios žmonių protus ir širdis, pamaty-
tume, kad jos nuolat žengia į priekį, tuo tarpu krikščionybė 
ritasi žemyn. Remiantis statistiniais duomenimis, 1945 m. 
38 proc. žmonijos buvo krikščionys, o iki 2000 m. buvo 
prognozuojama, kad šis skaičius sumažės iki 10 proc. ar net 
dar mažiau. Tai liūdnas faktas, bet taip yra! Niekada žemėje 
nebuvo tiek daug pagonių, kiek dabar, ir jei viskas taip tęsis, 
mes, krikščionys, greitai visai išnyksime!“ 

Tuomet, kreipdamasis į nutilusius ir įdėmiai manęs 
klausančius krikščionis, paklausiau jų, ar jie sutiktų kasdien 
septintą valandą ryto ir šeštą valandą vakaro susirinkti stu-
dijuoti Bibliją, melstis ir visa širdimi ieškoti Viešpaties 
veido. „Kas žino, – pasakiau, – gal Dievas dėl savo gailes-
tingumo prisiartins prie mūsų ir pradės savo darbą tarp 
mūsų.“ Išklausę mane, visi sutiko. Taigi ši nedidelė dvide-
šimties ar trisdešimties žmonių grupelė pradėjo reguliariai 
rinktis kiekvieną rytą ir vakarą, ir nuo tada mūsų susitikimai 
įgavo visiškai kitokį pobūdį. 

Viena Šventojo Rašto vieta, kuri mus ypač suglumino, 
buvo Jono 7, 38 eilutė: „Kas mane tiki, kaip Raštas sako, 
iš jo vidaus plūs gyvojo vandens upės.“2 

Šiuos žodžius Jėzus ištarė paskutinę didžiosios žydų 
šventės dieną. Septintojo Jono evangelijos skyriaus pra-
džioje skaitome, kad Jėzus nenorėjo vaikščioti po Judėją, 
bet keliavo po Galilėją, nes žydai norėjo Jį nužudyti. Artė-
jant žydų šventei, Jo broliai Jam sakė: „Keliauk iš čia į Ju-
dėją, kad ir Tavo mokiniai pamatytų, kokius darbus darai. 
Juk, norėdamas iškilti viešumon, niekas neveikia slapčiomis. 
Jei darai tokius darbus, pasirodyk pasauliui.“ (Jon 7, 3–4). 

2 Biblijos vertime į rusų kalbą ši eilutė skamba pažodžiui: „Kas tiki 
mane, kaip sakoma Rašte, iš jo vidaus tekės gyvojo vandens upės.“ Vo-
kiškame ir kai kuriuose kituose Biblijos vertimuose šie Šventojo Rašto 
žodžiai skamba kiek kitaip, atskleisdami gilesnę prasmę, būtent „Kas 
tiki mane taip, kaip Raštas sako, tam iš jo vidaus tekės gyvojo vandens 
upės.“ „Taip, kaip“ bus naudojamas šioje knygoje.

40



Atsakydamas savo broliams, kurie tuo metu dar netikėjo 
Juo, Jėzus pasakė kai ką ypatingo: „Mano laikas dar neatėjo, 
o jums laikas visada tinkamas.“ (Jn 7, 6). Šiuose mūsų Gel-
bėtojo žodžiuose slypi gili prasmė. Jis mums sako, kad žmo-
gus, neturintis tikro tikėjimo Jėzumi, gali daryti, ką nori ir 
kada nori – kitaip tariant, jis gali „šokti pagal savo dūdelę“. 
Kita vertus, Jėzus negalėjo taip elgtis. Jis buvo visiškai pri-
klausomas nuo Jį siuntusio dangiškojo Tėvo, todėl darė tik 
tai, kas atitiko Jo valią, ir sakė tik tai, ką kalbėjo Jo Tėvas. 

Taip Viešpats moko ir mus, savo sekėjus, kad be Jo 
nieko negalime nuveikti. Be abejo, galime daryti, ką norime 
ir kada norime, tačiau tai bus daroma pagal mūsų pačių 
valią, todėl tokie darbai neatsilaikys. Be to, viskas, ką da-
rome patys, neturi jokios vertės Dievo akivaizdoje. Tačiau 
kaip Jėzus buvo priklausomas nuo Tėvo, taip ir mes turime 
būti priklausomi nuo Jo ir būti viena su Juo. Šią tiesą, bran-
gieji, turime giliai pažinti. 

Tolesniame Jono evangelijos septintame skyriuje pasa-
kojama, kad Jėzaus broliams nuėjus į šventę, Jis taip pat 
atėjo, bet ne atvirai, o tarsi slapta. Tai buvo šventė, kurioje 
Jėzus turėjo galimybę kalbėti žmonėms, tačiau kurį laiką to 
nedarė. Paskutinę šventės dieną Jėzus nebegalėjo ilgiau ty-
lėti ir garsiai sušuko: „Jei kas trokšta, teateina pas mane ir 
tegeria! Kas mane tiki, taip, kaip Raštas sako, iš jo vidaus 
plūs gyvojo vandens upės.“ (Jn 7, 37-38). Nepaisant to, kad 
Jėzus gerai žinojo apie slaptus jų kėslus Jį nužudyti, Jis ne-
besislėpė, bet stovėjo žmonių akivaizdoje, kad visi galėtų Jį 
matyti. Jis ne tik ramiai kalbėjo, bet ir garsiai šaukė. 

Įdomu tai, kad žodis „šaukti“ (graikiškas žodis „krázo“3 
taip pat vartojamas Šventajame Rašte pasakojime apie Jė-
zaus mirtį ant kryžiaus: „garsiai sušukęs, atidavė dvasią.“ 
(Mk 15, 37). Todėl žodžiai, kuriuos Jis ištarė paskutinę šven-
tės dieną žmonėms, atspindėjo tai, kas sudaužė Jo širdį. Sa-
kydamas šiuos žodžius, Kristus jau negalvojo apie tai, kiek 
Jam tai kainuos. Svarbiausia Jam buvo, kad tie, kurie Jį tiki, 
išgirstų ir suprastų Jo žodžių svarbą. 
3  Krázo – graikiškas žodis, reiškiantis šauksmą ar garsų šūksnį, prasi-
veržiantį sielvarto, nelaimės, baimės, ar poreikio akimirką.

41



Brangūs draugai, tai, ką buvo taip svarbu išgirsti to 
meto krikščionims, šiandien yra svarbu ir mums. Taigi pa-
bandykime įsigilinti į šių žodžių prasmę, kad suprastume, 
ką Jėzus norėjo pasakyti tiems, kurie Jį tiki. 

Pradėkime nuo pirmosios frazės: „Jei kas trokšta, te-
ateina pas mane ir tegeria!“ Taigi tas, kuris nejaučia trošku-
lio, kuris yra sotus ir savimi patenkintas, tegul lieka prie to, 
ką turi. Dievas nieko negali padaryti su tokiu žmogumi. Jam 
toks žmogus yra tik našta. Tačiau dvasiškai alkanas ir ištroš-
kęs žmogus negali pasitenkinti niekuo kitu, kaip tik tikra 
duona ir tikru vandeniu. Jis ieško tol, kol randa, kad ir kiek 
tai kainuotų – net laisvės kaina. 

Toliau Jėzus sako: „Kas tiki mane, taip, kaip Raštas 
sako, iš jo vidaus tekės gyvojo vandens upės.“ Atkreipkite 
dėmesį, kad čia kalbama ne apie lašus, bet apie upes, dide-
lius srautus, ir ne apie paprastą vandenį, bet apie gyvąjį van-
denį. Ten, kur patenka toks vanduo, prasideda naujas 
gyvenimas. Jei viena upė gali paversti dykumą žydinčiu 
sodu, tai kiek daugiau gali nuveikti daugybė tokių upių! 

Visi žinome, kad tekančio vandens negalima sulaikyti. 
Jei vandens srauto kelyje pastatoma užtvanka ar kita kliūtis, 
nuolat besikaupiantis vanduo įgaus dar didesnę jėgą. Tuo-
met jis arba sugriaus kliūtį silpniausioje vietoje, arba pakils 
iki pat jos viršaus ir tekės per ją, išsiliedamas vis plačiau ir 
plačiau. 

Tai reiškia, kad jei tikime Jėzų būtent taip, kaip Raštas 
sako, Šventosios Dvasios galia ir gyvybė pradės tekėti iš 
mūsų galinga, gyva upe, kuriai negalės pasipriešinti nei šio 
pasaulio dvasia, nei ateizmas, nei niekas kitas. Kuo stipriau 
šėtonas priešinsis mums, tuo didesnė bus šio vandens galia. 
Draugai, atkreipkite dėmesį, kad Šventajame Rašte nesa-
koma, jog šios upės turi tekėti tik iš pastoriaus, pamoks-
lininko ar bet kurio kito tarnautojo vidaus. Šie žodžiai skirti 
visiems, kurie tiki Viešpatį. Jei ir jūs tikite Juo, tuomet šie 
žodžiai galioja ir jums! 

Tais įsimintinais 1966 metais, skaitydami ir svars-
tydami apie šią Šventojo Rašto ištrauką, klausėme savęs: ar 
taip yra ir pas mus? Mes ieškojome šių gyvojo vandens upių 
42



savo gyvenimuose, bet jų neradome. Tačiau jei tikrai tikime 
Jėzų, mums nereikia apie tai pasakoti kitiems, nes iš mūsų 
tekančios gyvojo vandens upės pačios liudys apie tai. 

Tada klausytojams uždaviau labai paprastą klausimą: 
„Sakykite, kuris iš jūsų tiki į Jėzų?“ – „Aš tikiu“, – atsakė 
kiekvienas. – „Nuostabu!“ – tęsiau. – „Bet tada, pasak 
Šventojo Rašto, iš mūsų vidaus turi tekėti gyvojo vandens 
upės! Ar taip yra su mumis?“ – „Ne, mūsų gyvenime taip 
nėra. Bet kodėl?“ 

Taigi, tai buvo pirmoji problema, su kuria iškart susi-
dūrėme. Nors ir tikėjome Jėzų, neturėjome tų gyvojo van-
dens srautų, kurie, pasak Dievo Žodžio, turėtų tekėti iš 
mūsų. Tada kas yra negerai? Ar gali būti, kad kažkas negerai 
su mūsų tikėjimu Jėzumi? O gal visas mūsų tikėjimas tėra 
tik regimybė, melas ir saviapgaulė? Bet nejaugi iš tiesų vis-
kas būtent taip?! Mes juk buvome tokie įsitikinę, kad tikime 
Jį! Tuomet galbūt kažkas negerai su tuo, kas Šventajame 
Rašte sakoma apie gyvojo vandens upes? Juk turi būti kaž-
kokia priežastis, paaiškinanti šį neatitikimą! 

Ir tada mums tarsi nušvito: „...kaip Raštas sako“. 
Taigi, jei iškraipome Šventąjį Raštą, tampame kalti! Pasku-
tiniame Apreiškimo knygos skyriuje sakoma: „..Jeigu kas 
prie jų ką pridės, Dievas jam pridės aprašytų šioje knygoje 
negandų. Ir jeigu kas atims ką nors nuo šios pranašystės kny-
gos žodžių, Dievas atims jo dalį iš gyvenimo knygos ir šven-
tojo miesto, kurie aprašyti šitoje knygoje.“ (Apr 22, 18-19). 
Sukrėsti mes meldėmės: „Viešpatie, esame kalti, jei iš tiesų 
iškraipėme Tavo Žodį. Bet Viešpatie, Tu gi žinai, kad tai pa-
darėme nesąmoningai! Mes nenorėjome to daryti!“ 

Giliau apmąstę priėjome prie išvados, kad būtent šie 
žodžiai – „kaip Raštas sako“ – turi esminę reikšmę. Svarbu, 
kad būtume paklusnūs tam, kas parašyta Šventajame Rašte, 
ir kad tikėtume ne bet kaip – ne taip, kaip esame įpratę tikėti 
ar kaip buvome mokomi nuo vaikystės, bet kad mūsų tikė-
jimas būtų būtent toks, kaip parašyta Šventajame Rašte. Juk 
jei Jėzus savo dienomis atkreipdavo žmonių dėmesį į Šven-
tąjį Raštą ir juo grįsdavo jų tikėjimą į Jį, mes turėtume dar 
labiau tuo vadovautis! 

43



Tačiau ką iš tiesų sako Šventasis Raštas? Tai buvo klau-
simas, į kurį troškome rasti atsakymą. Taip iš naujo pradė-
jome studijuoti ir nagrinėti Šventąjį Raštą. 

Prieš pradėdami pasakiau klausytojams, kad studijuo-
sime Dievo Žodį taip, jog, priimdami jį su vaikišku tikėjimu, 
nesielgsime kaip nemandagūs vaikai, kurie, perlaužę pyragą, 
bando iš jo išrinkti tik razinas. Deja, panašūs dalykai pasi-
taiko kai kuriose religijose ir krikščioniškose denominaci-
jose, kurios iš Biblijos renkasi ir skelbia tik tai, kas joms 
patinka. Tokios „razinos“ ar „perliukai“ galėtų būti, pavyz-
džiui, Dievo malonės ir Jo meilės tema. 

Ne, mes nusprendėme atsistoti prieš Šventojo Rašto 
šviesą be jokių pasiteisinimų ar pagražinimų, žvelgdami tiesai 
tiesiai į akis. Atidėję į šalį savo supratimą, troškome priimti 
Jį kaip Dievo Žodį ir leisti, kad šis Žodis kalbėtų mums – ne-
svarbu, ar tai atitiks mūsų suvokimą, įsivaizdavimą ir jaus-
mus, ar ne. Be to, mokydamiesi sutarėme skaityti visą knygą 
nuosekliai, nešokinėdami iš vienos vietos į kitą, kad susida-
rytume aiškų ir išsamų vaizdą apie tai, ką skaitome. 

Mūsų pasirinktas tekstas buvo Apaštalų darbai. Neži-
nau, kaip ir kodėl taip atsitiko, bet pradėjome būtent nuo šios 
knygos. Vos tik pradėjome skaityti, Šventoji Dvasia ėmė kal-
bėti į mūsų širdis, stipriai jas liesdama. Nuo pat pirmųjų ei-
lučių Dievo Žodis iš karto mus paveikė, o kuo toliau 
skaitėme, tuo giliau jis mus lietė. Eilutė po eilutės sekėme 
Kristaus mokinių gyvenimus. 

Prieš pat savo paėmimą į dangų Jėzus surinko savo mo-
kinius ir liepė nepalikti Jeruzalės, bet pasilikti ten, kol ant 
jų nužengs Šventoji Dvasia. Atsiliepdami, mokiniai kreipėsi 
į savo Mokytoją ir paklausė Jo, ar ne dabar atėjo laikas Jam 
atkurti Izraelio karalystę. Atsakydamas jiems, Viešpats tarė: 
„Ne jums žinoti laiką ir metą, kuriuos Tėvas nustatė savo 
valdžia. Kai ant jūsų nužengs Šventoji Dvasia, jūs gausite 
jėgos ir tapsite mano liudytojais Jeruzalėje ir visoje Judėjoje 
bei Samarijoje ir ligi pat žemės pakraščių.“ (Apd 1, 7-8). 

Iš to akivaizdu, kad Kristaus mokiniai buvo susirūpinę 
dalykais, kurie jiems neturėtų rūpėti. Tačiau Jėzus juos su-
stabdė ir nukreipė jų dėmesį į tai, kas turėtų būti jiems 
44



svarbiausia – priimti Šventosios Dvasios jėgą, kad taptų Jo 
liudytojais. 

Šioje Šventojo Rašto ištraukoje Viešpats parodė mums, 
kad Dievo vaikai gali būti užsiėmę dalykais, kurie ne tik ne-
svarbūs, bet ir atitraukia juos nuo to, kas yra svarbiausia. Tai 
panašu į tai, kaip Kristaus mokiniai buvo užsiėmę klausimu, 
kada prasidės Izraelio karalystės atkūrimas. Pastebėjęs tai, 
Jėzus sustabdė savo pasekėjus, sakydamas, kad ne jų reika-
las nustatyti laiką ir metą. 

Deja, krikščionys labai dažnai sprendžia tokius pačius 
klausimus dėl laiko ir meto nustatymo. Viešpats sakė: „Aš 
atėjau uždegti žemėje ugnies, ir taip noriu, kad ji jau lieps-
notų!“ (Lk 12, 49). Tačiau mes, Kristaus mokiniai, šiandien 
svarstome apie kažką ir užsiimame daugybe kitų dalykų, o 
tuo tarpu Viešpaties Jėzaus širdis raudoja. 

Viešpats uždraudė savo mokiniams palikti Jeruzalę, nes 
būtent ten ant jų turėjo nužengti Šventoji Dvasia. Tomis die-
nomis Jeruzalė buvo tapusi plėšikų landyne! Baisiausias nu-
sikaltimas, kurį žmonės galėjo įvykdyti, įvyko būtent šiame 
mieste – čia buvo nukryžiuotas Dievo Pateptasis, o mokiniai 
turėjo slėptis uždaruose namuose. Nepaisant to, Jėzus ne-
leido jiems išeiti ir liepė pasilikti ten, kur jie buvo. 

Brangūs draugai, tai tapo mūsų pirmoji ir labai svarbi 
pamoka. Mes esame tokie pat žmonės kaip jie, o jie buvo 
tokie pat kaip mes. O mes, žmonės, linkę bėgti nuo sun-
kumų, ar ne? Kai pasidaro taip sunku, kad nebegalime iš-
tverti, stengiamės kuo greičiau pasitraukti iš tos vietos. 
Neretai išgirstame iš svečių, atvykusių į mūsų misionierių 
stotį: „Ak, kaip pas jus gerai! Ne taip, kaip pas mus! Jei aš, 
kaip ir jūs, galėčiau visą laiką čia būti, tada žinoma, kad ir 
aš degčiau dėl Viešpaties!“ 

Šiuolaikiniai krikščionys dažnai pateisina savo neiš-
tikimą gyvenimą sakydami, kad jų šeimoje susiklostė sunkios 
aplinkybės arba jie turi nepataisomą vyrą, kuriam niekada 
negalima įtikti. O vyras mano, kad žmona gyvena daug leng-
viau. Tėvai mano, kad vaikai neturi rūpesčių, o vaikai mano, 
kad tėvai gyvena gerai. Taip galvoja visi. Žmona gali palikti 
vyrą, sakydama, kad su tokiu egoistu neįmanoma gyventi, o 

45



vyras palieka šeimą, įsitikinęs, kad jis tiesiog nebegali būti 
po vienu stogu su tokia irzlia žmona. Vienas sako, kad iš šių 
namų jam norisi bėgti. Kitas ieško naujos gyvenamosios vie-
tos, nes nebegali likti vietinėje bažnyčioje. 

Tik, žinote, jei nesu tinkamas ten, kur esu, tai nebūsiu 
tinkamas ir kitur. Zulai sako: „Jei esu supuvusi bulvė, tai ne-
tapsiu sveika, jei pateksiu į gerų bulvių maišą. Priešingai, 
nuo manęs ir kitos bulvės pradės gesti, kol galiausiai visas 
maišas supus.“ Jei mano paties gyvenimas nešvarus ir ne-
teisingas, jei mano krikščionybė sugadinta, tai aš viską su-
pūdysiu ir sutepsiu, visur, kur tik atsidursiu. Jei savo 
„Jeruzalėje“ esu niekam tikęs, tuomet būsiu netinkamas ir 
kitur. Ar ne todėl Jėzus, žinodamas šį žmogiškąjį silpnumą, 
liepė mokiniams nesitraukti iš Jeruzalės? Be to, Jis pasakė, 
kad kai ant jų nužengs Šventoji Dvasia, jie gaus jėgos. 

Yra daug krikščionių, įsitikinusių, kad turi Šventąją 
Dvasią, tačiau neturinčių jokios jėgos. Esu sutikęs tikinčių 
žmonių, kurie tvirtino esantys pakrikštyti Šventąja Dvasia, 
bet, deja, jiems dažnai trūko jėgos. Tarkime, kad jie gal net 
ir teisūs, bet kaip tuomet susieti tai ir kaip paaiškinti Šven-
tosios Dvasios krikštą, jei nėra jėgos? Įrodymas, kad žmo-
gus yra pripildytas Šventosios Dvasios, yra tai, kad jame 
gyvena tos Dvasios jėga. Apaštalų darbų knygos pirmojo 
skyriaus 8 eilutėje sakoma: „Kai ant jūsų nužengs Šven-
toji Dvasia, jūs gausite jėgos“. Taigi, pasak paties Viešpa-
ties, Šventosios Dvasios jėga yra Šventosios Dvasios 
krikšto liudijimas. 

Jėga graikiškai reiškia „δυνάμις“ (dýnamis). Šio žodžio 
prasmę ir reikšmę gerai atspindi visiems pažįstamas žodis 
„dinamitas“. Žinoma, žinote, kad dinamito sprogstamoji 
galia naudojama ne smėlyje ar minkštame dirvožemyje, o 
uolose ir akmenuotose vietose. Dinamitas naudojamas tais 
atvejais, kai visos kitos priemonės neveikia. Lygiai taip pat 
veikia ir Šventosios Dvasios jėga. Ji pasireiškia ten, kur ypač 
sunku ir, žmogiškai kalbant, tiesiog nepakeliama. Ten, kur 
tamsiausia ir kiečiausia žemė, Jos jėga yra stipriausia, ga-
lingiausia ir efektyviausia. Jėzus pažadėjo mokiniams tokią 
jėgą, kad jie galėtų veikti Jeruzalėje, kur dvasinė žemė buvo 
46



kieta kaip granitas. Būtent ten reikėjo šio „dinamito“, galin-
čio susprogdinti bet kokią uolą. 

Taigi, kalbame apie jėgą! Bet kam skirta ši jėga...? Kal-
bėdamas su mokiniais, Jėzus sakė: „Bet jūs gausite jėgą, kai 
ant jūsų nužengs Šventoji Dvasia, ir būsite mano liudytojai 
Jeruzalėje, visoje Judėjoje bei Samarijoje ir iki pat žemės 
pakraščių“. 

Atkreipkite dėmesį, kad Kristus pasakė mokiniams, jog 
jie gaus jėgą ne tam, kad gydytų ligonius ar darytų stebuklus, 
kuriuos šiuolaikiniai krikščionys laiko vertingiausia dovana 
ir ryškiausiu Šventosios Dvasios jėgos pasireiškimu. Ne, Jė-
zaus lūpomis Dievo Žodis mums sako: „Jūs gausite jėgos ir 
tapsite mano liudytojais“. Tai reiškia, kad tas, kuris gauna 
Šventosios Dvasios jėgą, tampa tikru Kristaus liudytoju. 

Liudytojas – (graikiškai „μάρτυς“ [mártys]) pažodžiui 
išvertus reiškia „kankinys“. Jūs žinote, kad kankinys tai 
žmogus, kuris atiduoda savo gyvybę už Kristų. Taigi Šven-
tosios Dvasios jėga padaro mus pajėgius būti Kristaus liu-
dytojais, t. y. kankiniais. Tai ta jėga būti ištikimam ir 
bekompromisiškam iki galo, jėga nesigręžioti atgal, bet eiti 
pirmyn, jėga pažvelgti mirčiai į akis ir žengti į ją, kaip tai 
padarė pirmasis kankinys Steponas. Kai į jį skriejo akmenys, 
jo veidas švytėjo kaip angelo, ir jis matė atsivėrusį dangų. 

O kas vyksta su mumis, draugai, kai į mus skrieja ak-
menys? Kai žmonės mums sako neteisingus, skaudžius žo-
džius? Kai žmonės žeidžia mūsų jausmus? Kaip mes 
atrodome tada?! Ar mūsų veidas spindi kaip angelo veidas? 
Ar matome atsivėrusį dangų? O gal jis mums užsidaro ir at-
siveria pragaras...? Bet būtent taip atrodė žmogus, pripildy-
tas Šventosios Dvasios! Tikėjimo žmogus! Kristaus sekėjas, 
parklupęs ant kelių, kai į jį skriejo akmenys, o jo veidas spin-
dėjo kaip Dievo angelo veidas, ir mirdamas jis sakė: „Vieš-
patie, neįskaityk jiems šios nuodėmės!“ (Apd 7, 60). 

Taip, tai jėga, kuri gali būti suteikta tik iš aukštybių! 
Vyras, sugebantis eiti iki pat savo pabaigos, iki pat mirties! 
Dievo vaikas, kuris nekeičia savo „spalvos“ kaip chame-
leonas, kuris, priklausomai nuo išorinės aplinkos, atrodo tai 
vienaip, tai kitaip, dvasiškai „kyla“ aukštyn, paskui „krinta“ 

47



žemyn, ir taip vėl tai aukštyn, tai žemyn. Šventosios Dvasios 
jėga yra jėga, įgalinanti mus tapti Kristaus kankiniais. Kai 
priėjau prie šio klausimo, pagalvojau, kad mes negalime būti 
kankiniais čia, Pietų Afrikoje. Norėdami būti kankiniais, tu-
rime vykti į tas šalis, kuriose krikščionys yra persekiojami. 
Bet tada man staiga atėjo į galvą apaštalo Pauliaus žodžiai: 
„Jums dar neteko priešintis iki kraujo, kovojant su nuo-
dėme“, kitaip tariant, „dar nekovojote su nuodėme iki mir-
ties.“ (Heb 12, 4). 

Taigi, žmogus, turintis Šventosios Dvasios jėgą, gali 
priešintis nuodėmei, kovodamas iki kraujo. Tik toks krikš-
čionis tampa tikru Jėzaus Kristaus liudytoju. Jo gyvenime 
tai pasireiškia tokiu būdu: „Verčiau mirsiu, nei ištvirkausiu 
su kita moterimi“; „Verčiau mirsiu, nei vogsiu“; „Verčiau 
mirsiu ir tegu liejasi mano kraujas, nei veidmainiausiu ir me-
luosiu!“ 

Ar suprantate, ką tai reiškia?! Nuodėmė mums kelia di-
desnį pavojų nei persekiojimai dėl tikėjimo Kristumi. Kar-
tais persekiojimai gali būti naudingi krikščionims, nes 
sustiprina jų atsidavimą Kristui! Būtent persekiojimų metu 
aiškiau atsiskleidžia, ar žmogus yra tikras krikščionis, ar tik 
apsimetėlis. Galime sėdėti susirinkimuose kartu su veidmai-
niais ir laidoti juos kaip gerus krikščionis, bet su kokiu 
siaubu atsibusime iš šios iliuzijos, kai vieną dieną pamaty-
sime juos pragare! Galbūt mes ir patys būsime ten kartu su 
jais. Ir taip tikrai nutiks, jei neišmoksime atskirti balto nuo 
juodo! Viešpačiui svarbu ne tavo odos spalva, bet tavo šir-
dies tyrumas! 

Tai suvokdami, mūsų širdys turėtų sudužti ir raudoti! 
Argi šiandien nesame panašūs į paskutiniųjų laikų žmones, 
apie kuriuos Dievo Žodis sako: „Žinok, kad paskutinėmis 
dienomis užeis sunkūs laikai, nes žmonės bus savimylos, pi-
nigų mylėtojai, pagyrūnai, išdidūs, piktžodžiautojai, neklus-
nūs tėvams, nedėkingi, nešventi, nemylintys, nesutaikomi, 
šmeižikai, nesivaldantys, šiurkštūs, nekenčiantys to, kas 
gera, išdavikai, akiplėšos, pasipūtėliai, labiau mylintys ma-
lonumus negu Dievą, turintys dievotumo išvaizdą, bet atsi-
žadėję jo jėgos...“ (2 Tim 3, 1-5). 
48



Kaip manote, kodėl? Ar dėl ištvirkavimo ir svetima-
vimo?! Taip galvojame mes! Tačiau Biblijoje sakoma, kad 
sunkūs laikai ateis todėl, jog žmonės turės pamaldumo iš-
vaizdą, vadinsis krikščionimis, tačiau bus atsižadėję Jo 
jėgos! Tai blogiausia, kas gali nutikti! Kai tai supratome, bu-
vome taip stipriai sukrėsti, kad klausėme savęs: kaip tai at-
rodo mūsų gyvenime ir kokios būsenos esame? Mes buvome 
sugniuždyti ir verkėme, suvokdami savo silpnumą ir dvasinį 
bejėgiškumą. 

Po to, kai Jėzus Kristus įžengė į dangų, mokiniai su-
grįžo atgal ir susirinkę kartu meldėsi. Su jais buvo ir Jėzaus 
motina Marija bei Jo broliai. Šventajame Rašte sakoma, kad 
jie meldėsi vieningai. Būtent ši vienybė mums pasirodė ypa-
tinga! Juk tai dar nebuvo Sekminių diena, ir Šventoji Dvasia 
dar nebuvo atsiųsta į žemę. Tačiau Jėzaus Kristaus kryžiaus 
ir Jo Prisikėlimo pakako, kad šie žmonės susivienytų į vieną 
ir, būdami vienos širdies, vieningai melstųsi. 

Ar suprantate, bičiuliai, kaip giliai Jėzaus Kristaus Gol-
gotos kryžius įsiskverbė į šių žmonių gyvenimus? Kai kurie 
krikščionys šiandien sako, kad negali būti vienos minties ir 
vienos dvasios, nes dar nėra pripildyti Šventosios Dvasios. 
Tačiau tai – klaidinga mintis, nes tam jau pakanka vien mūsų 
Gelbėtojo kryžiaus! Vien šio kryžiaus turėtų užtekti, kad 
Dievo vaikų gyvenimuose visiems laikams išnyktų priešiš-
kumas, ginčai, nesutarimai ir nesantaika! Juk tais laikais 
vien Golgotos kryžius turėjo tokią didelę reikšmę, kad net 
Jėzaus Kristaus broliai, kurie anksčiau Juo netikėjo, galiau-
siai įtikėjo ir buvo kartu su Jo mokiniais. Visa tai giliai pa-
lietė mūsų širdis, ir mes su ašaromis meldėmės: „Viešpatie 
Jėzau! Suteik, kad Tavo kryžius turėtų tokią pat reikšmę ir 
mūsų gyvenime!“ 

Toliau skaitydami Apaštalų darbų knygą stebėjome to-
lesnį Kristaus mokinių gyvenimą. Kai Sekminių dieną ant 
apaštalų ir kitų krikščionių buvo išlieta Šventoji Dvasia, su-
sirinkę žmonės stebėjosi, girdėdami juos kalbančius įvairiomis 
kalbomis ir tarmėmis. Kai kurie iš jų šaipėsi, manydami, kad 
jie buvo išgėrę saldaus vyno. Tačiau apaštalas Petras tai pa-
neigė ir paaiškino, kad įvyko būtent tai, ką pranašavo pranašas 

49



Joelis: „Paskutinėmis dienomis, – sako Dievas, – Aš išliesiu 
savo Dvasią kiekvienam kūnui...“ (Apd 2, 17-21). 

Taigi, jei tas metas, apie kurį kalbama – kuris buvo 
prieš du tūkstančius metų – Dievo vadinamas paskutinėmis 
dienomis, kiek labiau tai galioja mūsų laikams! Jei šis pra-
našiškas žodis buvo toks svarbus tuometiniams krikščio-
nims, tai daug svarbesnis jis turėtų būti mums šiandien! Jei 
krikščionių, gyvenusių prieš du tūkstančius metų iki Kris-
taus antrojo atėjimo, gyvenimas atrodė taip, kaip skaitome, 
tai koks turėtų būti mūsų gyvenimas! 

Esu tikras, bičiuliai, kad jei ir yra koks nors skirtumas 
tarp pirmųjų krikščionių ir mūsų šiandien, tai tik tas, kad 
mes turime degti dėl Dievo labiau nei jie! Neklauskite 
manęs, ar aš pats tikiu, kad tai įmanoma! Taip, aš tikiu ir 
tikiu tuo visa širdimi! Jei žodžiai apie antrąjį Kristaus at-
ėjimą nėra tuščia apgaulė, bet didi tiesa, tuomet šis žinojimas 
turėtų taip įžiebti mūsų meilę Dievui ir taip uždegti mus tar-
nauti Jam, kad mūsų užsidegimas būtų dar didesnis nei mūsų 
tikėjimo protėvių! Vienintelis skirtumas tarp jų ir mūsų gali 
būti tik dar stipresnis degimas! Tik tai ir niekas kita! 

Toliau skaitome, kad, kai išsipildė pažadas ir mokiniai 
gavo Šventosios Dvasios jėgą, jau pirmąją dieną trys tūks-
tančiai žmonių atgailavo. Ar kada nors bandėte suskaičiuoti, 
kiek skirtingų tautų ir kalbų ten buvo? Tik pagalvokite! 
Tūkstančiai žmonių, kasdien vieningai susirinkdavo, turė-
dami vieną dvasią, vieną protą ir vieną širdį! Kaip tai įma-
noma?! Žmonės, kalbantys skirtingomis kalbomis, susirinkę 
iš skirtingų pasaulio kraštų, tūkstančiais yra kartu ir turi tas 
pačias mintis! Ar žinote, kokios yra sielos savybės? Ar su-
prantate, ką reiškia, kai didžiulė žmonių minia turi vieną 
širdį? Ir ne tik išoriškai, ir ne todėl, kad jie priklauso tai pa-
čiai bažnyčiai ar bendruomenei! Ne, tai vienybė, kylanti gi-
liai iš vidaus. Man tai buvo didžiausias stebuklas! 

Įprastai būdavo taip: jei užduodamas klausimas, vienas 
sakydavo vieną, kitas – kitą, trečias – trečią. Taigi mes su-
sidurdavome su įvairiomis nuomonėmis. O mūsų buvo tik 
20-30 žmonių. Pamenu, vienas iš susirinkusiųjų tuo metu 
pasakė: „Gerai, kad man nereikia nuolat susitikti su ta sese, 
50



nes jei turėčiau su ja kasdien bendrauti, tikriausiai jau turėčiau 
neurozę!“ Taigi, matote, net krikščionys gali turėti neurozę 
vieni nuo kitų. O gal manote, kad tarp tų trijų tūkstančių ne-
buvo nė vienos moters? O, ne! Vyrai ir moterys, jauni ir seni, 
kasdien susirinkdavo šventykloje, būdami visiškai vieningi ir 
turėdami vieną širdį. Nerandame nė žodžio apie susiskaldy-
mus, net neužsimenama apie ginčus ir nesutarimus. 

Atidžiai pažvelkite į šiuos žmones, draugai, ir suprasite, 
kad Jėzus jiems nebuvo tik pomėgis, ne tik proga laužyti 
duoną ar pusantros valandos ar net pusvalandžio trukmės 
pamaldos (kaip esu matęs Vokietijoje). Deja, tokios griežtai 
nustatytos pamaldų laiko taisyklės šiuolaikinėje krikščiony-
bėje tapo gana įprastos. Kartą, kai prieš susirinkimą buvau 
rimtai įspėtas, kad mano pamokslas neprailgtų ilgiau nei 
pusvalandį, aš to negalėjau suprasti ir paklausiau: „Sakykite, 
kas atsitiko? Kodėl žmonės taip skuba namo? O gal po su-
sitikimo turėtų būti dar kažkas?“ – „Ne,“ – išgirdau atsa-
kymą. – „Nieko neatsitiko. Tiesiog žmonės skuba namo. Juk 
kiekvienas turi savų reikalų.“ 

Taip gali elgtis tik dvasiškai mirę krikščionys. Juk ir 
Dievo vaikai gali būti dvasiškai mirę. Nors jie dažnai ištisas 
valandas praleidžia prie televizoriaus. Šių dienų krikščionys 
turi daug laiko laikraščiams, žurnalams ir pasaulietinėms 
knygoms, kurios negarbina Viešpaties. Tačiau apie tų laikų 
krikščionis susidaro visai kitoks įspūdis. Jiems Kristus buvo 
jų gyvenimas. Visa kita buvo nereikalinga, nes tie, kurie tu-
rėjo nuosavą turtą – namus, valdas, žemes – viską parduo-
dami, atnešdavo gautą atlygį ir padėdavo prie apaštalų kojų. 
Taigi niekas nesakė, kad kas nors priklauso jam, bet jie tu-
rėjo viską bendrai, ir niekam nieko netrūko. Kokia bažnyčia! 
O, kokia bažnyčia tai buvo! 

Tuomet mums tapo aišku, kodėl ta vieta drebėjo, kai šie 
krikščionys meldėsi! Pas mus gi yra atvirkščiai. Mes meldžia-
mės, bet patys esame drebinami aplinkybių! Mūsų vaikai mus 
drebina! Kai kuriuos vyrus drebina jų žmonos! Kitų dvasią 
drebina jų giminaičiai! Taip, yra daugybė dalykų, kurie gali 
mus sukrėsti! Tačiau kai tie krikščionys meldėsi, vieta sudre-
bėjo. Tada dėl jų maldos visa Jeruzalė sudrebėjo ir apsivertė! 

51



Mes, šiuolaikiniai krikščionys, dažnai gyvename bai-
mėje! Mus kamuoja mintys apie tai, kas nutiks mūsų vai-
kams? Kas nutiks mums? Ką mums atneš ateitis? Tačiau 
visiškai suprantama, kodėl tokie klausimai užima atsipalai-
davusio, bejėgio krikščionio gyvenimą, kuris iš siaubo ne-
gali užmigti, jei durys neužrakintos, ir kuris dėl visų savo 
baimių ir nerimo kartais būna arti beprotybės. Ne, brangieji! 
Tai ne Dievo Dvasia! Tokie krikščionys ir tokia bažnyčia ne-
gali sudrebinti pasaulio, juo labiau pragaro vartų! 

Kuo toliau skaitėme, tuo labiau mūsų širdys plyšo ir 
tirpo. Mūsų bendrystė jau nebebuvo tik valandos, skirtos Žo-
džio nagrinėjimui ir maldos susitikimams, bet tapo verksmo 
ir nuoširdaus šauksmo Dievui valandomis. 

Lygindami save su to meto bažnyčia, buvome pasirengę 
prasmegti kiaurai žemę iš gėdos dėl savo krikščionybės. Mal-
davau Viešpatį, kad teismo dieną Jis neleistų mums stovėti 
šalia tos bažnyčios ir kad man pačiam nereikėtų būti šalia apaš -
talo Pauliaus, kuris galėtų man pasakyti: „Erlo, papasakok 
man apie savo misionierišką tarnystę, o tada aš tau papasa-
kosiu apie savo.“ Arba kad jis nepasakytų man: „Parodyk 
man bažnyčią, kurioje tu buvai pastorius, o aš tau parodysiu 
bažnyčią, kurioje aš buvau pastorius.“ „O Viešpatie! – pasa-
kiau, suvokdamas savo menkumą. – Ar aš apskritai turiu teisę 
vadintis krikščionimi? Ar dar turime teisę vadintis Kristaus 
bažnyčia?“ 

Skaitydami toliau, priėjome penktąjį Apaštalų darbų 
knygos skyrių, iš kurio supratome, kad kai Dievas veikia, 
šėtonas taip pat nemiega, darydamas viską, kad sutrukdytų 
Dievo darbą. Pamatęs, kas vyksta, Ananijas nusprendė, kad 
ir jam reikėtų parduoti savo žemę. Jis ir žmona susitarė pa-
silikti dalį užmokesčio už parduotą turtą, o likusią dalį Ana-
nijas atnešė ir padėjo prie apaštalų kojų. 

Petras, kupinas Šventosios Dvasios, kuri yra tiesos 
Dvasia, iš karto pajuto, kad kažkas ne taip. Jis tuoj pat pa-
klausė Ananijaus, ar tai buvo tikroji kaina, už kurią jis par-
davė savo nuosavybę, ir ar tai buvo visi gauti pinigai. 
Ananijas, nesibaimindamas, atsakė teigiamai. Tada Petras, 
vėl atsisukęs į jį, tarė: „Ananijau, kodėl šėtonas užvaldė tavo 
52



širdį, kad tu pamelavai Šventajai Dvasiai, pasilikdamas dalį 
už žemę gautų pinigų? Argi nebuvo tavo tai, ką turėjai? O 
pardavęs, argi nevaldei gautų pinigų? Tai kodėl gi taip su-
manei savo širdyje? Tu pamelavai ne žmonėms, bet Dievui!“ 
(Apd 5, 3-4). Išgirdęs tuos žodžius, Ananijas krito ant žemės 
ir mirė, o jaunuoliai jį išnešė ir palaidojo. 

Ananijaus žmona Sapfyra, nieko nežinodama apie tai, 
kas įvyko, po trijų valandų atėjo į tą pačią vietą. Pamatęs ją, 
Petras iš karto kreipėsi su klausimu: „Pasakyk man, ar už 
tiek pardavėte sklypą?“ Ką ji galėjo padaryti? Ji negalėjo 
nuvilti savo vyro! Ji norėjo būti jam ištikima! 

Sutikite, kad mūsų laikų problema yra ta, jog sutuokti-
niai dažnai nėra vieningi – tarp jų kyla daug ginčų, kivirčų 
ir nesutarimų, ko nebuvo pirmojoje bažnyčioje. Ten sutuok-
tiniai taip pat buvo vieningi. Ši žmona buvo vieninga su savo 
vyru, tačiau ši vienybė nebuvo palaiminta. 

Kai Sapfyra atsakė „taip“, Petras jai tarė: „Kodėl susita-
rėte mėginti Viešpaties Dvasią? Štai prie durų jau stovi tie, 
kurie palaidojo tavo vyrą. Jie išneš ir tave.“ „Bematant ji su-
smuko jam po kojų ir mirė. Atėję jaunuoliai rado ją negyvą, 
nunešė ir palaidojo šalia vyro.“ (Apd 5, 1-10). 

1966 m., skaitydami šią istoriją, klausėme savęs: ar 
kuris nors iš mūsų norėtų būti tokios bendruomenės nariu? 
Argi ne tiesa, kad toks žingsnis būtų labai rizikingas? Juk 
tai buvo bendruomenė, kurioje nuodėmė neturėjo vietos, o 
melas ir neištikimybė buvo nedelsiant pasmerkiami ir bau-
džiami be gailesčio. Kas mums joje nutiktų? Kas nutiktų 
mūsų didelėms ir „mažoms“ nuodėmėms, kurios dažnai nėra 
tokios jau ir mažos? „Taip...“ – mąstėme mes, sakydami, – 
„gal net ir gerai, kad tarp mūsų nėra tokių bažnyčių.“ 

Susimąsčiau, kaip elgčiausi, jei Ananijas būtų mano 
brolis, o Sapfyra – sesuo. Kaip jausčiausi? Ką daryčiau, jei 
sužinočiau, kas jiems nutiko? Galbūt iš tiesų turėčiau sakyti: 
„Ačiū Dievui, kad negyvenau tais laikais!“ Kas žino, gal po 
tokio įvykio laikyčiau savo pašaukimu važinėti po bažnyčias 
ir įspėti kitus saugotis šių „blogų“ žmonių! „Broliai ir sese-
rys!“ – tikriausiai visiems sakyčiau. – „Ar tai meilė?! Pagal-
vokite patys, ar Dievas gali taip elgtis?! Ne, žinoma, kad ne! 

53



Tad būkite atsargūs ir saugokitės jų, nes tai ne Dievo Dvasia, 
kuri juose veikia...!“ 

O jei aš arba jūs būtume Petro vietoje? Ką pasakytume, 
jei Ananijas mums atneštų pinigų? Kaip būtume sureagavę? 
Galbūt jį apkabintume ir net pabučiuotume, sakydami: „O, 
brangus broli! Telaimina tave Dievas! Kitame narių susirin-
kime pasiūlysiu tave išrinkti diakonu ar net bendruomenės 
vadovu, nes mums tikrai reikia tokių žmonių kaip tu!“ (Argi 
ne taip, draugai? Juk iš tiesų mums reikia žmonių, kurie at-
neša pinigus į bažnyčią!) 

Tačiau Petras nieko panašaus nesakė. Šventosios Dva-
sios pripildyti vyrai kalbėjo kitaip: „Verčiau šie žmonės 
tegul eina į kapą, negu gyvena bažnyčioje su savo nuo-
dėme!“ Ar matote, kokia buvo pirmoji Jėzaus Kristaus baž-
nyčia?! Joje viešpatavo toks Dievo šventumas, kad už 
nuodėmę buvo baudžiama ne kuo kitu, o mirtimi! Todėl ga-
lima suprasti, kodėl būtent ši bažnyčia sugebėjo apversti visą 
pasaulį aukštyn kojomis ir sudrebinti ne tik žemę, bet ir pra-
garo pamatus! Ir ačiū Dievui, kad ši bažnyčia netapo pasau-
lio pajuokos objektu, kaip, deja, dažnai nutinka mūsų laikais. 

Išnagrinėję šią Šventojo Rašto vietą, mes nepradėjome 
nagrinėti toliau, bet grįžome į trečiąjį Apaštalų darbų sky-
rių, kad pamatytume Petro ir Jono ėjimą į šventyklą. Tą 
dieną ten buvo žmogus, kuris buvo luošas nuo motinos įsčių 
ir sėdėjo prie įėjimo į šventyklą, prašydamas išmaldos. Abu 
apaštalai įdėmiai pažvelgė į jį, ir Petras tarė: „Pažiūrėk į 
mudu.“ „Sidabro nei aukso neturiu, bet ką turiu, tą duodu. 
Jėzaus Kristaus iš Nazareto vardu kelkis ir vaikščiok!“ 
(Apd 3, 4-6). Su šiais žodžiais jis paėmė luošąjį už rankos 
ir pakėlė jį į viršų. Tą pačią akimirką visų akyse įvyko ste-
buklas. 

Ties šia Šventojo Rašto vieta mes stabtelėjome, no-
rėdami atidžiau išnagrinėti šį atvejį nuo pirmos iki pasku-
tinės pastraipos. Pirmiausia Petras ir Jonas įdėmiai 
pažvelgė ligoniui į akis. Turiu pasakyti, kad Petro elgesys 
mane labai nustebino. „Petrai!“ – samprotavau, mintyse 
kreipdamasis į jį. – Kaip galėjai taip pasielgti! Ar pamir-
šai, kad vos prieš kelias dienas padarei bjauriausią poelgį, 
54



gėdingai išsižadėdamas Kristaus? O dabar be jokios gėdos 
ramiai žvelgi žmonėms į akis! 

Ir Petras, tarsi atsakydamas, prabilo į mano širdį: 
„Taip, Erlo. Aš žinau šį faktą geriau už tave, nes pats jį pa-
tyriau. Taip, aš palūžau, ir mano išsižadėjimas buvo siau-
bingas! Bet kai pamačiau į mane nukreiptas mūsų Mokytojo 
akis, mano širdis sudužo ir aš graudžiai verkiau. Tada stip-
riai atgailaudamas kreipiausi į Jėzų, prašydamas Jo atlei-
dimo, ir Jis atleido man mano nuodėmę ir ją pamiršo. Todėl 
vėl galėjau ramiai žiūrėti žmonėms į akis. Garbė Viešpačiui, 
kad man nebereikia daugiau vaikščioti verksmo ir mirties 
šešėlio slėniu!“ 

Brangūs bičiuliai, tai ir yra Geroji Evangelijos žinia! 
Jėzuje yra atleidimas! Net jei mūsų nuodėmė yra lyg purpu-
ras, ji vis tiek taps baltesnė už sniegą. Ir leiskite man pasa-
kyti, kad didžiausi nusidėjėliai turi vieną didelį pranašumą 
– jie labiau myli Kristų! Fariziejus, pakvietęs Jėzų į savo 
namus vakarienei, matė paleistuvę, kuri savo ašaromis plovė 
Kristaus kojas ir šluostė jas savo plaukais. Šis „teisuolis“ 
manė, kad Viešpats nežino, kokia gėdinga moteris yra prie 
Jo kojų. Tačiau Kristus žinojo šio žmogaus mintis ir, atsisu-
kęs į Simoną, tarė: „Matai šitą moterį? Aš atėjau į tavo 
namus, tu nedavei man vandens kojoms nusimazgoti, o ji 
laistė jas ašaromis ir šluostė savo plaukais. Tu manęs nepa-
bučiavai, o ji, vos man atėjus, nesiliauja bučiavusi mano 
kojų. Tu aliejumi man galvos nepatepei, o ji tepalu patepė 
man kojas. Todėl sakau tau: jos gausios nuodėmės jai atlei-
džiamos, nes ji labai pamilo. Kam mažai atleista, tas menkai 
myli.“ (Lk 7, 44-47). 

Reikia pripažinti, kad šie Jėzaus žodžiai išlieka aktualūs 
ir mūsų dienomis. Žmonės, kurie gyvenime daug ir baisiai 
nusidėjo, turi didelį pranašumą prieš mus, „teisiuosius“ – jie 
sugeba daug labiau mylėti Viešpatį. Tai yra kažkas nuosta-
baus! Kuo nuodugnesnis ir gilesnis Dievo veikimas, tuo la-
biau Šventoji Dvasia mus apkaltina dėl mūsų nuodėmių – 
tuo gilesnis mūsų sudužimas ir tuo didesnė mūsų meilė Vieš-
pačiui. Kai kurie iš mūsų nesugeba stipriai mylėti Jėzaus, 
nes niekada iš tikrųjų nesuvokė savo kaltės ir nepajuto savo 

55



nuodėmingumo. Tai ir yra nuoširdžios meilės Viešpačiui trū-
kumo priežastis. 

Tai buvo pirmas svarbus dalykas, kurį mes apsvarstėme 
ir supratome. Toliau Petras sako luošam žmogui: „Pažiūrėk 
į mudu.“ Šie žodžiai man buvo visiškai neįtikėtini, nes jie 
visiškai prieštaravo visiems mokymams ir mano teologijai. 
Biblijos mokykloje mus mokė, kad kai mes liudijame, Jėzus 
visada turi būti kiekvienos mūsų sakomos minties centre. 
Todėl negalėjau suprasti, kaip Petras, Šventosios Dvasios 
pripildytas žmogus, galėjo padaryti tokią didelę klaidą. Juk 
negalima taip sakyti! Reikėjo sakyti: „Pažiūrėk į Jėzų! Pa-
žvelk į Golgotos Kryžių! Pažvelk į Dievo Žodį ir į Dievą!“ 
Juk nė vienas žmogus, net pats teisusis, neturėtų drįsti sa-
kyti: „Pažvelk į mane“, nes visų žmonių žvilgsniai turi būti 
nukreipti tik į Jėzų, o ne į žmogų. „O Viešpatie!“ – pagal-
vojau. – „Ar nesuklydai patikėdamas Petrui dangaus kara-
lystės raktus? Kaip Tu galėjai pasitikėti tokiu žmogumi?!“ 

Suglumę dėl to, mes vėl atsivertėme Dievo Žodį ir štai 
ką perskaitėme Antrojo laiško Korintiečiams 3 skyriaus 3 ei-
lutėje: „Jūs pasirodote esą Kristaus laiškas, per mūsų tarnystę 
parašytas ne rašalu, bet gyvojo Dievo Dvasia.“ (2 Kor 3, 3). 

Štai apie ką kalbama! Taigi, pagal Šventąjį Raštą, Pet-
ras ir Jonas buvo tas laiškas, kurį Dievas parašė savo Šven-
tąja Dvasia. Štai kodėl jie galėjo sakyti luošam žmogui: 
„Pažiūrėk į mudu “, ir esu visiškai įsitikinęs, kad, kai luošas 
žmogus pažvelgė į juos, jis pamatė juose ne tik Petrą ir Joną, 
bet ir Jėzaus Kristaus atvaizdą. Šių vyrų akyse jis matė mūsų 
Viešpaties šlovę ir Kryžiaus šlovę. Priešingu atveju jis būtų 
sureagavęs į Petro žodžius kitaip, nei reagavo. Jis juk galėjo 
pasakyti: „Petrai! Kaip tu gali taip sakyti! Argi nežinai, kad 
nuo pat gimimo buvau luošas! Nesityčiok iš manęs!“ Tačiau 
jo reakcija buvo kitokia – ir kai Petras paėmė jį už rankos, 
jis iškart pašoko. Tokia mūsų Gelbėtojo galia! 

Ką galiu pasakyti, šie Dievo vyrai iš tiesų buvo Kristaus 
laiškas! Tada mes supratome, kad neturime teisės liudyti ki-
tiems apie Dievą ir skelbti Evangeliją, kol negalime žmo-
nėms pasakyti: „Pažvelkite į mus.“ Jei nesame tinkamas 
pavyzdys, tuomet neturime teisės atverti savo burnos. Noriu 
56



tai pakartoti dar kartą. Mes neturime teisės kam nors pasa-
koti apie Viešpatį ar dalytis savo liudijimu, kol negalime tam 
žmogui pasakyti: „Pažvelk į mane“, nes priešingu atveju tik 
kenksime Dievo ir Jo Karalystės darbui. Neatspindėdami Jė-
zaus atvaizdo savyje ir savo gyvenime, esame tokie, kokie 
buvo fariziejai, apie kuriuos kadaise kalbėjo Kristus: „Todėl 
visko, ko jie liepia jums laikytis, laikykitės ir vykdykite, ta-
čiau nesielkite, kaip jie elgiasi, nes jie kalba, bet nedaro. Jie 
riša sunkias, nepanešamas naštas ir krauna žmonėms ant 
pečių, o patys nenori jų nė pirštu pajudinti.“ (Mt 23, 3-4). 
Taigi, mūsų dienomis toks žmogus yra nūdienos fariziejus, 
kuris skelbia tiesą kitiems, bet pats negyvena pagal ją. 

Petras ir Jonas buvo tikri Viešpaties liudytojai! O kaip 
yra su mumis šiandien? Ar šiandien mes esame Kristaus laiš-
kas, kuris yra „visų žmonių suprantamas ir skaitomas“? 
(2 Kor 3, 2). Gaila, kad šiandien tikintys žmonės mažai 
skaito Bibliją. Kai kurie krikščionys sako, kad jos nesu-
pranta. Jie geriau supranta laikraštį! Iš tiesų jie labiau domisi 
laikraščiais nei Šventuoju Raštu, nors vadina save Dievo 
vaikais. Neįsivaizduoju, kaip tai gali derėti. Tačiau yra kai 
kas, ką perskaityti gali net ir neraštingi Afrikos gyventojai. 
Ir žinote, kas tai yra? Jie skaito mus, krikščionis, rodydami 
pirštu ir sakydami: „Pažiūrėkite į šį žmogų! Jis vadina save 
krikščioniu, bet paklausykite, kaip jis barasi ir vaidijasi. Pa-
žiūrėkite, kaip jis ginčijasi ir pykstasi!“ Taip... Ką į tai atsa-
kysite, jei iš tiesų mes nesame Kristaus žinia ir mūsų 
gyvenimas neatspindi tikrosios Evangelijos? 

Kartą į mūsų misiją atvyko sutuoktinių pora iš Vokieti-
jos. Kurį laiką pabuvę pas mus, jie pasakė: „Ak, mūsų šalyje 
mums taip sunku! Mūsų kaimynai nenori nieko girdėti apie 
Evangeliją! Jums su pagonimis daug lengviau. Čia, Afrikoje, 
galite pamokslauti ir pasakoti žmonėms apie Dievą. Mes 
savo mieste ir net savo namuose negalime to daryti!“ 

Taigi, kai vieną kartą aplankėme šiuos žmones misio-
nieriškos kelionės į Vokietiją metu, jie papasakojo mums dar 
kai ką apie savo „siaubingus“ kaimynus, gyvenančius virš 
jų, vienu aukštu aukščiau. Kartą jie nuleido magnetofono 
mikrofoną prie šių krikščionių miegamojo lango ir įrašė 

57



viską, kas ten vyko tarp vyro, žmonos ir jų vienintelio sū-
naus, o po to įteikė jiems kasetę kaip dovaną kartu su ge-
riausiais palinkėjimais. Kai nustebę krikščionys iš smalsumo 
įjungė kasetę, jie išgirdo save garsiai ginčijantis miegama-
jame ir įžūlius savo nepaklusnaus vaiko atsakymus. Baig-
dami savo pasakojimą šie krikščionys, pasipiktinę, užbaigė: 
„Dabar matote, kokie baisūs ir nesąžiningi yra mūsų kaimy-
nai, ir apskritai žmonės Vokietijoje, jei jie gali taip elgtis!“ 

„Labai ačiū“, – padėkojau už pasakojimą. – „Dabar su-
prantu, kodėl šie žmonės nenori nieko girdėti apie Evange-
liją. Jei būčiau jūsų kaimynas, tikriausiai taip pat nenorėčiau 
turėti nieko bendra su krikščionybe ar tokių krikščionių 
„Dievu“. Tikrai nenorėčiau klausytis tokios „evangelijos“, 
kuri žmones paverčia katėmis ir šunimis!“ 

Matote, draugai, mūsų gyvenimas turi atitikti Evange-
liją, kurią skelbiame! Tame visa paslaptis. O kaip yra su 
mumis? Paklauskime savęs: „Ar manyje matomas Jėzaus at-
vaizdas? Ar esu panašus į Jį? Ar mano žmona ir vaikai mato 
manyje Jėzų?“ 

Vienas pasaulyje žinomas pamokslininkas, kurį kvies-
davo visur, kartą išsiruošė į kelionę su savo žmona. Jis turėjo 
nuostabų pamokslavimo talentą. Jo pamokslai taip sužavė-
davo klausytojus, kad jie patirdavo didelį džiaugsmą ir ma-
lonumą. Jis sugebėjo pamokslauti taip, kaip nedaugelis 
sugeba! Šioje kelionėje, kai jis buvo vienoje bažnyčioje, dvi 
gerbiamos moterys iš bendruomenės sėdėjo šalia jo žmonos 
pirmoje eilėje. Po šio pamokslo visi ilgai sėdėjo, sužavėti jo 
talento dovana, kalbos tikslumu ir grožiu. Niekas nepasakė 
nė žodžio, kad nesutrukdytų šventos tylos. Pamokslas buvo 
toks įspūdingai galingas ir tikras, kad jo pabaigoje buvo ga-
lima ištarti tik žodį „Amen“. Galiausiai viena iš moterų, ly-
dinčių pamokslininko žmoną, negalėjo susilaikyti ir 
pašnabždėjo jai į ausį: „Kokia tai turėtų būti laimė būti tokio 
pamokslininko žmona!“ „Ak!“ – atsiduso ji. – „Jūs nežinote, 
koks jis namuose!“ 

Taigi, jei mūsų gyvenimas negali padaryti tinkamo 
įspūdžio mūsų žmonai ir mūsų vaikams, juo labiau jis ne-
gali paveikti velnio ir jo pragariškų jėgų! Tada pasauliui 
58



būsime tik pajuokos objektas. Viešpats negali nieko pada-
ryti su tokiais žmonėmis, bet velnias gali! Ar nebūtų ge-
riau pradėti šluoti prie savo durų, prieš teisiant ir kritikuoti 
kitus? 

Bet grįžkime prie Jono ir Petro istorijos. Po pirmųjų 
žodžių, skirtų luošam žmogui: „Pažiūrėk į mudu“, Petras 
tęsė: „Sidabro nei aukso neturiu, bet ką turiu, tą duodu.“ 
(Apd 3, 6). Kiek žinome, Jonas neturėjo gydymo dovanos. 
Žinoma, tai nereiškia, kad jis neturėjo Šventosios Dvasios 
jėgos ar kad jis nebuvo pilnavertis apaštalas. Be abejo, jis 
turėjo autoritetą ir tokią jėgą, kad turėtume būti dėkingi, jog 
šiandien jo nebėra gyvo, kitaip mums būtų labai nepatogu, 
jei jis šiandien būtų mūsų pamokslininkas. Juk jis sakė: 
„Kas daro nuodėmę, tas iš velnio, nes velnias nuodėmiauja 
nuo pat pradžios. Todėl ir pasirodė Dievo Sūnus, kad velnio 
darbus sugriautų. Kas yra gimęs iš Dievo, nedaro nuodė-
mės, nes jame laikosi Dievo sėkla. Jis negali nuodėmiauti, 
nes yra gimęs iš Dievo.“ (1 Jn 3, 8-9). Taigi, remdamiesi 
šiais žodžiais, galime nesunkiai nustatyti, kas yra tikrai at-
gimęs, o kas ne. 

Ką dabar pasakysime, kai ištirsime save šių Šventojo 
Rašto žodžių šviesoje? Ar nevertėtų sušukti: „O, Jonai, 
gerai, kad tu miręs, nes XX a. krikščionys negali su tavimi 
sutikti. Tu, Jonai, nuėjai per toli! Mūsų dienomis tai tiesiog 
neįmanoma!“ 

Tačiau Jonas, būdamas toks pat žmogus kaip ir mes, pa-
prastai ir natūraliai turėjo Dievo jėgą, kurią patyrė taip giliai, 
kad negalėjo suprasti, kaip žmogus, būdamas atgimęs, gali 
toliau gyventi nuodėmėje. Biblija mus moko: „Kas vogė, 
tegul daugiau nevagia. Kas melavo, tegul daugiau niekada 
nemeluoja. Jei svetimavo, daugiau niekada to nedaro ir t. t.“ 
Galas nuodėmei! Juk Viešpats – tas pats Viešpats, kuris už 
mus buvo nukryžiuotas, kartą pasakė: „Eik ir daugiau nenu-
sidėk!“ Draugai, matote, kokia kalba kalbėjo Kristus ir pir-
mieji krikščionys, pripildyti Šventosios Dvasios jėgos! 
Tuomet galime suprasti, kodėl jie turėjo autoritetą, suteiktą 
iš aukštybių, ir nesigėdijo sakyti aplinkiniams: „Pažiūrėk į 
mudu.“ 

59



Apaštalas Petras galėjo ramiai pasakyti luošam žmogui: 
„Neturiu sidabro ar aukso...“ Ar mes galime išlikti ramūs, kai 
mūsų piniginėje nėra pinigų? Juk dažnai taip atsitinka mūsų 
gyvenime. Jei viskas sekasi, mes šypsomės, ir mūsų veidas 
spindi iš džiaugsmo bei pasitenkinimo. Tada galime pasakyti 
kitam: „Pažiūrėk į mudu.“ Bet jei reikalai blogi, jei mes 
esame finansiniame akligatvyje ir turime iš tikrųjų pasakyti: 
„sidabro nei aukso neturime?“ Ar tuomet nesijaudiname, gal-
vodami, ką dabar daryti ir kaip toliau gyventi? Petras, nors 
neturėjo pinigų, galėjo ramiai pasakyti: „Nors sidabro nei 
aukso neturiu, pažvelk į mane! Aš duodu tau, ką turiu!“ 

Prisimenu, skaitydamas šiuos žodžius, pasakojau savo 
nedidelei krikščionių grupei istoriją, kuri įvyko vienoje di-
delėje katalikų bažnyčioje, kur buvo susirinkę beveik du 
tūkstančiai žmonių. Ten ne tik buvo aukojimo dėžės, bet ir 
didelis stalas prie durų. Po pamaldų, kai visi išsiskirstė, šis 
stalas tiesiogine prasme buvo užverstas pinigais, t. y., vaiz-
džiai tariant, buvo pilnas „aukso ir sidabro“. Kai senas ku-
nigas su savo jaunuoju padėjėju rinko ir skaičiavo aukas, 
senasis pasakė jaunajam: „Pažvelk į tai, jaunuoli! Šiandien 
Petras negalėtų pasakyti, kad neturi sidabro ir aukso...“ – 
„Taip,“ atsakė jaunasis dvasininkas, „Tik, deja, jis negali pa-
sakyti ir: ‘Viešpaties Jėzaus Kristaus vardu, kelkis ir vaikš-
čiok!’“ 

„Matote, tęsiau, kreipdamasis į auditoriją, „kaip šian-
dien viskas pasikeitė.“ Tai, ką turėjo pirmieji krikščionys, 
mes dabar praradome, o tai, ko jie neturėjo, mes dabar tu-
rime. Ir šis „kažkas“ yra labai svarbu mūsų gyvenime, ar ne? 
Kartais tai turi lemiamą reikšmę, priimant sprendimą, ar 
mums elgtis pagal Dievo valią, ar ne. Gali būti, kad šiuo 
klausimu mes primename Judą Iskarijotą...“ 

Prieš baigdamas šią mintį, atsitiko kažkas netikėto. 
Staiga susirinkimo viduryje, atsistojo jauna juodaodė mer-
gina, kurios skruostais riedėjo ašaros, atsisuko į mane ir su-
sijaudinusi pasakė: „Prašau, liaukitės! Aš nebegaliu daugiau 
to pakęsti! Leiskite man melstis!“ 

Aš buvau sutrikęs ir nežinojau, ką jai atsakyti. Tuo mo-
mentu mano galvoje sukosi įvairios mintys. Ši mergina buvo 
60



atgimusi Viešpatyje tik tris mėnesius, ir aš neturėjau nei 
menkiausio supratimo, už ką ji ketina melstis. Tai buvo pir-
mas kartas mano patirtyje, kai kas nors pertraukė pamokslą 
tarnavimo viduryje. Ji pertraukė mane tiesiog per pusę žo-
džio. Aš buvau sutrikęs. 

Galiausiai, nustojęs dvejoti, pasakiau: „Gerai, melskis.“ 
Ir ši mergina pradėjo melstis. Tai buvo paprasta, bet karšta 
malda. Paprastais žodžiais ji ašarodama meldėsi: „Viešpatie 
Jėzau! Mes girdėjome Tavo žodį ir Tavo pažadus! Mes gir-
dėjome, kaip galingai Tu veikei praeityje tarp pirmųjų krikš-
čionių ir kaip Tavo bažnyčia tada atrodė. O, gal galėtum 
mums vėl siųsti tą Dvasią, kuri buvo Tavo pirmuosiuose liu-
dytojuose, kad Tavo bažnyčia ir Tavo vaikai šiandien, dvi-
dešimtajame amžiuje, būtų tokie, kokiais Tavo Žodis moko 
būti?!“ 

Draugai, šiuo metu negaliu apibūdinti, kas vyko mano 
širdyje, kai klausiau šios maldos. Atrodė, kad kažkas manyje 
užsidegė, ir prisiminiau žodžius, kuriuos du mokiniai pasakė 
vienas kitam, atpažinę Jėzų Tame, kuris juos sutiko kelyje į 
Emausą: „Argi mūsų širdys nedegė, kai Jis kelyje mums kal-
bėjo ir atvėrė Raštų prasmę?“ (Lk 24, 32). Galvodamas apie 
tai, supratau, kad išgyvenu galbūt tą patį, ką išgyveno tie 
mokiniai. Jaučiau, kad ištarta malda buvo iš Šventosios Dva-
sios. 

Po to, kai ši afrikietė mergina baigė melstis, užbaigiau 
susirinkimą, nuėjau pas savo brolį, su kuriuo buvau Mapu-
mulo, ir pasakiau: „Frydeli, šiandien išgyvenau kažką neį-
prasto. Pamaldas nutraukė ne teroristai, o malda. Ir jei ta 
malda buvo iš Šventosios Dvasios, tikiu, kad prabudimas 
jau labai arti. Viešpats ateis pas mus kaip ankstesniais lai-
kais, ir Kristaus Bažnyčia bus tokia, kokia buvo prieš du 
tūkstančius metų!“ 

Po šio įvykio praėjo vos pusantros savaitės, ir Dievas, 
atvėręs dangų, nužengė pas mus.

61



5 skyrius 
 

Prabudimas prasideda nuo manęs 
 

Brangūs draugai, prieš pradėdamas pasakoti, kaip 
Šventoji Dvasia pradėjo veikti tarp mūsų, noriu jums dar kai 
ką papasakoti. 

Kai kasdien rinkdavomės studijuoti Dievo Žodį ir nuo-
širdžiai, iš visos širdies šaukėmės Viešpaties, prašydami, kad 
Jis pradėtų veikti tarp mūsų ir suteiktų prabudimą, įvyko tai, 
ko nesitikėjome. Šventoji Dvasia ėmėsi didžiausio ir bai-
siausio nusidėjėlio tarp mūsų. Ir žinote, kas tai buvo? Tai 
buvau aš – Erlo Štegenas. Būtent nuo mano paties gyvenimo 
Viešpats pradėjo savo darbą. 

Tai, kas man tada nutiko, primena vieną įvykį, nutikusį 
vyrui, kuris buvo vienos bendruomenės pastorius Ameri-
koje. Šis pastorius, tiesiogine to žodžio prasme, aimanavo 
dėl savo tarnystės krūvio. Ilgą laiką jo bendruomenėje ne-
buvo jokio dvasinio augimo ir judėjimo į priekį. Viskas at-
rodė negyva ir šalta. Jaunimas nenorėjo turėti nieko bendra 
su Evangelija. Bažnyčios vadovai buvo itin kietaširdžiai ir 
bejausmiai žmonės. Taigi šis pastorius nematė jokios išei-
ties. Sekmadieniais, stovėdamas už sakyklos, jis jausdavosi 
taip, tarsi jo žodžiai daužytųsi į akmeninę sieną. 

Kartą jis išgirdo apie kitą Dievo tarną, kurio bendruo-
menėje vyko didelis prabudimas ir per kurį Viešpats veikė 
Šventosios Dvasios jėga. Sužinojęs apie tai, jis nedelsdamas 
nusprendė nuvykti ten ir išsiaiškinti jų dvasinio pakilimo pa-
slaptį, o kartu ir rasti sprendimą savo problemai išspręsti. 

Susiruošęs jis išvyko į vietą, esančią už dviejų tūks-
tančių kilometrų. Nuvykęs ten, prisistatė ir pasisveikino su 
tuo Dievo vyru. Jis iš karto ėmė aiškinti, ko jam reikia, ir 
paprašė leidimo pasilikti pas juos dvi savaites, kad galėtų 
stebėti, kaip jie renkasi, meldžiasi, planuoja ir vykdo tar-
navimus. „Mano bendruomenė, – skundėsi jis, – yra dva-
siškai mirusi! Diakonai ir vyresnieji – labai sustabarėję ir 
šalti žmonės! Jie nieko nenori nei girdėti, nei žinoti! O 
mūsų jaunimas apskritai – pasinėręs į pasaulį.“ 
62



„Ak, brangus broli! – išklausęs jį, atsakė tas Dievo 
vyras, kuris buvo gana originalus žmogus. – Jums nereikės 
čia ilgai užsibūti, nes aš galiu iš karto pasakyti priežastį ir 
išrašyti tinkamą receptą. Jau šiandien galite grįžti namo. At-
vykę nueikite į savo kabinetą, išneškite baldus ir viską, kas 
jame yra. Tada atsisėskite ant grindų, paimkite į rankas krei-
dos gabalėlį ir nubrėžkite aplink save apskritimą. Kai šis 
ratas užsidarys, pradėkite karštai ir nuoširdžiai melstis, pra-
šydami Viešpaties atsiųsti prabudimą būtent į šį ratą ir veikti 
šioje vietoje.“ 

Žinoma, tokie žodžiai negalėjo glostyti to, kuriam jie 
buvo skirti. Dažnai Dievo vyrai nėra labai bičiuliški ir el-
giasi nepaisydami mandagumo bei gerų manierų taisyklių. 
Šis patarimas pastoriui buvo tarsi karti piliulė, kurią teko 
nuryti. Jis labai pasipiktino, nes šis patarimas jam nebuvo 
pagyrimas. Jis pradėjo įrodinėti, kad kaltas ne jis, o ben-
druomenė – ne ganytojas, o avys. Jis buvo toks pat susiner-
vinęs kaip Naamanas, kuris nenorėjo pasinerti į Jordano 
upę, laikydamas ją nešvaria, neverta jo apsiplovimui. Ta-
čiau tarnai jį įtikino, ir kai jis nusižeminęs padarė tai, ką 
pranašas jam liepė, įvyko stebuklas. 

Galiausiai šis pastorius nusiramino ir nusižemino. Grį-
žęs namo, jis nusprendė pabandyti padaryti tai, kas jam buvo 
pasakyta – atsisėdo ant grindų ir viską atliko pažodžiui. Tuo-
met jis pradėjo karštai melstis, prašydamas Viešpaties pra-
dėti darbą nuo jo paties. Tada jis suprato, kad būtent jam 
pačiam reikia prabudimo. Kitą sekmadienį, atsistojęs už sa-
kyklos ir pradėjęs sakyti pamokslą, jis netrukus pastebėjo, 
kad tarp susirinkusiųjų yra du vyrai, kurie kūkčiojo ir verkė. 
Po susitikimo jie priėjo prie jo ir, ašaroms riedant skruostais 
ėmė pasakoti, kad jų gyvenimai buvo netvarkoje – jie buvo 
įklimpę į nuodėmę. Taip atgailavo šie jaunuoliai, kurie jau 
gyveno visiškai pasaulietiškai, pamiršdami, jog tas, kuris 
glaudžiasi prie pasaulio, tampa Dievo priešu. Tai buvo pra-
džia, po kurios Viešpats įžiebė savo ugnį šioje bendruome-
nėje. 

Pateikdamas šį pavyzdį, noriu pasakyti, kad ir mums 
Pietų Afrikoje nutiko lygiai tas pats. Viešpats pradėjo veikti 

63



taip, kaip nesitikėjau. Anksčiau, kai manęs klausdavo, kokia, 
mano manymu, yra mūsų šaltumo ir dvasinio mieguistumo 
priežastis, aš visada turėdavau daugybę paaiškinimų. Sakiau, 
kad vieniems to priežastis yra materialinė gerovė ir turtas, o 
kitiems – atvirkščiai, pernelyg didelis skurdas, verčiantis 
vogti. Taip pat minėjau, kad baltiesiems misionieriams ne-
lengva dirbti tarp juodaodžių, kurie pasižymi karinga dvasia 
ir nenori atsisakyti savo pagonybės bei tradicijų, nes krikš-
čionybę laiko baltojo žmogaus religija. Be to, buvau įsiti-
kinęs, kad pasauliečiai vyrai nesugeba nieko kito, tik 
girtuokliauti ir ištvirkauti. Kaltinau jaunimą dėl jų pasaulie-
tiškumo, manydamas, kad merginos galvoja tik apie vaiki-
nus, o vaikinai – apie merginas, seksą ir kūno geismus. 

Todėl, nesulaukdamas prabudimo, visada kaltinau kitus, 
matydamas klaidas ir nuodėmes savo artimuosiuose, ben-
druomenėje, pamokslininkuose, kurie patys buvo drungni. 
Tačiau, kai pradėjome karštai melstis už prabudimą, Dievas 
apšvietė mano gyvenimą ir paragino mane pirmiausia pa-
žvelgti į savo, o ne kitų žmonių nuodėmes. 

Po to nebeturėjau laiko matyti kitų nuodėmių ir klaidų, 
nes mačiau tik savo. Tuo metu pamiršau visus žmones ir, jei 
taip galima sakyti, buvau visiškai susitelkęs tik į save. Anks-
čiau buvau toks dvasiškai aklas ir kurčias – kad turėdamas 
akis, nemačiau, turėdamas ausis, negirdėjau. Mačiau tik tai, 
kad esu Dievo vaikas, išgelbėtas ir pašauktas skelbti Evan-
geliją. Neabejojau, kad mano pašaukimas – raginti kitus at-
gailauti, ir tai dariau dvylika metų, skatindamas žmones 
atsisakyti savo nuodėmių bei priimti Jėzų kaip asmeninį 
Gelbėtoją. Aš uoliai darbavausi, sakydamas, kad pamoks-
lausiu tol, kol iš dangaus nužengs ugnis! Tačiau ugnis ne-
nužengė, ir tai tęsėsi tol, kol Viešpats apreiškė man tikrąją 
to priežastį, asmeniškai rodydamas pirštu į mane. Nuo to 
laiko praėjo daug metų, bet vis dar prisimenu viską taip, tarsi 
tai būtų nutikę vakar. Manau, kad ir jums bus įdomu išgirsti 
apie tai išsamiau. 

Kaip jau minėjau, nusprendę nuodugniai nagrinėti ir stu-
dijuoti Šventąjį Raštą, mes du ar tris mėnesius rinkomės kiek-
vieną rytą ir vakarą. Tuo metu mūsų susirinkimai vykdavo 
64



senoje karvidėje, kurią pertvarkėme į susirinkimų namus – 
išvalėme mėšlą, ją gerai iššlavėme ir išbalinome. Tuomet 
dar nesupratau pamokos, kurią Viešpats norėjo man duoti: 
„Erlo, jei nori, kad mano Šventoji Dvasia veiktų per tave, 
pirmiausia pats turi pereiti apsivalymo procesą.“ Tik tada, 
kai Viešpats įtraukė mane į šį procesą, pamačiau, kiek daug 
purvo ir nešvarumų buvo mano gyvenime – tai liūdino 
Dievo Dvasią ir trukdė Jai veikti bei įgyvendinti tai, už ką 
uoliai meldėmės. Dažnai mes nesame tie kanalai, kuriais gali 
tekėti tyras gyvasis vanduo. Todėl, pasakodamas apie save, 
noriu parodyti, kodėl Šventoji Dvasia negali veikti per mus, 
jei esame nešvarūs indai ir sugedę įrankiai – toks kadaise 
buvau ir aš. 

Vieną šeštadienį, po rytinio susirinkimo, prie manęs 
priėjo keletas krikščionių zulų ir paprašė perkelti vakarinį 
susirinkimą į antrą valandą po pietų, kad tie, kurie gyveno 
toli, spėtų grįžti namo dar šviesiu paros metu. Žinoma, mie-
lai sutikau. 

Kai sutartu laiku susirinkome, atsitiktinai pažvelgiau pro 
langą ir pamačiau teisėją, miesto valdytoją, pašto viršininką 
ir policijos viršininką, einančius žaisti į teniso aikštelę, esan-
čią kitoje kelio pusėje, priešais mūsų karvidę. Staiga pasiju-
tau sugėdintas. Pagalvojau: „Ką jie apie mane pasakys, kai 
pamatys mane čia, klūpantį tarp juodaodžių, besimeldžiantį 
ir verkiantį? Turbūt manys, kad su manimi kažkas negerai.“ 
Kilo klausimas – ką daryti? Galbūt vertėtų atidėti susirinkimą 
ir pasakyti zulams, kad jie ateitų šeštą valandą vakaro, kai 
šie žmonės jau bus išsiskirstę? Bet kaip tada pasirodyčiau 
prieš zulus, kuriems pažadėjau susirinkimą dabar? 

Toliau svarstydamas staiga sugalvojau „gerą“ idėją: 
„Uždarysiu langą, tada tie, kurie yra lauke, negalės girdėti, 
kas čia vyksta.“ Atsistojęs nuėjau prie lango ir, kai jį užda-
rinėjau, išgirdau balsą: „Gerai, Erlo, uždaryk langą. Tuomet 
jūs būsite viduje, o Aš liksiu lauke ir nebegalėsiu įeiti.“ 

Tą balsą atpažinau iš karto. Ir staiga supratau, kad ne 
langas ar stiklas, ne baltieji žmonės lauke, bet mano išdidu-
mas ir arogancija skyrė mane nuo Gyvojo Dievo! Pirmą 
kartą gyvenime suvokiau, kad Dievo Dvasia yra Šventoji 

65



Dvasia. Šimtus ir tūkstančius kartų esu kalbėjęs apie Šven-
tąją Dvasią, tačiau dar niekada nebuvau patyręs Jos šven-
tumo. Pamokslavau apie Šventąją Dvasią, nežinodamas, 
apie ką kalbu. Ir štai dabar, savo begalinėje gailestingumo 
malonėje, Dievas atskleidė man dalelę savo Dvasios šven-
tumo. Tuomet suvokiau, koks bjaurus Dievo akyse yra išdi-
dumas! Šis suvokimas mane taip sukrėtė, kad, stovėdamas 
prieš nedidelę krikščionių grupę, graudžiai verkiau kaip 
mažas vaikas. Kai pakėliau akis, priešais save pamačiau di-
delėmis raidėmis užrašytus žodžius: „Dievas išdidiesiems 
priešinasi!“ 

Tada man tapo aišku, kur esu aš ir kur yra Dievas. Iki 
tol visada maniau, kad visų mano bėdų priežastis yra velnias 
ir kad jis visada man priešinasi. Tačiau dabar Dievo žodis 
man sako, kad mano priešininkas yra pats Dievas. Jei man 
priešintųsi tik šėtonas, su Viešpaties pagalba turėčiau vilties 
jį nugalėti, bet jei man priešinasi pats Dievas, tuomet neturiu 
jokios vilties. Niekada nesuvokiau, kad mano gyvenime vei-
kia dvi priešingos jėgos, du milžinai: velnias, šio pasaulio 
kunigaikštis, ir visagalis Dievas! „Erlo!“ – sukrėstas sakiau 
sau. – „Tavo padėtis beviltiška!“ 

Visame, su kuo susiduriame gyvenime, svarbiausia 
mums turėtų būti tik viena – kad Dievas būtų už mus. Jei Jis 
yra už mus, kas gali būti prieš mus! Net jei visas pasaulis 
atsisuktų prieš mus, tačiau Dievas būtų mūsų pusėje, mes 
tikrai laimėtume. Tik vieno žmogaus sąjunga su Visagaliu 
Dievu yra nepalyginamai galingesnė už viso pasaulio ir dau-
gybės demonų galią! Bet jei visas pasaulis būtų už mus, o 
Dievas – prieš mus, tuomet neturėtume jokios vilties. 

Dabar, kai supratau, kad pats Dievas priešinasi man – 
išdidžiam ir arogantiškam – man pagaliau atsivėrė akys. 
Staiga aiškiai suvokiau, kodėl pastaruosius dvylika metų vis-
kas klostėsi taip, kaip klostėsi: kodėl žmonės neatgailavo, 
kodėl jų širdys liko kietos ir kodėl mano pamokslavimas 
davė tiek mažai vaisių. Kaip galėjau tikėtis kažko kito, jei 
Dievas nebuvo su manimi?! 

Iš prigimties nesu žmogus, kuris lengvai pravirksta, bet 
tuo metu nesigėdijau savo ašarų. Man buvo gėda dėl savo 
66



nuodėmių. Mano širdis plyšo iš skausmo, ir stovėdamas 
priešais šią nedidelę bendruomenę, verkiau kaip mažas vai-
kas. Visi sutrikę žiūrėjo į mane, nesuprasdami, kas atsitiko. 
Tada, nenustodamas verkti, pasakiau jiems, kad esu nusidė-
jėlis, kad mano širdyje gyvena išdidumas ir kad pats Dievas 
man priešinasi. Negalėdamas daugiau kalbėti, paraginau 
visus melstis ir, puolęs ant kelių, ėmiau šaukti: „O Dieve, 
atleisk man, nedorėliui! Šiame pasaulyje nėra nė vieno žmo-
gaus, kuris būtų toks nedoras ir nešvarus kaip aš! Aš esu di-
džiausias nusidėjėlis iš visų! Pasigailėk manęs, Viešpatie! 
Išgelbėk mane…“ 

Taigi pirmiausia Viešpats atskleidė mano išdidumą ir 
pasipūtimą, parodydamas šias nuodėmes visoje jų nuogy-
bėje. Po to Jis pradėjo atverti mano širdies gelmes, rodyda-
mas vieną dalyką po kito ir atlikdamas manyje savo 
apvalymo procesą. Buvo Kalėdų metas. Seniau Kalėdos 
mūsų šeimai, ypač mums, šešiems vaikams, buvo pačios 
džiaugsmingiausios ir laimingiausios dienos. Likus mėnesiui 
iki šios šventės, mes jau dainavome kalėdines giesmes. Šir-
dyje jautėme šio laiko grožį ir džiaugėmės kaip kregždės, 
skrendančios į šiltuosius kraštus. Tačiau 1966-ųjų Kalėdos 
buvo ypatingos. Po švenčių prie manęs priėjo brolis iš zulų 
genties ir paklausė, ar žinau, kad buvo Kalėdos. Ne, aš to 
nežinojau. Aš tiesiog buvau tai pamiršęs. Neturėjome nei ka-
lėdinio pamokslo, nei eglutės, nei papuošimų, nebuvo ir 
įprasto šventinio jausmo. Bet tai buvo pačios nuostabiausios 
Kalėdos mano gyvenime! Dievas buvo užsiėmęs su manimi. 
Galvojau tik apie vieną dalyką – maldavau Jo atleidimo ir 
pasigailėjimo. Visa kita man nebeegzistavo. 

Praėjus kelioms dienoms po įvykio karvidėje, mūsų 
maža bendruomenė vėl buvo susirinkusi Dievo Žodžio stu-
dijoms ir maldai, aš atvykau pavėlavęs. Girdėjosi giedojimas, 
ir viduje kažkas ragino mane eiti tiesiai į susirinkimą. Tačiau 
sustabdžiau save manydamas, kad negaliu to padaryti – pir-
miausia turiu persirengti. Juk negaliu stovėti prieš susirin-
kusiuosius vilkėdamas kasdienius darbo drabužius, be 
švarko ir kaklaraiščio, su Biblija rankose! Ką tas žmogus 
apie mane pagalvos? O ką sakys kiti? Kokį įspūdį jiems tai 

67



paliks? Tą akimirką mano galvoje iškilo trys žmonės, kurių 
nuomonę ypač vertinau. 

Ir staiga, tarsi žaibo trenksmas, mane persmelkė mano 
mėgstamiausio pranašo Elijo žodžiai, ištarti bedieviškam ka-
raliui Ahabui: „Karaliau! Dievas, kuriam aš tarnauju...“ 
Draugai, įsiklausykite į šiuos žodžius ir įsivaizduokite, ko-
kioje padėtyje tuo metu buvo pranašas! Ar žinote, ką reiškia 
stovėti prieš karalių, prieš savo šalies valdovą? Ar kada nors 
patyrėte ką nors panašaus? Man yra tekę stovėti prieš kara-
lių, pirmuosius šalies ministrus ir prezidentus, todėl puikiai 
žinau, ką tai reiškia. 

Pranašas Elijas, stovėdamas priešais karalių, turintį val-
džią jį nužudyti arba išlaisvinti, drąsiai sako: „Karaliau! Die-
vas, kuriam aš tarnauju...“ Stovėdamas prieš savo žemiškąjį 
karalių, jis taip stipriai jautė Dievo buvimą, kad matė tik Jį 
vieną priešais save. Visų karalių Karaliaus buvimas jam 
buvo daug svarbesnis nei žemiškojo karaliaus buvimas. O 
aš?! Aš negaliu taip pasakyti! Juk aš stovėjau ne prieš kara-
lių, o prieš bendruomenės vyresniųjų nuomonę! Man rūpėjo, 
ką jie apie mane galvos ir kalbės! Stovėdamas prieš susirin-
kusiuosius ir pamokslaudamas, aš klausiu savęs – ar jiems 
patiks tai, ką sakau? Ar jie priims mano žodžius? Ar jų neį-
skaudinsiu? Tačiau neklausiu savęs – kaip Dievas tai mato 
ir ką Jis apie tai sako! Man daug labiau rūpėjo, ką galvoja 
žmonės... 

Taigi, bičiuliai, supratau, kokiame pavojuje atsiduria 
pamokslininkas ir bendruomenės pastorius, jei, skelbdamas 
Evangeliją, stengiasi įtikti žmonėms, derindamas savo žo-
džius prie jų širdžių. Tą akimirką Viešpats priminė man 
apaštalo Pauliaus žodžius: „Jei dar norėčiau patikti žmonėms, 
nebūčiau Kristaus tarnas.“ (Galatams 1, 10). „Pauliau!“ – 
mintyse sušukau, – „tu taip pat sakei, kad nenori tapti at-
mestinas, skelbdamas kitiems! Tačiau kokioje padėtyje esu 
dabar ir kaip atrodau Dievo Žodžio šviesoje? Visada saky-
davau savo klausytojams, kad atėjau kaip Viešpaties tarnas, 
nors iš tikrųjų buvau vertas būti išmestas iš bažnyčios!“ 

Taip, Dievo Žodis vėl mane nuteisė. Juk Jėzus įspėjo, 
kad Jis atėjo ne teisti pasaulio, bet kad Jo ištarti žodžiai mus 
68



teis. Tą akimirką galėjau pats įsitikinti, ką reiškia būti at-
mestam pamokslaujant kitiems. 

Sukrėstas stovėjau ir verkiau, kai staiga prieš mano akis 
iškilo paveikslas, kurį ir šiandien galėčiau nutapyti, jei bū-
čiau dailininkas. Pamačiau didžiulę pagonišką šventyklą su 
daugybe dievaičių ir stabų. Toje šventykloje buvo žmogus, 
kuris ėjo nuo vieno stabo prie kito, atsiklaupdavo prieš juos, 
lenkdavo kaktą prie žemės, melsdavosi ir juos garbindavo. 
Kai jis pasuko veidą į mano pusę, su siaubu pamačiau – tas 
žmogus buvau aš. Taip Viešpats man parodė, kaip Jis mato 
mane ir kas iš tiesų esu Jo akyse. 

Šis regėjimas draskė mano širdį. Norėjosi šaukti... Dvy-
lika metų įtikinėjau kitus žmones negarbinti svetimų dievų, 
nes Viešpats yra vienintelis mūsų Dievas, o visa kita – stab-
meldystė, kilusi iš velnio. Dabar aš pats matau, kad mel-
džiuosi kitiems dievams – garbinu žmones ir jų nuomonę. 
Dievo akyse tai yra niekas kitas, kaip stabmeldystė. 

Sunku išreikšti žodžiais tai, ką patyriau tomis akimir-
komis. Dėl nepakeliamo širdies skausmo viskas plaukė ir 
svyravo man prieš akis. Ilgai taip stovėjau, negalėdamas pa-
judėti, paskui apsisukau ir lėtai įžengiau į susirinkimų salę. 
Tuo metu negalėjau pamokslauti, negalėjau nagrinėti Dievo 
Žodžio – galėjau tik per ašaras pasakyti: „Melskimės.“ Par-
griuvęs ant kelių, verkdamas maldavau: „Viešpatie, atleisk 
man! O, būk gailestingas man, nusidėjėliui...“ 

Tai buvo mano gyvenimo laikotarpis, kai pamiršau, jog 
esu atgimęs ir kad esu Dievo vaikas. Viena yra kalbėti apie 
Dievą, o visai kas kita – patirti asmeninį susitikimą su Juo! 

„Viešpatie!“ – šaukiau. – „Pasigailėk manęs, nusidėjė-
lio! Sunaikink visus stabus, esančius mano gyvenime!“ Tuo-
met manęs jau nebedomino nei kitų skurdas ar turtas, nei 
jaunimo nuodėmės, nei artimųjų klaidos. Aš buvau nusidė-
jėlis! Visa kita pamiršau. 

Dar prieš prasidedant prabudimui, Dievas paėmė mane 
į savo malūną, malantį lėtai, bet smulkiai. Ir kiekvienas, 
kuris nėra išgyvenęs kažko panašaus, vargu ar supras, apie 
ką aš kalbu. Tačiau tie, kurie tai patyrė, puikiai žino, ką turiu 
omenyje. 

69



Tomis dienomis pamiršau, kad dvylika metų buvau 
Evangelijos skelbėjas, pamiršau savo dvasinį išsilavinimą ir 
meldžiausi kaip muitininkas šventykloje: „Viešpatie, pasi-
gailėk manęs, nusidėjėlio!“ Kaip muitininkas, mušiau save 
į krūtinę, suvokdamas, kad esu didžiausias ir paskutinis nu-
sidėjėlis, kuriam reikia gilios atgailos ir atleidimo. Buvau 
toks kvailas, aklas ir kurčias, kad Viešpats turėjo paimti 
mane už sprando ir tiesiogine prasme kaišioti mano nosį į 
kiekvieną mano nuodėmę. 

Vieną tokią dieną, kaip įprasta, su Biblija rankoje ėjau 
į maldos susirinkimą. Kelias vedė pro parduotuvę, kurioje 
buvo susirinkę daug žmonių. Eidamas pro minią netyčia pri-
siliečiau prie savo veido ir tik tada pastebėjau, kad pamiršau 
nusiskusti. Dar būdami vaikai buvome mokomi, kad vyrui 
gėda išeiti į viešumą nesiskutus. Net sustojau iš nuostabos. 
Iškart pagalvojau: „Ką pasaulis pasakys, kai pamatys mane 
tokį netvarkingą?“ Ir vėl lyg žaibas trenkė mintis: „Ką apie 
tave pasakys pasaulis?! Bet argi Biblija nesako, kad jūs nu-
mirėte pasauliui ir nuodėmei!“ Taigi, Šventasis Raštas vėl 
kalbėjo man, ir vėl į mano protą ir širdį prasiskverbė šviesa. 

Matote, draugai! Prabudimo metu Dievo Žodis tampa 
gyvas ir veiksmingas. Jis ne tik paveikia mus, bet ir įsiskver-
bia į pačią mūsų širdies gelmę. Tokiu metu nebegalime būti 
panašūs į žąsį ir antį, nuo kurių vanduo nubėga vos tik jos 
išlipa į krantą, arba į akmenį, kuris metų metus guli vande-
nyje ir viduje lieka sausas. Prasidėjus prabudimui, Šventasis 
Raštas tampa kūju, kuris sudaužo uolas. 

Viešpatie! – kalbėjau aš. – Aš tikiu Tavimi, bet netikiu 
taip, kaip sako Šventasis Raštas! Ten sakoma, kad tas, kuris 
Tave tiki, yra miręs pasauliui. Tačiau aš dar nesu miręs pa-
sauliui. 

Taip, aš nebuvau miręs pasauliui. Pasaulis gyveno ma-
nyje ir darė man didelę įtaką. Jis sėdėjo mano širdies soste 
ir valdė mane. Buvau tada labiau miręs Gyvajam Dievui nei 
pasauliui! 

Taip gavau rakta į atsakymą. Būdamas gyvas pasauliui 
ir nuodėmei, negalėjau tikėti taip, kaip sakoma Rašte, ir 
todėl negalėjau būti gyvojo vandens šaltiniu. Juk Viešpats 
70



aiškiai pasakė, kad gyvojo vandens upės tekės tik iš to vi-
daus, kuris tiki taip, kaip sako Raštas. Dabar supratau, kodėl 
mano gyvenimas buvo panašus į sausą dykumą be vandens, 
kodėl žmonių širdys buvo uždaros mano skelbiamam Dievo 
Žodžiui ir kodėl mano tarnavime nesipildė Dievo pažadai. 
Supratau, kodėl Pietų Afrikoje nebuvo atgimimo. Aš pats 
buvau to priežastis, nes buvau kliūtimi Viešpaties kelyje! Jis 
negalėjo veikti per mane, nes mano gyvenime ir širdyje buvo 
daug dalykų, kurie buvo nuo velnio ir slopino Dievo Dvasią. 
O juk prabudimas yra Dievo Šventosios Dvasios darbas! 

Mano širdis dužo ir verkė, kai tai supratau! Negalėjau 
rasti ramybės ir ėmiau maldauti Viešpaties, kad padėtų man 
tai įveikti, kad tapčiau nauju žmogumi ir tinkamu indu Jo 
naudojimui. Atsakydamas, Jis parodė man drungną mano 
širdies būseną. Pamačiau tris pakopas. Ant žemiausios pa-
kopos buvo susirinkę daugybė žmonių, ant vidurinės – ge-
rokai mažiau, o jų ilgi, ištįsę veidai atrodė liūdni ir nusiminę. 
Ant aukščiausios pakopos buvo tik keletas žmonių, tačiau 
jų veidai spindėjo ir švytėjo tarsi angelų veidai. Jie buvo ku-
pini gyvybės ir šviesos. O kaip aš norėjau būti kaip jie – vir-
šuje, ant aukščiausios, trečios pakopos! 

Ne iš karto supratau, kokią gilią prasmę turi tai, ką 
pamačiau. Tačiau po kelių dienų, kaip įprasta atsiverčiau 
Bibliją, prieš mano akis iškilo Dievo žodžiai: „...O, kad 
būtum arba šaltas, arba karštas! Bet kadangi esi drungnas ir 
nei karštas, nei šaltas, Aš išspjausiu tave iš savo burnos.“ 
(Apr 3, 15-16). Taigi Viešpats man parodė, kokie yra šalti, 
drungni ir karšti krikščionys ir kaip baisiai Jo akyse atrodo 
drungna dvasinė būsena. 

Pažodžiui išvertus iš graikų kalbos, žodis „išspjausiu“ 
reiškia skrandžio turinio išsiliejimą į išorę ir yra kilęs iš 
žodžio „vemti“. Visi žinome, kad vėmimas nutinka, kai 
žmogus serga. Tokiu atveju jis negali rasti ramybės ir pa-
lengvėjimo, kol neišvemia to, kas yra skrandyje. 

Ar suprantate, kodėl tai sakau? Ar žinote, kad kiek-
vienas tikintysis, kuris dvasiškai nėra nei šaltas, nei karš-
tas, o tik drungnas, atneša Viešpačiui tik kančias. Vaizdžiai 
tariant, toks krikščionis, būdamas Viešpatyje, Jį padaro 

71



„sergančiu“, ir Viešpats „kankinasi“, kol galiausiai jį pa-
šalina iš savęs. 

Šiuo palyginimu noriu jums pasakyti, kad jei esate 
Viešpatyje, tai negarantuoja, kad būsite su Juo amžinybėje. 
Jei esate drungnas, tai esate pavojingame kelyje. Viešpats 
sako, kad geriau būti šaltu, sausu, užkietėjusiu pagonimi nei 
drungnu krikščioniu. Toks dvasiškai drungnas tikintysis yra 
geriausias velnio įrankis, o mylinčiam Dievui – blogiausias. 
Musės renkasi ant mėšlo krūvos, o šėtonas ir jo dvasios yra 
ten, kur drungni krikščionys. Drungnumas – puiki vieta, ku-
rioje tinkamas klimatas tamsiųjų pragaro jėgų veiklai. Juk 
ten nėra nei per šalta, nei per karšta. Kai maudomės, mai-
šome karštą ir šaltą vandenį. Taip pat ir šėtonas noriai „mau-
dosi“, maišydamas vieną su kitu. Velnio rankose drungni 
krikščionys tampa geriausiais jo įrankiais. 

Jei norite susipažinti su nešvariomis mintimis, didelė-
mis ir mažomis nuodėmėmis, tuomet eikite pas drungnus 
krikščionis. Ten rasite visko, apie ką tik galite pagalvoti. 
Apaštalas Paulius korintiečiams rašė, kad jie turi nuodėmių, 
kurių neturi net pagonys. Ir tai iš tiesų yra tiesa. Galėčiau iš-
vardyti daugybę nuodėmių, kurioms pagonys neturi net pa-
vadinimo. Bet tarp drungnų krikščionių jų galima rasti! 

Taigi, jei Jėzus mūsų neklaidina ir Dievo Žodis mūsų 
neveda iš kelio, tuomet vargas tam, kuris vadinasi krikščio-
nis, bet jo dvasinė būsena nėra nei šalta, nei karšta. Vargas 
sielai, kuri nedega dėl Kristaus! Geriau, kad ji būtų šalta, 
negu tiesiog drungna! Jie neturi jokio vidinio paskatinimo 
melstis ir skaityti Dievo Žodį, nors laikraštis dažnai būna jų 
rankose. Jie jau nebedega dėl Viešpaties, žmonių sielų lai-
mėjimas nebėra svarbiausia jų gyvenime. Tai tapo antraeiliu 
dalyku. Jiems yra ir svarbesnių darbų. Tokie yra drungni 
krikščionys ištįsusiais veidais – krikščionys be degančios 
širdies, kurių kelias veda nuo vieno nuopuolio prie kito. 
Dažnai jie skundžiasi, kad jiems viskas sekasi blogai, ir tai 
nenuostabu. Kaip jiems gali sektis, jei Dievas nėra su jais?! 
Jie yra tik tai, kas Jį pykina! 

Draugai, supraskite mane teisingai ir patikėkite: dvasi-
nis drungnumas mums uždaro kelią į dangų, palikdamas tik 
72



pragarą, skirtą tokiems žmonėms. Šis suvokimas turėtų mus 
sukrėsti ir pažadinti iš dvasinio snaudulio, kad pagaliau pra-
dėtume melstis: „Viešpatie, pasigailėk mūsų, nusidėjėlių!“ 

Būtent taip nutiko ir man. Kai Dievas atskleidė mano 
širdies drungnumą, supratau, kad visos mano nuodėmės 
kilo būtent iš jo. Pamenu, kaip kritau ant lovos, verkiau ir 
šaukiausi Jo: „Viešpatie, duok man ugningą širdį, kuri degtų 
dėl Tavęs dieną ir naktį! Pašalink iš manęs šį drungnumą, 
visą mano dvasinį tingumą ir vangumą! Duok man širdį 
pagal savo valią! Pasigailėk manęs! Tu atėjai įžiebti mu-
myse ugnį – tad įžiebk ją mano širdyje! Pradėk čia, nuo 
manęs, Viešpatie. Aš visiškai atiduodu save Tau! Paimk 
mano gyvenimą ir daryk su juo, ką nori, taip, kaip Tau at-
rodo tinkama...!“ Atsakydamas į šiuos šauksmus, Dievas 
veikė toliau, tęsdamas savo pradėtą darbą manyje. 

Kartą mano atmintyje iškilo prieš daugelį metų mūsų 
šalies pirmojo ministro Henriko Ferbuto ištarti žodžiai. 
Kreipdamasis į mus, Pietų Afrikoje gyvenančius įvairių 
tautų žmones, jis sakė, kad turime mylėti tuos, kurie mus 
supa, kaip save pačius. Po daugelio metų Viešpats man tai 
priminė. „Ar prisimeni tuos žodžius?“ – Jis paklausė. – „To 
žmogaus jau nebėra. Jis buvo nužudytas. Bet juk prisimeni, 
kaip jis sakė, kad turite mylėti savo artimuosius kaip save 
pačius. Šiandien tau tai sako ne pirmasis jūsų vyriausybės 
ministras, bet visų Karalių Karalius ir visų Viešpačių Vieš-
pats. Pasakyk Man, ar myli savo artimą kaip save patį?“ 

Taip... Jei atsidurtum priešais Gyvąjį Dievą ir Jis tau 
užduotų šį klausimą, turėtum gerai pagalvoti prieš atsaky-
damas. „Viešpatie!“ – atsakiau. – „Jei atvirai, aš atidaviau 
savo gyvybę dėl juodaodžių. Paaukojau dėl jų viską, ką 
turėjau, bet net ir tokiu atveju nežinau, ar galiu pasakyti, 
kad tikrai myliu juos kaip save patį.“ „Erlo!“ – vėl išgir-
dau Dievo balsą. – „Aš tavęs neklausiu, ar paaukojai savo 
gyvybę už juos. Klausiu tavęs, ar myli savo artimą tokia 
meile, apie kurią kalba Šventasis Raštas. Ar myli jį taip, 
kaip myli save patį?“ (Pirmojo laiško korintiečiams try-
liktame skyriuje trečioje eilutėje sakoma: „Ir jei išdalinu 
vargšams pamaitinti visa, ką turiu, ir jeigu atiduodu savo 

73



kūną sudeginti, bet neturiu meilės, – man nėra iš to jokios 
naudos.“) 

„Viešpatie!“ – prisipažinau. – „Tiesą sakant, negaliu pa-
sakyti, kad myliu savo artimą kaip save patį. Jei man reikia 
kur nors nakvoti ir man pasiūlo lovą, arba jei ateina laikas 
pietauti ir man duoda valgyti, net nesusimąstau, ar kiti turi, 
kur miegoti ar ką valgyti. Jei ką nors gaunu, esu patenkintas, 
ir man nesvarbu, ar mano artimasis turi tą patį. Jei ką nors 
gaunu, esu patenkintas ir man nesvarbu, ar mano artimasis 
turi tą patį. O ne, Viešpatie! Aš nemyliu savo artimo kaip 
savęs paties!“ 

Dievas tęsė tai, ką buvo pradėjęs, ir žengė dar vieną 
žingsnį. Jis sakė: „Tad visa, ko norite, kad jums darytų žmo-
nės, ir jūs patys jiems darykite. Ar taip elgiesi, Erlo?“ 

„Viešpatie!“ – beveik dejavau. – „Ir tai pas mane ne 
taip! Dieve mano, ne, aš ir to nedarau! Atvykęs į bet kurią 
vietą kaip pamokslininkas, visada gaunu kas geriausia. Žmo-
nės man labai draugiški. O jei jie nedraugiški, negaliu to pa-
miršti ir tiesiai jiems apie tai pasakau. Žinoma, niekam 
nepasakoju apie savo nuodėmes. Apie kitų nuodėmes – taip, 
apie kitų klaidas – taip, bet apie savo – tikrai ne!“ 

„Erlo!“ – Viešpats vėl man kalbėjo. – „Pirmasis turi 
tapti paskutiniuoju, o kas iš jūsų didžiausias, turi būti ma-
žiausias ir visų tarnas. Aš pats daviau tokį pavyzdį. Argi Aš 
neploviau kojas kitiems? Argi aš, būdamas mažiausias, ne-
buvau visų tarnas?“ 

„Viešpatie!“ – apgailestavau. – „Ir čia pas mane ne taip! 
Kiti plauna man kojas, o ne aš jiems! Ne, aš nesu mažiausias 
iš jų!“ (O, kaip lengvabūdiškai anksčiau tai kalbėdavau ki-
tiems! Tačiau kai Dievas pastato tave akis į akį su tiesa, vis-
kas tampa rimta.) 

„O kaip tavo reikalai su juodaodžiais?“ – sekė naujas 
klausimas. – „Ar tikrai esi jų tarnas?“ (Taip, bičiuliai, žmo-
nių akyse tokį klausimą galima apeiti, bet Gyvojo Dievo aki-
vaizdoje – neįmanoma.) 

„Viešpatie!“ – meldžiau. – „Tik ne tai! Aš tiesiog ne-
galiu to daryti! Jei kur nors atvykstu, prie manęs prieina kas 
nors iš zulų genties ir paima mano lagaminą. O dabar, jei 
74



atvyks juodaodis ar bet kas kitas, aš pats turiu eiti, paimti jo 
lagaminą ir padėti jam jį nešti?! Ne! Ar aš turėčiau būti ma-
žiausias?! Ne, Viešpatie, ne! Visų tarnas?! Ar turiu tarnauti 
visiems?! Bet tai neįmanoma, Viešpatie! Žmonės lips man 
ant sprando ir stumdys mane! Tada neturėsiu jokio autori-
teto! Kas bus toliau?! Ne, Viešpatie, aš taip negaliu! Jei tu-
rėsiu taip elgtis, tiesiog negalėsiu gyventi! Prarasiu savo 
paties gyvybę!“ 

„Būtent to Aš ir noriu!“ – atsakė Viešpats. – „Argi ne-
žinai, kad tas, kuris išsaugo savo gyvybę, ją praras, o tas, 
kuris ją praranda dėl manęs, turės amžinąjį gyvenimą? Erlo, 
įženk į mirtį!“ 

„O, Viešpatie! Ar yra kas nors sunkiau už mirtį?! Nu-
mirti! Palikti viską! Atsisakyti visko! Išsižadėti savęs! Būti 
pasiruošusiam žengti į mirtį…“ 

Ir vėl išgirdau Viešpaties balsą: „Erlo! Jei nesi pasiruo-
šęs būti visų tarnas, būti mažiausiu, būti niekuo, tuomet nu-
stok melstis už prabudimą!“ Taip atsidūriau aklavietėje, 
gniaužtuose... 

Ši kova tęsėsi dieną ir naktį. Naktimis pabusdavau visas 
permirkęs prakaitu. Nebuvau nei ligotas, nei karščiavau, bet 
mano širdyje vyko nuožmi vidinė kova. Kartais atrodydavo, 
kad nebeištversiu. Tačiau Viešpats nesiliovė kalbėjęs ir 
vedęs mane tolyn. 

Vieną dieną per savo Žodį Jis man pasakė: „Erlo, ką 
darai mažiausiems iš šitų, kurie tiki Manimi, darai Man. 
Todėl teismo dieną Aš teisiu taip: paimsiu mažiausiąjį tavo 
akyse ir pasakysiu – tai, ką padarei šiam žmogui, padarei 
Man.“ 

Buvau sukrėstas: „Ką, Viešpatie?!“ 
Kai pats Viešpats kalba, Dievo Žodis, kurį, rodos, jau 

pažinojai, staiga atsiveria visai kitaip, ir tik tada supranti tik-
rąją Jo prasmę. 

Tada paklausiau savęs: kas mano akyse yra mažiausias? 
Užduokite sau tą patį klausimą. Kas jūsų akyse yra mažiau-
sias? Ar norite išbandyti savo dvasinį gyvenimą ir sužinoti, 
koks jis gilus? Ar norite išmatuoti savo meilę Viešpačiui ir 
suprasti, kiek arti Jo esate? Jei taip, pažvelkite į savo elgesį 

75



su tikinčiaisiais, kurie jūsų akyse yra mažiausi. Žinokite, kad 
jūsų santykis su Viešpačiu yra ne geresnis nei santykis su 
šiuo žmogumi, ir jūs nemylite Jėzaus labiau nei jo. Tai tikras 
jūsų krikščioniško gyvenimo atspindys amžinybės šviesoje! 
Visa kita tėra melas, apgaulė, ir išorinis „šventumas“. Vieš-
pats aiškiai pasakė: „Ką padarėte šiems mažutėliams, tą pa-
darėte man.“ 

Kai viską pamatai Dievo šviesoje, tai sukrečia tavo širdį 
ir apverčia viską aukštyn kojomis. Tačiau tai gerai, nes tada 
bus atskleista tai, kas yra tavo širdyje. 

Taigi turėjau išpažinti Viešpačiui, kad su manim viskas 
ne taip, kaip turėtų būti pagal Dievo žodį. Man visiškai ne-
svarbu, ar vaikui užtenka antklodės, kad galėtų apsikloti, ar 
jam šilta, jei tik man pačiam šilta. Jei nemiegu šalia knar-
kiančio žmogaus, viskas gerai – tegul kiti miega šalia jo. Bet 
ateis diena, kai Viešpats paklaus: „Ar žinai, kad tai Aš buvau 
su tavimi ir knarkiau?“ Ir tada neliks nieko kito, kaip tik sa-
kyti: „Viešpatie! Jei būčiau tai žinojęs, būčiau miegojęs šalia 
Tavęs...“ 

Taigi vieną dieną Dievas gali mus išbandyti, kai to 
visai nesitikėsime. Viešpats gali pasirodyti mums ligonio, 
neįgalaus, aklo, vargšo ar mūsų pažeminto brolio ar sesers 
pavidalu ir tikėtis iš mūsų meilės bei užuojautos. Tą va-
landą būsime pasverti Dievo Žodžio svarstyklėmis, ir tada 
atsiskleis tikrasis mūsų meilės mastas. Draugai, visa tai 
yra svarbu. Jei dabar nesame pasirengę jų rimtai priimti, 
jei šiandien nesugebame sąžiningai pažvelgti jiems į akis, 
teks tai padaryti paskutiniojo teismo dieną. Ir jei Dievas 
nėra melagis, o Šventojo Rašto žodžiai yra tiesa, būtent 
taip ir įvyks. 

Kartą, stovėdamas po medžiu, mačiau tokį vaizdą. Keli 
man nepažįstami juodaodžiai juokdamiesi kalbėjosi tarpu-
savyje ir rodė į mane. „Pažiūrėkite, kaip atrodo tas baltasis! – 
sakė jie. – Tikriausiai jis girtuoklis, bet ne iš pačių blo-
giausių!“ Nežinau, kaip atrodžiau tą akimirką, bet štai kaip 
Viešpats gali pažeminti išdidų bei arogantišką žmogų. Anks-
čiau aš žvelgdavau į žmones iš aukšto, tačiau kai Dievas pra-
dėjo darbą manyje, jau kiti į mane ėmė žiūrėti iš aukšto. 
76



Dienos bėgo, o Viešpats vis labiau vedė mano gyve-
nimą į šviesą, atskleisdamas paslėptas mintis, poelgius ir da-
lykus, į kuriuos anksčiau nekreipdavau dėmesio. Jis 
paklausė: „Erlo, ar bendraudamas su tuo vaiku, ta moterimi 
ir savo broliu elgeisi taip, kaip Jėzus būtų pasielgęs? Ar tavo 
esybė ir elgesys buvo Jo esybė ir elgesys...? Kodėl tu tyli, 
Erlo?! Pasakyk Man, kaip yra su tavimi?“ 

Tada aš neištvėriau: „Dieve! Nebegaliu daugiau! Dieve, 
daugiau nebegaliu to pakęsti!“ – ir išgirdau atsaką: „Erlo! 
Argi ne tu meldeisi dėl prabudimo? O dabar sakai, kad ne-
begali daugiau! Na, gerai. Tuomet palik tai. Tada Aš neat-
eisiu! Tu prašai prabudimo, maldauji, kad ateičiau pas jus, 
o kai pradedu veikti, sakai, kad nebegali! Argi nežinai, kad 
kai Aš ateinu, savo teismą pradedu nuo Dievo namų, o ne 
nuo tų, kurie yra už jų ribų!“ 

Draugai, dabar galite suprasti, kodėl tiek daug žmonių 
meldžiasi dėl prabudimo, bet tikrai nedaugelis jį patiria. Dau-
gelis tokių prašytojų nugyvena savo gyvenimą ir miršta ne-
gavę to, ko prašė. Ar žinote kodėl? Todėl, kad daugumai šių 
dievobaimingų žmonių malda dėl prabudimo tėra tik pamal-
džių žodžių žaismas jų lūpose. Bet Dievas nemėgsta teatro! 
Jis nenori turėti nieko bendra su veidmainiais! Visa širdimi 
tikiu ir visiems atvirai sakau, kad jei mūsų gyvenimas atitinka 
Dievo Žodį, nereikia prašyti prabudimo, nes jis ateis kaip na-
tūrali teisingo gyvenimo ir tikro tikėjimo pasekmė. Mums 
taip pat nereikia melsti gyvojo vandens upių, nes kai tik mūsų 
tikėjimas pradės atitikti Šventąjį Raštą, jos pradės tekėti iš 
mūsų gyvenimo ir dvasinio vidaus. Todėl, jei meldžiamės, 
geriau prašyti Viešpaties, kad padėtų mums sutvarkyti savo 
gyvenimą ir turėti tikėjimą atitinkantį Dievo Žodį. 

Taigi Viešpats dirbo su manimi, kol galiausiai ištariau: 
„Viešpatie! Daryk, ką tik nori! Aš pasiruošęs sumokėti bet 
kokią kainą, net jei teks ragauti mirties! Aš esu pasirengęs! 
Noriu būti pasiruošęs! O jei matai, kad dar nesu, tai padaryk 
mane tokiu!“ Tačiau tada išdrįsau pasakyti Dievui tai, dėl 
ko man labai gėda ir šiandien. Aš prašiau: „Viešpatie, siųsk 
mums prabudimą, tik prašau, padaryk tai taip, kad visur būtų 
tvarka, kad viskas vyktų pagal papročius, prie kurių esame 

77



pripratę – aiškiai ir blaiviai, be išgalvotų ir pramanytų da-
lykų“ (Tuo metu jau turėjome savo tvarką ir įstatymus, savo 
nusistovėjusį dievoto krikščioniško gyvenimo modelį). 

Atsakydamas į tai, Dievas man griežtai tarė: „Erlo! Kas 
esi tu ir kas Aš?! Ar tu esi Mano mokytojas, o Aš – tavo mo-
kinys? Ar gali man nurodinėti, ką turiu daryti?! Jei veikia 
Mano Šventoji Dvasia ir Aš pradedu savo darbą, darau jį 
taip, kaip noriu, o ne taip, kaip tu įsivaizduoji! Todėl, jei tu 
nenusižeminsi ir nenusilenksi prieš Mane, jei neatsisakysi 
savo kelių ir įsivaizdavimų, tada Aš neateisiu. Nes tavo ke-
liai ne Mano keliai ir tavo mintys ne Mano mintys!“ (Taip... 
Tai gali sudaužyti ir sugniuždyti širdį). 

Šiandien, žinoma, suprantu, kad tik tai, kame Dievas 
pasilieka, ir tai, kas yra paties Dievo atlikta, yra tikra. Visa 
kita yra proto vaisius ir žmonių prasimanymai. Tvarka eg-
zistuoja tik ten, kur yra Dievas. Ten, kur nėra Dievo, nėra 
tikros tvarkos. Net jei išorinė aplinka atrodo rami ir visi tyli 
kaip pelės, mintyse viskas verda ir kunkuliuoja. Tik ten yra 
tikroji tvarka, kur Dievas viešpatauja ir viskam vadovauja. 
Be to negali būti jokios tvarkos. 

Kai Dievas veikia, Jis viską daro taip, kaip nori. Mes 
negalime Jam diktuoti ir nurodinėti, negalime Jam sakyti, 
kad turi būti taip ar kitaip. Dievas yra Valdovas, todėl visi 
Jo veiksmai yra suverenūs. Vadovavimas yra tik Jo teisė! Jis 
nėra mūsų vergas, vaikas ar mokinys! Jis nėra mūsų šuniu-
kas, kurį kviečiame ir vedžiojame su pavadėliu, kur ir kada 
norime. Ne, Jis yra Gyvasis Dievas, Viešpačių Viešpats! Jis 
gali ateiti pas mus tik tada, kai suteikiame Jam galimybę 
veikti tarp mūsų kaip Gyvajam Dievui. Priešingu atveju vel-
tui melsimės, kad Dievas veiktų. Taip Viešpats mane atvedė 
iki to, kad galėjau pasakyti, jog esu pasiruošęs priimti Jo 
Dieviškumą ir visišką viešpatavimą. 

Visą tą laiką, kol Dievas buvo užsiėmęs su manimi, net 
neįsivaizdavau, kad, atskleisdamas man mano nuodėmes, 
Jis tuo pačiu metu veikė ir kitų mūsų bendruomenės narių 
širdyse. Ta pati atgailos banga užliejo ir kitus, ir Šventoji 
Dvasia darė savo darbą, atskleisdama kiekvienam jo nuodė-
mingumą ir skatindama jį tai suvokti bei atgailauti. Vienas 
78



jų ėjo pas savo kaimyną, prašydamas atleidimo už savo ne-
draugiškumą. Kitas teisė save už tai, kad kalbėjo su vaiku 
netinkamu tonu, neturėdamas ramybės širdyje. Vyras taikėsi 
su žmona, žmona su vyru, vaikai su tėvais, draugai su drau-
gais. Jie vienas kitam sakydavo: „Atleisk man, aš blogai apie 
tave kalbėjau. Atleisk man, nes mano širdyje turėjau kartėlio 
prieš tave. Atleisk man, nes aš tave teisiau, užuot atėjęs pas 
tave asmeniškai, kaip mus moko Biblija.“ Taip jie tvarkėsi 
savo gyvenimus ir taikėsi su savo artimaisiais. 

Vienas vyras parašė man laišką ir prašė: „Broli, atleisk 
man! Aš neteisingai apie tave kalbėjau. Prašau, atleisk man, 
nes dabar esu įsitikinęs, kad esi Dievo tarnas!“ Ak, dabar 
neturėjau teisės kaltinti kitų, nes pats buvau nusidėjėlis, 
kuris meldėsi: „Viešpatie, pasigailėk manęs! Išgelbėk mane 
nuo mano nuodėmių!“ Kiti taip pat meldėsi: „Viešpatie, gel-
bėk mus, kitaip mes čia mirsime!“ 

Tokiu būdu Dievas veikė mūsų širdyse ir tęsė Savo 
darbą tol, kol apvalė mus nuo visko, kas žeidė Jo Dvasią. 
Kai iš mūsų gyvenimo buvo pašalinti visi nuodėmingi šėto-
niški dalykai, kai buvo paruoštas kelias Viešpačiui veikti, 
staiga, vieną dieną, tą akimirką, kurios visai nesitikėjome, 
atsivėrė dangus. Šventoji Dvasia nužengė ant mūsų iš aukš-
tybių taip, kaip Apaštalų laikais. Jei norite sužinoti, ką tada 
patyriau, galiu pasakyti tik tiek, kad tą akimirką pasijutau taip, 
tarsi kažkas būtų uždėjęs ranką ant mano galvos ir žemai-
žemai ją palenkęs, o mano dvasia nuolankiai meldėsi Tam, 
kuris praliejo savo kraują ant Golgotos. 

Pirmojo Petro 4, 17 skaitome, kad Viešpaties darbas vi-
sada prasideda nuo Dievo namų teismo. Būtent čia Šventoji 
Dvasia atlieka savo darbą. Ji pradeda ne nuo kitų žmonių, 
vaikų ar tėvų nuodėmių, bet nuo mūsų pačių nuodėmių. Ger-
biama žmona! Tai prasideda ne nuo tavo vyro nuodėmių! 
Tau teks šluoti prie savo namų slenksčio! O tu, vyre, pamiršk 
savo žmonos nuodėmes! Išsivalyk savo paties gyvenimą! 

Mano draugai! Būtent tokia ir yra Geroji Naujiena! 
Jums nereikia laukti, kol jūsų artimas pasikeis! Tai gali pra-
sidėti nuo manęs ir nuo tavęs! O tada reikės atsisakyti pa-
mėgtų nuodėmių ir pašalinti iš savo gyvenimo bei savo 

79



širdies visa, kas žeidžia Dievo Dvasią. Juk kitų žmonių nuo-
dėmės, mūsų artimųjų ir vadinamųjų „priešų“ blogi poelgiai 
bei ydos negali užgesinti Šventosios Dvasios liepsnos mūsų 
pačių gyvenime. 

Dievo Žodis sako, kad neliūdintume Šventosios Dvasios 
ir negesintume Jos, nes tik tie, kurie pažįsta Viešpatį, gali pa-
daryti tai, ko negali padaryti bedieviai. Juk ne jie atstumia 
Dievą, bet mes, krikščionys, savo nešvariu gyvenimu ir dau-
gybe nuodėmių liūdiname ir gesiname Šventąją Dvasią. 

Nėra prasmės tikėtis, kad netikintieji atsivers, jei mūsų, 
atsivertusiųjų, gyvenimas jiems nebus pavyzdys ir šviesa. Ir 
net jei taip atsitiks ir kas nors staiga įtikės per mus, tuomet 
išsipildys Jėzaus žodžiai, pasakyti fariziejams: „Vargas 
jums, veidmainiai Rašto žinovai ir fariziejai! Nes jūs keliau-
jate per jūrą ir sausumą, kad laimėtumėte vieną naujatikį, ir 
kai tai įvyksta, jūs padarote iš jo pragaro vaiką, dvigubai 
blogesnį už jus pačius.“ (Mt 23, 15). 

Bažnyčia ir bendruomenė negali būti dvasingesnės už 
savo vadovus. Jei bendruomenė ir jos nariai yra aukštesnio 
dvasinio lygio nei pastorius, tuomet jis nebegali būti jų va-
dovas. Pamokslininko gyvenimas turi būti tyras, o jo santy-
kiai su Dievu – teisingi, kad Viešpats galėtų veikti per jį. 

Jei nėra dvasinio prabudimo, galime kaltinti ne ką kitą, 
o pačius krikščionis. Jei Dievas neveikia ten, kur jūs esate, 
kas dėl to kaltas? – Ne pasaulis, ne ištvirkėliai, ne homosek-
sualai, bet dievobaimingieji, kurie vadinami Dievo namais! 
Todėl būtent nuo jų turėtų prasidėti teismas – nesvarbu, ar 
jie to nori, ar nenori. Ir tai yra tiesa! Nesvarbu, ar tai jums 
saldi žinia, ar karti piliulė, būtina ją nuryti! Galbūt jūs, kaip 
ir aš kažkada, stovite Šventosios Dvasios dvelksmo kelyje! 
Atvažiuokite pas mus į Pietų Afriką ir aš jums parodysiu 
vietą Mapumule, kur stovėjau ir verkiau, supratęs, kad ne 
kas nors kitas, o aš pats esu kliūtis prabudimo kelyje! Ir tada 
aš atgailavau!

80



6 skyrius 
 

Iš tamsos į šviesą 
 
Jono 16, 7-8 Jėzus sako: „...jums geriau, kad Aš išeinu, 

nes jei neišeičiau, pas jus neateitų Guodėjas. O nuėjęs Jį 
jums atsiųsiu. Atėjęs Jis įtikins pasaulį dėl nuodėmės, dėl 
teisumo ir dėl teismo.“ 

Dvasia Guodėjas (graikiškai Parakletos) reiškia Tą, 
kuris stojasi į mūsų pusę, savo petimi liesdamas mūsų petį. 
Tai Tas, kuris atėjo Sekminių dieną, atvėręs dangų, nužengė 
pas žmones, susirinkusius į Jeruzalę iš įvairių kraštų, ir pra-
bilo jiems jų pačių kalba. Tą dieną visi susirinkusieji suprato 
Dievo kalbą ir tai, ką jiems kalbėjo Šventoji Dvasia. Tačiau 
ne visi tuomet atgailavo. Kai kurie, matydami ir girdėdami, 
kas vyksta, juokėsi, manydami, kad kalbantieji yra apsvaigę 
nuo saldaus vyno. Vis dėlto, nepaisant to, jie savo kalba iš-
girdo apie didingus Dievo darbus. 

Taigi, Šventoji Dvasia gali kalbėti kiekvienam supran-
tama kalba. Jei Ji pradeda veikti, tada nesvarbu nei odos 
spalva, nei kalba, nei religija ar kas kita – Ji gali paliesti 
kiekvieną širdį. Ji moka visų tautų kalbas. Ji gali prabilti 
tiek visiškai neraštingiems žmonėms, tiek šio pasaulio 
mokslininkams. Ji kalba burtininkams ir raganoms, mokslo 
daktarams ir profesoriams, bedieviams ir teologams, moks-
leiviams ir mokytojams. Stebint, kaip Dievo Dvasia veikia 
šiuos žmones, belieka tik žavėtis. 

Iš karto po Šventosios Dvasios išsiliejimo, Dievas ėmė 
veikti mūsų vietovėje, atvesdamas vis naujas sielas ir griau-
damas šėtono tvirtoves. Nebuvo nei varpų skambėjimo, nei 
kvietimų, nei išankstinio pasiruošimo. Šventoji Dvasia, kuri 
Sekminių dieną subūrė žmones, dabar darė tą patį darbą ir 
tarp mūsų. Taip buvo išspręsta „Jono Krikštytojo problema“, 
kuri mane kankino. Jis dar motinos įsčiose buvo pripildytas 
Šventosios Dvasios – tos pačios Dvasios, kuri pradėjo veikti 
ir pas mus. 

Pirmasis žmogus, kuris pas mus atvyko, buvo burtininkė, 
turėjusi savo mokyklą, kurioje mokė kitus burtininkystės. 

81



Kadangi ji man buvo visiškai nepažįstama, paklausiau, ko 
ji nori. 

– Noriu, kad pasimelstum už mane, – tarė ji. – Aš noriu 
Jėzaus! Esu pavargusi ir nusivylusi savo gyvenimu. Esu su-
kaustyta pragaro grandinėmis! 

– Ką?! – sušukau, netikėdamas savo ausimis. Negalėjau 
to suprasti. Dvylika metų bandžiau tokius žmones atvesti 
pas Viešpatį. Sėdėjau su jais ištisas savaites, skelbdamas 
Evangeliją, bet be rezultatų. Jie savo raganavimą vadino 
Dievo dovana ir tvirtino, kad pats Dievas jiems ją suteikė. 
O dabar ši burtininkė pati atėjo su prašymu pasimelsti už ją, 
kad Viešpats nutrauktų ją kaustančius pragaro pančius. 

– Kas su tavimi kalbėjo? – paklausiau jos. 
– Niekas. 
– Tai kas tau papasakojo apie Dievą? 
– Niekas. 
– Galbūt lankeisi kokiame nors tikinčiųjų susirinkime? 
– Ne, niekada gyvenime nesu buvusi susirinkime. 
– Kas tave pakvietė pas mus? 
– Niekas. 
– Taip, bet aš nesuprantu! – sušukau. Mano akys turbūt 

buvo apvalios iš nuostabos – taip pat ir jos. 
– Kaip tu čia atsidūrei?! Kas tau pasakė, kad mes čia 

esame? 
– Prašau, – pertraukė mane burtininkė, – neuždavinėk 

man visų šių klausimų! Aš esu pakeliui į pragarą! Jei Jėzus 
dabar manęs neišgelbės ir neišlaisvins iš velnio pančių, šian-
dien gyva nusileisiu į pragarišką pasaulį. Aš esu pasmerkta 
visai amžinybei! Liko tik viena viltis – kad Jėzus dar gali 
manęs pasigailėti! 

Taip, bet aš net nežinojau, kaip melstis už tokius žmo-
nes. Kurį laiką pamąstęs, pasikviečiau kelis tarnautojus ir 
paaiškinau jiems, kas vyksta. Tada paklausiau burtininkės, 
ar ji pasirengusi priimti Jėzų kaip savo asmeninį Gelbėtoją 
ir išpažinti nuodėmes. Juk Biblijoje sakoma: „Kas slepia 
savo nusikaltimus, tam nesiseks, o kas išpažįsta ir atsisako 
jų, susilauks gailestingumo.“ (Patarlių 28, 13). Jei žmogus 
išpažįsta savo nuodėmes, bet nėra tvirtai apsisprendęs 
82



atsisakyti jų, toks išpažinimas neturi jokios prasmės – tai tik 
„šventas žaidimas“. Kas išpažįsta savo nuodėmes ir jų atsi-
sako, tas gauna atleidimą ir malonę. 

– Ar esi pasirengusi, išpažinusi savo nuodėmes, palikti 
raganavimą ir visam laikui nutraukti su juo ryšius? – paklau-
siau burtininkės. 

– Taip! – tvirtai atsakė ji, ryžtingai nusiteikusi visiškai 
atsiduoti Jėzui. 

Kitas iškilęs klausimas buvo – kaip su ja melstis? Juk 
ji apsėsta. Prisiminiau, kad anksčiau, Dievo Tėvo vardu ir 
Jėzaus Kristaus krauju, įsakinėjau piktosioms dvasioms 
išeiti iš žmogaus, tačiau jos tik juokėsi ir piktžodžiavo Vieš-
pačiui. Mano įsakymus jos laikė humoru. 

Taigi, kaip už ją melstis? Pasitarę, nuėjome į mano 
kambarį, susėdome ant kėdžių, sudarydami ratą, ir pradė-
jome giedoti. Tai buvo velykinė giesmė apie mūsų Viešpa-
ties Jėzaus Kristaus prisikėlimą. Giedojome, kad Jis 
nugalėjo mirtį, nuodėmę, pragarą ir visas piktas jėgas, kad 
Jo šventasis kraujas mus apvalo ir atperka. 

Kai giedojome šią giesmę antrą kartą, burtininkė staiga 
pakilo nuo kėdės ir, atsiklaupusi ant keturių, ėmė sukinėtis 
bei vartytis, judėdama tarsi laukinis žvėris. Tą akimirką ji 
priminė tigrę, besiruošiančią pulti savo auką. Vienas iš mūsų 
tarnautojų išsigando taip, kad pašoko iš baimės ir išbėgo iš 
kambario. Mes turėjome jį pašaukti atgal, ragindami nebi-
joti, nes Jėzus yra Nugalėtojas. 

Išoriškai atrodė, kad demonai ir pats šėtonas žiūrėjo į 
mus iš apsėstos moters akių. Tai buvo tikras siaubas! Ir tada 
įvyko štai kas: ši visiškai neraštinga moteris, visą gyvenimą 
gyvenusi tarp juodaodžių, staiga pradėjo su mumis kalbėti 
švaria anglų kalba. Tuomet iš jos burnos pasigirdo šunų lo-
jimas – tikras, ne dirbtinis. Po to išgirdome kiaulių žviegimą 
ir kriuksėjimą. 

Vardu, kuris yra aukščiau visų kitų vardų, įsakėme pik-
tosioms jėgoms išeiti iš šios moters. Mes šaukėmės Trejybės 
Dievo vardo. Atsakydamos piktosios dvasios piktžodžiavo, 
juokėsi ir tyčiojosi: „Mūsų čia yra trys šimtai galingų velnio 
karių, ir ši moteris yra mūsų buveinė – mes jos nepaliksime!“ 

83



Tęsėme maldą, kai staiga demonai sušuko: „O, dabar mums 
darosi nepakeliamai karšta! Šventosios Dvasios ugnis mus 
degina ir ryja!“ 

Pirmasis šimtas demonų išėjo, po to antrasis, o trečiasis 
paliko ją su baisiu šauksmu. Tačiau prieš tai piktosios dva-
sios pasakė kažką neįprasto ir mums svarbaus: „Mes žino-
jome apie Dievą Tėvą ir Dievą Sūnų, bet dar nebuvome 
susidūrę su Dievu Šventąja Dvasia. Dabar, kai Ji atėjo, Jos 
ugnis mus ryja!“ 

Tada prisiminiau Šventojo Rašto žodžius: „Ne galybe 
ir ne jėga, bet mano Dvasia“, – sako Kareivijų Viešpats (Za-
charijo 4, 6). Be to, anksčiau nesupratau, ką Naujasis Testa-
mentas moko, sakydamas: „Juk mes grumiamės ne su kūnu 
ir krauju, bet su kunigaikštystėmis, valdžiomis, šio pasaulio 
tamsybių valdovais ir dvasinėmis blogio jėgomis danguje“ 
(Ef 6, 12). Skaitydamas šiuos žodžius dažnai mąsčiau, kaip 
galėtume tai įgyvendinti. Tą akimirką man tarsi atsivėrė 
akys – ne kūnas kovoja prieš dvasią, bet Šventoji Dvasia 
prieš tamsos jėgas. 

Kartą Viešpats Jėzus pasakė: „Aš atėjau uždegti žemėje 
ugnies ir taip noriu, kad ji jau liepsnotų!“ (Lk 12, 49). Jonas 
Krikštytojas skelbė tą patį, vadindamas Dievą ir Šventąją 
Dvasią ryjančia ugnimi. Tą dieną mes praktiškai įsitikinome 
šių žodžių tikrumu. 

Išėjus piktosioms dvasioms, moters veidas neatpažįs-
tamai pasikeitė, o visa jos išvaizda akimirksniu persimainė. 
Ar galite įsivaizduoti, kaip atrodo sena burtininkė piktu, niū-
riu veidu ir giliomis raukšlėmis? Dabar ji atrodė kaip mote-
ris, daugelį metų sėdėjusi prie Jėzaus kojų ir gyvenanti Jo 
artumoje. Jos veidas švytėjo ir spinduliavo, tarsi atsispindėtų 
dangus. Dangiškai šypsodamasi ji tarė: „O, kaip nuostabu! 
Jėzus mane išlaisvino ir atpirko! Jis nutraukė man uždėtas 
pragaro grandines!“ 

Brangūs draugai, šio vaizdo niekada nepamiršiu. Terei-
kia nuolankiai nusilenkti Viešpačiui, regint tokius dalykus. 
O, koks Jis nuostabus, mūsų Gelbėtojas ir Atpirkėjas!!! 

Po jos atėjo kita, paskui dar viena ir dar viena burtininkė. 
Pirmiausia ėjo burtininkai ir burtininkės, po jų – piktųjų 
84



dvasių apsėstieji. Jie ateidavo ir pasakodavo, kiek demonų 
juose gyvena. Kai kuriuose jų buvo šimtai, kituose – tūks-
tančiai. Kai kuriuose gyveno ištisi legionai. Daugelis de-
monų sakė, kad jie neišeis be kraujo praliejimo. Ir iš tiesų 
tokie apsėstieji, prieš išsilaisvinant, ilgai vemdavo krauju. 
Tomis dienomis klausdavome visų, be išimties: 

– Kas jums papasakojo apie Viešpatį? 
– Niekas. 
– Ar anksčiau žinojote vienas apie kitą? 
– Ne, nežinojome. 
– Bet kaip jūs sužinojote, kad mes čia esame? Kaip? 

Per ką jūs atėjote? Kas jus paskatino tam? 
Niekas, nė vienas iš atvykusiųjų nebuvo girdėję apie tai 

iš kitų. Visi be išimties buvo vedami antgamtiniu būdu. Taip 
mes praktiškai patyrėme, kaip Šventoji Dvasia ėjo į namus 
ir trobas, tiesiogine prasme atvesdama žmones, kaip tai darė 
Sekminių dieną. 

Žmonės sakė: „Mes neturėjome ramybės, nes kažkas 
viduje ragino mus eiti. Pirmą kartą taip aiškiai suvokėme 
savo nuodėmes. Jautėme ir žinojome tik viena – turėjome 
eiti, ir mes ėjome.“ Kai kurie sakė girdėję balsą, kuris liepė: 
„Eikite į tokią ir tokią vietą, ir ten jums bus pasakyta, ką tu-
rite daryti“. Kiti matė regėjimus. Jie atvykdavo pas mus įvai-
riais būdais – iš arti ir toli. Kai kurie turėjo sumuštas, 
patinusias kojas, nes kelias savaites ėjo pėsčiomis iki mūsų. 

Tai tęsėsi be perstojo dienomis ir naktimis, ir mes be-
veik nemiegojome du ar tris mėnesius. Niekada nebūčiau 
pagalvojęs, kad žmogus gali ištverti tiek mažai miegodamas. 
Suvokėme, kad tai gali padaryti tik Dievas. Nors dažnai pa-
miršdavome pavalgyti, tačiau nesijautėme pavargę ar alkani. 
Viešpats nešė mus kaip ant erelio sparnų. 

Išeidami iš namų bet kuriuo paros metu, mes dažnai 
rasdavome šimtus žmonių laukiančių kieme. Žiaurūs vyrai, 
kurie anksčiau nieko nenorėjo žinoti apie krikščionybę, 
dabar verkiantys ir kūkčiojantys, elgėsi kaip maži vaikai, 
tarsi kas juos būtų mušęs lazda. Jie buvo dvasinio pralaimė-
jimo būsenoje, tarsi parblokšti ant žemės. Šventoji Dvasia 
atvėrė jiems akis į jų nuodėmes, Dievo teisumą ir Jo teismą. 

85



– Kodėl nenuėjote į darbą? – klausėme jų. 
– Mes negalime, – atsakė jie. – Nebegalime daugiau 

miegoti. 
– Bet kas nutiko?! 
– Mes esame nusidėjėliai! Ar Dievas gali mums at-

leisti? 
Žmonės, kurie anksčiau neverkė, dabar verkė, klaus-

dami: „Ar mums dar yra vilties? Ar Dievas dar gali atleisti?“ 
– Taip, – atsakėme. 
– Bet jūs taip sakote, nes nesuprantate, kokie dideli 

buvo mūsų nusikaltimai! 
Tuomet mes imdavome Bibliją ir skaitydavome jiems 

iš pranašo Izaijo knygos 1, 18: „Nors jūsų nuodėmės būtų 
skaisčiai raudonos, taps baltos kaip sniegas; nors būtų rau-
donos kaip purpuras, taps kaip vilna.“ Atsakydami jie tik 
linksėjo galvomis. Dievas suteikė jiems tokį gilų suvokimą 
ir tikrą atgailą! 

Šventoji Dvasia taip aiškiai atskleisdavo jiems jų nuo-
dėmes, kad kai kurie pradėjo abejoti, ar dar yra galimybė 
jiems gauti atleidimą. Todėl turėjome juos paguosti ir padrą-
sinti Šventojo Rašto žodžiais. Vienas žinomas žmogus sė-
dėjo kambaryje ir taip graudžiai verkė, kad negalėjau to 
ištverti. Viską palikęs, nuėjau pas jį: 

– Papasakokite, kas jums nutiko? 
– O! – jis be paliovos verkė. – Aš esu nusidėjėlis! Dar 

liko keli centimetrai, ir aš nukrisiu į pragarą! 
Jono evangelijos šešiolikto skyriaus septintoje eilutėje 

Jėzus sako: „Jums geriau, kad Aš išeinu, nes jei neišeičiau, 
pas jus neateitų Guodėjas.“ Kyla klausimas: „Ką šis Guodė-
jas darys, jei ateis? Kaip Jis guos žmones?“ – Biblija į tai at-
sako taip: „Atėjęs Jis įtikins pasaulį dėl nuodėmės, dėl 
teisumo ir dėl teismo.“ (Jn 16, 8). 

Tokiu būdu Dvasia Guodėjas parodo žmonėms jų nuo-
dėmes. „Kaip tai gali guosti!“ – sakys kai kurie. – „Neįma-
noma taip paguosti žmogaus!“ Bet ar žinote, kad Dievas 
guodžia žmogų kitaip nei mes. „Ne, ne!“ – sakome mes. – 
„Nepasakokite žmogui apie jo nuodėmes! Tai išmuštų jį iš 
vėžių!“ Bet, mano brangieji, jei Dievas guodžia, Jis siunčia 
86



žmogui paguodos Dvasią, kuri pirmiausia atskleidžia jo 
nuodėmes. 

Todėl taip sunku suprasti, kaip gali būti, kad Šventosios 
Dvasios pripildytas žmogus ir toliau gyvena nuodėmėje. Juk 
tokia yra Šventosios Dvasios, Paguodos Dvasios, prigimtis: 
Ji pirmiausia atkreipia žmogaus dėmesį į jo nuodėmes, o taip 
pat į tiesą, teisumą ir Dievo teismą. Tai iš tiesų galima patirti 
savo gyvenime, jei veikia tikroji, o ne suklastota Šventoji 
Dvasia. Tuomet jautiesi taip, tarsi jums jau būtų išaušusi 
teismo diena. Žmonės praranda miegą, negali valgyti, negali 
eiti į darbą. Jie niekur neranda nusiraminimo, ir tokia būsena 
tęsiasi tol, kol šios sielos, įsitikinusios savo nuodėmingumu, 
patiria gilų dvasios sudužimą. Jų jau nebetenkina bendros 
atgailos maldos ir slaptas nuodėmių išpažinimas asmeninėje 
maldoje Viešpačiui. Jie nenurimsta, kol neiškelia į šviesą 
savo vidinio nešvarumo – kol asmeninėje, gilioje išpažintyje 
neįvardija kiekvienos nuodėmės jos vardu. 

Mūsų tarnavimo praktikoje buvo atvejų, kai meldėmės 
už visą keturių ar penkių šimtų žmonių susirinkimą, prašy-
dami Viešpaties atleisti kiekvieno iš jų nuodėmes. Pasibai-
gus tarnavimui ir išleidus žmones namo, jie neišeidavo. Jie 
sėdėdavo ir verkdavo – kiekvienas jautė tą patį poreikį – as-
meniškai išpažinti savo nuodėmes, įvardindami kiekvieną 
jų vardu. Be to, jie nejautė atleidimo ir išlaisvinimo. Tokiais 
atvejais bendras nuodėmių išpažinimas ir bendra malda, jei 
taip galima pasakyti, paprasčiausiai netinka. 

Efeziečiams 5, 13 parašyta: „Bet viskas, kas atsklei-
džiama, tampa šviesos apšviesta, o kas tik apšviesta, yra 
šviesa.“ O Pirmajame Jono laiške 1, 7 rašoma: „O jei vaikš-
čiojame šviesoje, kaip ir Jis yra šviesoje, mes bendraujame 
vieni su kitais, ir Jo Sūnaus Jėzaus Kristaus kraujas apvalo 
mus nuo visų nuodėmių.“ 

Matote, brangūs draugai, pats Dievo žodis mums sako, 
kad Jėzaus Kristaus kraujas mus nuplauna ir apvalo tik tada, 
kai vaikštome šviesoje. Apvalomoji mūsų Gelbėtojo Kraujo 
galia pasireiškia ne tada, kai slepiame savo nuodėmes ir 
vaikštome tamsoje, bet tada, kai jas iškeliame į šviesą ir se-
kame Kristumi. 

87



Beje, kai kurios nuodėmės, žvelgiant žmogaus akimis, 
atrodo nereikšmingos. Tačiau jei Dievas iš tiesų apreiškia 
save žmogui, tuomet „maža“ nuodėmė atrodo milžiniška, 
didesnė už didžiausią kalną. Pavyzdžiui, kiekvieną vyrą, 
kuris su geismu žiūri į moterį, Kristus vadina svetimautoju, 
o kiekvieną, kuris pyksta ant savo artimo ir laiko jį kvailiu, 
vadina žmogžudžiu. 

Toks yra To, kurį vadiname savo brangiuoju Gelbėtoju, 
matas ir standartas! Toks yra mylinčio Viešpaties Jėzaus 
standartas! Žinoma, toks požiūris nėra būdingas drungnam 
krikščioniui, kuris į tokius dalykus žiūri pro pirštus, many-
damas, kad tai tik pusė bėdos ir nieko tokio. Tačiau jei pa-
matysime ir patirsime Dievo šventumą ir Jo buvimą, tada 
taip nebegalvosime. Jei čia, žemėje, mes to nesuprasime, tai 
teks tuo įsitikinti kitoje vietoje. Tik tada ta diena mums bus 
teismo diena. Čia arba amžinybėje, tačiau kiekvienam iš 
mūsų ta diena išauš! Jei dabar nepraeisime pro šį Dievo ma-
lūną, turėsime jį pereiti vėliau. 

Būdamas Europoje, dažnai girdžiu tokius žodžius: 
„Taip, juodaodžiams Afrikoje turi būti taip, bet mums turi 
būti kitaip.“ Tačiau bičiuliai, yra tik viena Biblija – tiek juo-
daodžiams, tiek baltaodžiams, tiek Afrikai, tiek Europai ir 
visam pasauliui! Mums nėra duota jokios kitos. Dievas yra 
šviesa, ir kiekvienas, kuris įžengia į šią šviesą, pats tampa 
šviesa. Kaip dažnai matome žmones, ateinančius išpažinties 
su liūdnais, prislėgtais veidais. Tačiau kai jie atskleidžia savo 
dvasinę nešvarą ir Viešpats atleidžia jiems nuodėmes, jų pa-
sikeitę veidai spindi ir švyti, atspindėdami Tą, kuris pats yra 
šviesa. 

Taigi Dievas įžiebė Savo ugnį tarp mūsų, o Viešpaties 
Dvasia, apėmusi žmonių sielas, traukė jas iš tamsos į šviesą. 
Išsamiai aprašyti, kaip tai vyko, užtruktų ne vieną valandą, 
todėl pateiksiu tik keletą pavyzdžių. 

Jauna mergaitė grįžusi iš mokyklos atsisėdo pailsėti po 
citrinmedžiu. Staiga prieš jos akis pasirodė lenta, ant kurios 
nematoma ranka rašė žodžius, o kiekvienas jų reiškė jos pa-
darytas nuodėmes. Perskaičiusi šį ilgą sąrašą, ji paėmė juo-
dos anglies gabalėlį ir seną popieriaus skiautę, numestą ant 
88



žemės, ir ėmė rašyti. Kai mokinė parašė paskutinį žodį, lenta 
dingo, ir tą pačią akimirką ją apėmė didžiulė baimė, nuodė-
mingumo suvokimas ir gili atgaila. Ji be poilsio bėgo kelis 
kilometrus, kol mus surado. „Štai mano nuodėmės!“ – pa-
sakė ji, ištiesdama mums tą nešvaraus popieriaus skiautę. 
„Dievas man atskleidė visą mano gyvenimą. Ar man vis dar 
įmanoma gauti atleidimą...?“ Po to ji atgailavo. 

Yra nutikę, kad visiškai neraštingi žmonės patyrė kažką 
panašaus. Taip nutiko jaunuoliui, kuris niekada nelankė mo-
kyklos ir nemokėjo nei skaityti, nei rašyti. Vieną vidurdienį 
jis dirbo lauke. Diena buvo giedra ir saulėta, danguje – nė 
debesėlio. Staiga pasidarė aklina tamsa, ir toje tamsoje jau-
nuolis pamatė apšviestą lentą, ant kurios kažkas kažką rašė. 
Visi parašyti žodžiai bylojo apie jo praeitį ir padarytas nuo-
dėmes, o šis visiškai neraštingas jaunuolis galėjo skaityti 
kiekvieną žodį. Kai jis perskaitė paskutinę eilutę, tamsa iš-
nyko ir nušvito skaisti saulė. 

Šis įvykis jį taip sukrėtė, kad jis visas ėmė drebėti ir ne-
bežinojo, ką daryti. Galiausiai jis prisiminė, kad kaimynys-
tėje gyveno krikščionė, tad nubėgo pas ją. Įbėgęs į moters 
trobelę, jis paklausė: „Ar mokate rašyti?“ – ir, išgirdęs tei-
giamą atsakymą, tęsė: „Viešpats staiga parodė man mano 
gyvenimą ir atskleidė visas mano nuodėmes. Niekada ne-
maniau, kad esu toks baisus nusidėjėlis, ir negalėjau įsivaiz-
duoti, kad Dievas yra toks šventas ir kad su visais savo 
nešvarumais negalėsiu atsistoti prieš Jo šventą veidą! Dabar 
išvardysiu jums savo nuodėmes! Prašau, užrašykite jas!“ 

Jis padiktavo jai, kas buvo parašyta lentoje, ir ji tai už-
rašė. Tada jis turėjo nueiti dvidešimt kilometrų iki vietos, 
kur mes buvome. Visiškai išsekęs ir permirkęs nuo prakaito, 
jis nedelsdamas papasakojo, ką patyrė. Padavė man popie-
riaus lapą, ir tarė: „Perskaitykite! Visa tai padariau savo gy-
venime! Žemėje nėra nuodėmingesnio žmogaus už mane! 
Kas man nutiks? Ar galite man padėti? Ar Dievas gali man 
atleisti?“ 

Tada parodžiau jam kelią prie Kryžiaus, sakydamas, 
kad Dievo žodis sako: „Jeigu išpažįstame savo nuodėmes, 
Jis ištikimas ir teisingas, kad atleistų mums nuodėmes ir 

89



apvalytų mus nuo visų nedorybių.“ (1 Jono 1, 9). Išgirdęs 
šiuos žodžius, jis iš pradžių nesugebėjo jų įsisąmoninti, bet 
paskui ėmė prašyti mūsų melstis už jį. Aš su bendradarbiais 
tuoj pat atsiklaupėme ir viską, ką jis išpažino, atnešėme prie 
Viešpaties kojų. 

Po šios maldos jis tapo nauju žmogumi ir, švytėdamas 
iš džiaugsmo, pasakė: „Dabar turiu eiti pas savo tėvus, bro-
lius, seseris ir giminaičius, nes nuo pat mažens buvau labai 
nepaklusnus vaikas. Nebuvau ištikimas ir ten, kur dirbau.“ 
Tada jis išvyko, o sugrįžęs atstatė santykius su šeima, drau-
gais, giminaičiais ir kitais žmonėmis. Taip savo gyvenime 
jis sutiko Dievą ir susitaikė su Juo. 

Viešpats turi begalę būdų prabilti į žmogaus širdį. Dažnai 
Jis tai daro per Šventojo Rašto skaitymą. Ne kartą teko susi-
durti su tokiais atvejais, kai Biblija kažkokiu būdu atsirasdavo 
neraštingų žmonių namuose, kurių vaikai mokėjo skaityti. Vė-
liau šie žmonės sugrįždavo ir pasakodavo, kad Dievas jiems 
prabilo tuo metu, kai vaikai garsiai skaitė Bibliją. 

Kartą pas mus atėjo moteris burtininkė iš zulų genties. 
Ji papasakojo, kad išgirdo balsą, kuris kreipėsi į ją, tardamas: 
„Paimk Bibliją ir perskaityk tokį skyrių ir tokią eilutę.“ Pa-
klususi šiam paliepimui, burtininkė nuėjo jos ieškoti. Nors 
ji buvo neraštinga, bet kai surado Bibliją ir ją atsivertė savo 
nuostabai suprato, kad gali skaityti. Perskaičiusi tą ištrauką, 
ji įtikėjo Viešpačiu. Sekantis jos žingsnis buvo išpažintis ir 
atgaila. 

Tai nebuvo vienintelis toks atvejis. Krikščionimis tapę 
neraštingi žmonės, atėję pas mus, pasakojo, kad girdėjo 
balsą, sakantį: „Paimk Bibliją ir skaityk ją.“ Įdomu tai, kad 
atsivertę Bibliją jie galėjo skaityti, tačiau ją užvertus, šio 
gebėjimo netekdavo. Daug kartų girdėjome juos skaitant 
Bibliją ir kaskart įsitikindavome, jų žodžių teisingumu. 
Norėčiau jums plačiau papasakoti apie vieną iš tokių įvykių, 
nutikusį neraštingam vyrui. 

Jei zulai suserga, jie kreipiasi ne į gydytoją, o į bur-
tininką ar burtininkę, kad sužinotų vardą to žmogaus, 
kuris, jų manymu, sukėlė ligą ar nelaimę. Taigi vienas gar-
sus burtininkas turėjo dvidešimt penkerių metų sūnų, 
90



vardu Mabango, kuris buvo dešinioji tėvo ranka ir geras pa-
galbininkas burtininkaujant. Vieną dieną šis jaunuolis sun-
kiai susirgo – jo kojos pirštą apėmė gangrena. Skausmas 
buvo toks nepakeliamas, kad jis neberado sau vietos. Jo 
tėvo burtai nepadėjo, tad buvo iškviesti burtininkai iš Ro-
dezijos, kaimyninės Afrikos šalies, esančios už daugiau nei 
dviejų tūkstančių kilometrų. Vis dėlto net ir jie negalėjo pa-
dėti ligoniui. Todėl tėvas nuvyko į Mozambiką ir iš ten par-
sivežė garsiausius burtininkus. Vis gi net ir šie velnio tarnai 
pasirodė esantys bejėgiai. Jaunuolis buvo priverstas kęsti 
baisias kančias. 

Būtent tuomet pirmą kartą buvome pakviesti į šią vie-
tovę skelbti Evangeliją. Vienas iš ten gyvenusių atsivertusių 
krikščionių atėjo pas burtininko sūnų ir tarė: „Klausyk, pas 
mus atvyksta Dievo pasiuntiniai! Nueik į jų susirinkimą ir 
paprašyk jų melsti Viešpatį, kad tave išgydytų!“ 

„Ne, – atsakė ligonis. – Raganavimas ir krikščionybė 
negali eiti koja kojon! Spiritizmas ir tarnavimas Dievui ne-
gali būti suderinami!“ Tačiau kojos skausmai buvo tokie ne-
pakeliami, kad jis tiesiog buvo priverstas eiti į susirinkimą. 
Jis atsisėdo pačioje paskutinėje eilėje, stengdamasis likti ne-
pastebėtas. Pamokslininkas nė nenutuokė, kad šis garsaus 
burtininko sūnus dalyvavo susirinkime. Jis tiesiog skelbė 
Gerąją Naujieną, tačiau jo žodžiai buvo taip aiškiai skirti 
sergančiam jaunuoliui, kad šis pradėjo slėptis už priešais sė-
dinčių žmonių nugarų, svarstydamas: „Kas šiam pamoks-
lininkui pasakė apie mano nuodėmes? Kas galėjo jam viską 
apie mane papasakoti?“ 

Brangūs draugai, tai įvyksta tik tada, kai Dievas veikia 
per savo tikrąją Šventąją Dvasią. Pirmo laiško korintie-
čiams 14, 24-25 eilutėse sakoma, kad jei netikintis žmogus 
patektų į Dievo žmonių susirinkimą, jo širdies paslaptys at-
siskleistų Šventojo Rašto šviesoje, ir jis parpuolęs pagar-
bintų Dievą ir išpažintų: „Dievas iš tiesų yra tarp jūsų!“ 

Nesuprasdamas, kaip jo gyvenimas tapo žinomas pa-
mokslininkui, ligonis nusprendė, kad žmogus, pakvietęs jį į 
susirinkimą, pirmiau nuėjo ir viską apie jį papasakojo. Pietų 
Afrikoje dažnai sakome, kad jei žmonės taip jaučiasi ir 

91



mąsto, tai yra labai geras ženklas. Tai dažnai įvyksta prieš 
žmogui pradedant atgailauti dulkėse ir pelenuose. 

Būtent ir šį kartą taip nutiko. Viešpats atskleidė ne tik 
burtininko sūnaus nuodėmes, bet ir visą jo ankstesnį gyve-
nimą. Po susirinkimo, kai kiti atsistojo ir išėjo, šis jaunuolis 
negalėjo pakilti nuo savo vietos. Jis jautėsi tarsi priklijuotas 
prie kėdės. Sėdintieji jam iš dešinės ir kairės jau seniai buvo 
išėję, o jis vis dar sėdėjo. Kai pamokslininkas, pamatęs jį to-
kioje būklėje, priėjo prie jo, jis ėmė verkti ir tarė: „Aš esu 
baisus nusidėjėlis ir einu į pragarą. Be Kristaus esu pražu-
vęs! Ar Jėzus gali atleisti mano nuodėmes?“ 

Kai šis pagonis atvėrė savo širdį ir išpažino savo nuodė-
mes, Dievas palietė jį ir jis akimirksniu išgijo nuo baisios ligos. 
Pamokslininkas net nesimeldė už jo išgydymą. Bet kai Vieš-
pats pasigailėjo jo sielos, tai Jis išgydė jį ir nuo kūno ligos. 

Praėjus šiek tiek laiko po šio įvykio, vieną naktį šis jau-
nuolis susapnavo sapną. Prieš jo akis atsivėrė dangus, ir jis 
pamatė, kaip nusileidžia Biblija. Kai ji sustojo priešais jį, jis 
išgirdo Dievo balsą: „Mabango, atsiversk Bibliją ir perskai-
tyk Patarlių knygos aštuntą skyrių nuo pirmos eilutės“. Jis 
sušuko: „Viešpatie, bet aš nemoku skaityti! Esu neraštingas, 
nes niekada nelankiau mokyklos!“ Tada tas pats balsas tarė: 
„Jei liepiu tau skaityti, nesakyk, kad negali to daryti! Nes 
Aš esu Tas, kuris sutvėrė tavo protą ir tavo akis!“ 

Tada Mabango paėmė į rankas Bibliją, nusileidusią jam 
iš dangaus, ir vos ją atsivertęs galėjo skaityti. Tai buvo pir-
mas kartas jo gyvenime, ir štai ką jis perskaitė: „Žmonės, į 
jus aš kreipiuosi, jums šaukiu, žmonių sūnūs! Jūs, neišmanė-
liai, mokykitės išminties; jūs, kvailiai, įgykite supratingą 
širdį...“ Kai perskaitė šią ištrauką, Mabango užvertė Bibliją, 
ir ji iškart dingo. 

Kitą naktį jis vėl sapnavo tą patį sapną. Dangus vėl at-
sivėrė, ir pas jį nusileido Biblija. Tas pats Dievo balsas jam 
tarė: „Mabango, paimk Bibliją ir perskaityk pranašo Izaijo 
knygos keturiasdešimt devintą skyrių, penkioliktą ir šešio-
liktą eilutes.“ Jis paėmė Bibliją ir perskaitė: „Ar gali moteris 
užmiršti savo kūdikį, nepasigailėti savo sūnaus? Jei ji ir už-
mirštų, tačiau Aš neužmiršiu tavęs. Aš įrašiau tave į savo 
92



rankos delną, tavo sienos visada prieš mano akis.“ Tada Bi -
blija išnyko taip pat, kaip buvo pasirodžiusi. 

Trečiąją naktį jis vėl išvydo tą patį regėjimą ir išgirdo 
Dievo balsą: „Dabar skaityk pranašo Jeremijo knygą, pir-
mąjį skyrių nuo ketvirtos iki septintos eilutės“. Atsivertęs 
ją, Mabango perskaitė: „Viešpats kalbėjo man, sakydamas: 
,Pažinau tave prieš sutverdamas motinos įsčiose, prieš tau 
išeinant iš jų, aš pašventinau tave ir paskyriau pranašu tau-
toms.‘“ Aš atsakiau: „Ak, Viešpatie Dieve, aš nemoku kal-
bėti, nes esu tik vaikas.“ Bet Viešpats man tarė: „Nesakyk: 
„Aš esu tik vaikas“. Eik pas tuos, pas ką tave siųsiu, ir kal-
bėk, ką tau liepsiu.“ 

Vos tik išaušo rytas, Mabango nebegalėjo ilgiau laukti 
ir išsiruošė ieškoti Biblijos. Jausdamas didelį troškimą skai-
tyti Dievo Žodį, jis ėjo nuo trobelės prie trobelės, klausinė-
damas, ar kas turi Bibliją. Jis ilgai vaikščiojo, kol galiausiai 
priėjo vietinio pamokslininko namus. Mabango buvo įsiti-
kinęs, kad čia jis gaus norimą knygą. Pamatęs šeimininką, 
jis iškart jo paklausė: 

– Sakykite, ar turite Bibliją? 
– Taip, – atsakė jis. 
– Ar galėčiau ją pasiskolinti? 
– Ne! – netikėtai atsakė pamokslininkas. – Kam tau jos 

reikia? Tu juk nemoki skaityti ir tik ją supurvinsi. Tu esi bur-
tininko sūnus ir niekada nelankei mokyklos, tik ganai tėvo 
avis ir ožkas. 

– Taip, tai tiesa, – maldavo jaunuolis, neatstodamas nuo 
jo. – Bet leiskite man nors kartą paimti į rankas Bibliją! 

Pamokslininką nustebino toks elgesys, todėl jis pa-
kvietė jį į namus. Paėmęs nuo lentynos keletą knygų, jis pa-
dėjo jas ant stalo ir tarė: – „Atspėk, kuri iš jų yra Biblija?“ 
Mabango akimirksniu parodė į ją pirštu ir tarė: „Prašau, leis-
kite man iš jos paskaityti!“ Vos tik atsivertė Bibliją, jis, savo 
ir pamokslininko nuostabai, ėmė sklandžiai skaityti kiek-
vieną jos žodį. 

Nuo tos dienos šis anksčiau neraštingas jaunuolis ne tik 
laisvai skaitė, bet ir puikiai rašė. Tai buvo Dievo dovana jam. 
Su Biblija rankoje jis apkeliavo dešimtis kaimų ir miestų, 

93



skelbdamas žmonėms Išganymo Evangeliją. Per jo pamoks-
lus šimtai žmonių atsigręžė į Viešpatį. 

Kartą, viename dideliame mieste, jis dalyvavo konfe-
rencijoje, kur susirinko daugybė žinomų pamokslininkų ir 
teologų. Jis paprašė leidimo kalbėti susirinkusiesiems. Žiū-
rėdami į jį su akivaizdžiu nepasitikėjimu, jam davė penkias 
minutes. Po penkių minučių jam leido kalbėti dar penkio-
lika, o galiausiai – dar pusvalandį. 

Po daugiau nei valandą trukusio pamokslo jį apsupo 
nustebę teologai. „Pasakykite mums, jaunuoli, – pasipylė jų 
klausimai, – kur studijavote teologiją ir kokią Biblijos mo-
kyklą baigėte?“ 

Zulų genties kalboje žodis „Biblijos mokykla“ skamba 
taip pat kaip „Biblija“. Pakėlęs Bibliją, jis jiems atsakė: 
„Biblija“. 

„Taip, tai suprantama! – nekantriai pertraukė teologai. – 
Bet mes norėtume sužinoti, kokiame universitete studijavote 
ir kur įgijote tokių žinių?“ 

Mabango vėl pakėlė savo Bibliją ir tarė: „Mane mokė 
ši Biblija“. Tačiau teologijos profesoriai vis tiek nesuprato, 
ką jis jiems sako. 

Šis buvęs neraštingas burtininko sūnus jau daugelį metų 
yra mūsų misijos darbuotojas ir indas, per kurį Dievas veikia 
su didele jėga. 

Brangūs bičiuliai, tai ne pasaka, o tikras liudijimas, kurį 
liudija ne tik krikščionys, bet ir visiškai netikintys žmonės. 
Viešpats veikia virš mūsų prašymų ir žmogiškojo supratimo. 
Jam suteikta valdžia danguje ir žemėje, Jis yra nesikeičiantis 
vakar, šiandien ir per amžius. 

Dabar tęsiu pasakojimą apie prabudimo raidą. Nuo 
tada, kai jis prasidėjo, tapo įprasta, kad atėjęs pas mus žmo-
gus atgailaudavo ir gręždavosi į Viešpatį, o po dviejų ar trijų 
savaičių, sugrįžęs namo, pasikviesdavo mus pas save. 
„Kame reikalas? Kas ten pas jus atsitiko?“ – mes klausda-
vome ir išgirsdavome: „Visa mūsų apylinkė sujudėjo!“ Kai 
ten nuvykdavome, rasdavome nuo dviejų šimtų iki keturių 
šimtų žmonių, sėdinčių po medžiais arba lauke po atvira 
saule ir laukiančių mūsų. 
94



– Kas čia nutiko? – klausėme jų. 
– Šis žmogus, gyvenantis tarp mūsų, atgailavo, ir žvelg-

dami į jo gyvenimą, jaučiame, kad ir mes turime atgailauti 
ir priimti tą patį Dievą. (Žmonių sielos buvo tarsi prinokęs 
derlius, paruoštas pjūčiai.) 

Taip Dievo Dvasia pasiekdavo vis daugiau vietovių. Per 
savaitę į Viešpatį atsigręždavo šimtai, o kartais net tūkstan-
čiai žmonių. Būdavo atvejų, kai per vieną dieną įtikėjusiųjų 
skaičius pasiekdavo kelis tūkstančius. 

Tokiu metu šokių aikštelės, užeigos, futbolo aikštės ir 
teniso kortai paprastai būdavo uždaromi. Klausiate, kodėl? 
Nes žmonės tiesiog nebeturėjo tam laiko. Jie ėjo ir skelbė 
Evangeliją. Net neraštingieji ir vaikai nešė žmonėms Išgel-
bėjimo žinią. Ir jie tikrai neturėjo nė menkiausio supratimo 
apie teologiją! Tačiau jie žinojo kai ką kita: „Jėzus atleido 
mums mūsų nuodėmes! Jėzus mus išgelbėjo! Per Jį mes ta-
pome Dievo vaikais!“ Taip jie nešė gyvąją Evangelijos žinią 
kitiems. 

Ir kai žmonės pradėjo ateiti šimtais ir tūkstančiais, kai 
Viešpats pradėjo veikti dvasioje, sieloje ir kūne, pasikartojo 
beveik viskas, apie ką skaitome Apaštalų darbuose. Didinga 
Dievo jėga tvyrojo tarp mūsų, pasireikšdama įvairiais bū-
dais, įskaitant išgydymus, stebuklus ir ženklus. Daugybė ser-
gančių ir neįgalių žmonių buvo atnešami ir guldomi tiesiai 
ant žolės, ir dažnai dar neprasidėjus susirinkimui Viešpats 
paliesdavo juos ir išgydydavo. 

Prisimenu, kaip kartą atėjo vienas aklas žmogus. Tą 
dieną buvome susirinkę po atviru dangumi. Susirinkimo 
metu jo akys staiga atsivėrė. Nepamiršiu, kaip jis po to ėjo, 
ištiesęs į priekį dabar jau nereikalingą lazdelę ir be perstojo 
kartojo: „Visada sakiau, kad Jėzus yra baltųjų žmonių Die-
vas! Bet dabar žinau – Jis yra mano Dievas! Jis yra mano 
Dievas!“ Prasidėjus prabudimui, šis juodaodžių posakis, kad 
Jėzus yra baltųjų žmonių Dievas, nustojo egzistuoti. Dabar 
jie sako: „Jis yra mūsų Dievas!“ 

Dabar norėčiau baigti pasakojimą apie demonų ap-
sėstą merginą, kurios Viešpats kadaise neišgydė per mūsų 
maldas. Tuomet turėjau ją grąžinti motinai, sakydamas, 

95



kad negalime jai padėti. Nuo prabudimo pradžios buvo 
praėję daugiau nei šešeri metai. 

Kai tai prisiminiau, meldžiau Viešpatį leisti vėl su ja 
susitikti, jei ji vis dar gyva. Ir štai kartą, kai vienoje vietoje 
rengėme susirinkimą, sutikome vargšę motiną, kuri per dau-
gelį metų nuo sielvarto buvo neatpažįstamai pasenusi, tarsi 
būtų praėję ne šešeri, o dvidešimt metų. O, kaip džiaugėsi 
mano širdis, kai vėl ją pamačiau! Ir ar žinote, kas atsitiko? 
Dievas padarė stebuklą! Mergina buvo išlaisvinta ir jai dau-
giau nebereikėjo gyventi kalnuose. Ji taip pat surado Vieš-
patį Jėzų. Toks yra mūsų Visagalis Dievas, ir tokia yra gyvoji 
Evangelija, kuri yra didžioji Dievo jėga! 

Taip pat esu jums pasakojęs apie aklą vyrą, kuris anks-
čiau nebuvo išgydytas per mano tikėjimo maldą, ir dėl to 
jaučiau nuoskaudą bei kartų nusivylimą. Po to, kai Šventoji 
Dvasia išsiliejo ant mūsų ir ėmė veikti, Viešpats išmokė 
mane dar vieno svarbaus dalyko – dieviškojo tikėjimo. Jis 
man pasakė: „Erlo, pamiršk savo vadinamąjį tikėjimą. Man 
jis nesvarbus...“ 

Žinoma, aš žinau, kad laiške Hebrajams 11, 6 parašyta: 
„O be tikėjimo neįmanoma patikti Dievui. Kas artinasi prie 
Dievo, tam būtina tikėti, kad Jis yra ir kad uoliai Jo ieškan-
tiems atsilygina.“ Šie Rašto žodžiai išsipildydavo Kristaus 
laikais. Kai pas Jėzų ateidavo žmogus, Jis jo klausdavo: „Ar 
tiki?“ Jei prašantysis maldaudavo atleidimo ir išgydymo, 
Jėzus jam užduodavo klausimą: „Ar tiki, kad tai gali įvykti?“ 
Tik išgirdęs teigiamą atsakymą – „Tikiu“ – Jis sakydavo: 
„Pagal tavo tikėjimą tau tai įvyks.“ 

Taigi tai, kad privalome tikėti, yra neginčijama. Tačiau 
skirtumas tas, kad tai, ką mes vadiname tikėjimu, ir tai, ką 
Šventasis Raštas vadina tikėjimu, yra visiškai skirtingi da-
lykai. Pavyzdžiui, Jono 5, 44 Jėzus sako: „Kaipgi jūs galite 
tikėti, jeigu vienas iš kito priimate šlovę, o tos šlovės, kuri 
iš vieno Dievo ateina, neieškote?“ Ar matote, kaip Dievas 
žiūri į tikėjimą? Jis mums aiškiai sako, kad jei siekiame gar-
bės ir šlovės iš žmonių, negalime tikėti Juo. 

Bet kas gi yra tikėjimas? Šią temą reikėtų aptarti atski-
rai. Kad pernelyg nenukrypčiau nuo savo pasakojimo, dabar 
96



noriu pasakyti tik vieną dalyką: Jėzus nesakė, kad turėtume 
tikėti savo tikėjimu, bet kad mes tikėtume Juo. Tikėjimas 
yra keistas dalykas. Kuo labiau koncentruojamės į savo ti-
kėjimą ir į jį žvelgiame, tuo mažesnis jis tampa, kol galiau-
siai visai išnyksta. Tačiau jei žvelgiame į Jėzų, tikėjimas 
auga ir stiprėja, nors patys to ir nesuvokiame. 

Dažnai, kai mūsų misijoje įvyksta dideli stebuklai, 
žmonės ateina ir klausia manęs, ar tą akimirką pajutau ypač 
stiprų tikėjimą. Tada turiu susiimti už galvos ir paprašyti 
klausiančiųjų: „Palaukite, leiskite man pagalvoti ir prisi-
minti, ar tada turėjau tikėjimą, ar ne? Taip, manau, kad tu-
rėjau. Mes visada privalome turėti tikėjimą.“ Tačiau toks 
atsakymas paprastai jų netenkina, ir po to vėl seka klausi-
mas: 

– Bet vis dėlto kaip tai įvyko? 
– Tiesiog atėjau pas Viešpatį taip, kaip vaikas ateina pas 

tėvą. Prašiau Jo kaip savo Tėvo, ir Jis išpildė mano prašymą. 
Kartą Viešpats man pasakė: „Erlo, palik ir išmesk savo 

vadinamą tikėjimą. Geriau galvok ir stenkis, kad tavo san-
tykiai su Manimi visada būtų teisingi“ Ar matote, kas svar-
biausia Dievo akyse? Svarbu, kad mūsų ryšys su Viešpačiu 
būtų nuolatinis ir nenutrūkstamas, kad mūsų gyvenime ne-
būtų nieko, kas mus nuo Jo atskirtų. Jei šis ryšys ar santykiai 
su Dievu (nesvarbu, kaip juos vadiname) yra teisingi, tuomet 
Jis gali netrukdomai veikti per savo Šventąją Dvasią. 

Dabar grįžkime prie nutrauktos istorijos. Kai daugelis 
pagonių pirmą kartą išgirsdavo apie Viešpatį, jie palik-
davo savo praeitį ir ateidavo pas Jį, visiškai atiduodami 
save Jo valdžiai. Jie negalėjo iš karto žinoti visko apie 
savo būsimą naują gyvenimą. Net jei tai ir būtų buvę įma-
noma, jie nebūtų galėję visko pakelti iš karto. Ne veltui 
Jėzus, kalbėdamas savo mokiniams, kartą pasakė: „Dar 
daug ką turiu jums pasakyti, bet dabar negalite pakelti.“ 
(Jono 16, 12). Taip pat ir šie įtikėję juodaodžiai, priėmę 
Kristų, grįždavo į savo namus, o Viešpats ir toliau juos 
vedė. Po kurio laiko jie sugrįždavo pas mus, norėdami ge-
riau suprasti naujojo krikščioniškojo gyvenimo tiesas, ku-
rias Jis jiems atskleisdavo. 

97



Kaip jau minėjau, daugelis juodaodžių yra visiškai ne-
raštingi – jie nemoka nei skaityti, nei rašyti. Daugelis jų nie-
kada nebuvo girdėję apie Dievo Žodį ir neturi jokio supratimo 
apie Jį, todėl pats Dievas tampa jų Mokytoju. Pavyzdžiui, 
viena pagyvenusi moteris, anksčiau buvusi besaikė girtuoklė, 
atgailavo ir įtikėjo. Grįžusi namo, po kelių dienų ji vėl atėjo 
pas mus ir paklausė: „Sakykite, jei esu krikščionė ir Jėzus gy-
vena mano širdyje, ar tai reiškia, kad nebegaliu daugiau gerti 
vyno?“ Nustebę dėl jos klausimo, paklausėme, kaip ji priėjo 
prie tokios išvados. Tada ji papasakojo savo istoriją. 

„Kai iš jūsų ėjau namo, iš seno įpročio užsukau pas 
draugus ir norėjau su jais išgerti. Tačiau vos tik gurkštelėjau 
vyno, pasijutau blogai. Turėjau tuoj pat išbėgti iš tų namų, 
nes manę pradėjo pykinti. Vėmimas truko ilgai ir buvo 
skausmingas – maniau, kad mirsiu. Nieko panašaus anksčiau 
nebuvo nutikę. Po kelių dienų vėl pabandžiau išgerti vyno, 
ir nutiko tas pats. Dabar visiškai negaliu pakęsti alkoholio. 
Sakykite, ar krikščionys apskritai negeria vyno? Ar tai 
prieštarauja krikščioniškam gyvenimui? Jaučiu, kad Dievas 
mane stipriai pakeitė. Jis suteikė man visiškai kitokią pri-
gimtį – daugelio dalykų, kuriuos anksčiau dariau, dabar ne-
begaliu daryti. Ar tai tiesa? Ar tai teisinga?“ 

Matote, nuo atgailos ir atsivertimo akimirkos Kristus 
tapo jos gyvenimu. Taip mes vėl įsitikinome Šventojo 
Rašto tiesa, kurioje sakoma: „Taigi, jei kas yra Kristuje, 
tas yra naujas kūrinys. Kas sena – praėjo, štai atsirado 
nauja.“ (2 Kor 5, 17). 

Savo pasakojimo pradžioje sakiau, kad zulų gentis nuo 
pat motinos įsčių laiko savo vaikus burtininkų įtakoje, o vė-
liau magija, tarnavimas demonams, mirusiųjų dvasioms ir 
aukojimai tampa jų kasdiene duona. 

Taigi vienas toks juodaodis zulas tapo krikščionimi. 
Vieną dieną jį pakvietė į svečius jo paties brolis, kuris prieš 
atvykdamas aukojo mirusiųjų dvasioms ir su jomis kalbė-
josi. Atėjęs naujai įtikėjęs krikščionis nežinojo, kad tą dieną 
buvo aukojama auka. Kai pietų metu jam buvo patiekta au-
kojama mėsa ir jis pradėjo ją valgyti, įvyko neįtikėtinas da-
lykas. Žmonių akivaizdoje visas jo kūnas staiga ėmė pūstis 
98



ir tinti. Patinimas buvo toks stiprus, kad jis negalėjo pakelti 
akių vokų, kad galėtų pažiūrėti. 

Tada jis skubiai pasikvietė brolį ir paklausė, kokią mėsą 
šis jam davė. Išgirdęs, kad mėsa buvo aukota stabams, ligo-
nis paprašė, kad jis tuoj pat pargabentų jį namo. Parpuolęs 
ant kelių, jis meldė Viešpatį atleisti jam šią nežinojimo nuo-
dėmę, ir maldos metu pūtimas ir patinimas tuoj pat išnyko. 
Tada jis suprato, kad daugiau nebegali nei aukoti, nei valgyti 
stabams skirtų aukų. Taip Viešpats kalbėjo ir vis dar kalba 
šiems žmonėms. Jis daug ko juos moko, ir jie, kaip avys, 
girdi savo Ganytojo balsą. Įtikėjusiems Kristus tampa jų gy-
venimu, o Biblija – vedliu. Tai darydamas, Jis pripildo žmo-
gaus gyvenimą savimi taip, kad visa jo išvaizda ir esybė 
visiškai pasikeičia. Žmonos tampa panašios į Jėzų, vyruose 
matomas Jėzus, o vaikai atspindi Kristaus atvaizdą. 

Turiu pasakyti, kad zulų šeimyninis gyvenimas dažnai 
vyksta pagal gerai žinomą patarlę: „Šuniui įsakinėja lazda“, 
o tas „šuo“ pas juos dažniausiai būna žmona. Viena afrikietė 
moteris, priėmusi Kristų, grįžo namo. Jos vyras buvo di-
džiausias girtuoklis visoje apylinkėje – piktas ir žiaurus 
žmogus. Jo žmonai ir vaikams dažnai tekdavo miegoti po 
atviru dangumi arba kukurūzų lauke, nes kasdien jis juos 
mušdavo lazda. Vyras viską pragerdavo, o žmona turėjo 
viena išmaitinti šeimą. Dėl to jų namuose niekada nebuvo 
ramybės, nes žmona neturėjo jėgų tylėti, tad dažniausiai kil-
davo kivirčai ir muštynės. Vieną dieną moteris atgailavo ir 
atsivertė į Viešpatį. Po kelių dienų jos vyras, nustebęs dėl 
staigaus jos pasikeitimo, paklausė: 

– Klausyk, žmona, kas tau nutiko? 
– Kodėl tu to klausi? – ji atsakė klausimu į klausimą. 
– Tu taip pasikeitei! Tu nekalbi su manimi taip, kaip se-

niau. Dabar esi paklusnesnė nei kada nors anksčiau! Visada 
norėjai tarti paskutinį žodį, tarsi ne aš, o tu būtum namų 
galva! O dabar tu elgiesi visiškai kitaip. Tu mane taip gerbi, 
kad jaučiuosi kaip karalius šiuose namuose! 

Ir iš tiesų, kai jos vyras kaip visada grįždavo namo girtas, 
ji daugiau nebeklausdavo, iš kur jis grįžo ir kur taip ilgai buvo 
dingęs. Vietoj to ji atnešdavo jam dubenį su šiltu vandeniu 

99



kojoms nuplauti, paklodavo lovą ir elgdavosi su juo ramiai ir 
meiliai. Stebėdamas tai, priblokštas vyras tik purtė galvą. 

– Pasakyk man, – klausinėjo jis, – ar tapai krikščione?! 
Ar nepriėmei baltųjų žmonių Dievo?! 

Tapę krikščionimis, zulai neskuba apie tai pasakoti ki-
tiems, nes tai gali juos pastatyti į mirtiną pavojų. Jei vaikas 
tėvams pasakys, kad tapo krikščionimi, jis gali būti išvarytas 
iš namų. Mūsų misijoje yra daug vaikų, net labai mažų, kurie 
buvo išvaryti iš savo namų ir šeimų. Krikščionimis tapusius 
žmones zulai vadina išdavikais, nes manoma, kad toks juo-
daodis pereina į baltųjų pusę ir, atsisakydamas savo religijos, 
priima baltųjų religiją. 

Todėl moteris tylėjo, kai girtas vyras ją klausinėjo. Dėl 
to jis galėjo ją net nužudyti. Tačiau jis klausinėjo toliau, kol 
galiausiai ji prisipažino, kad tikrai buvo pas baltuosius Ma-
pumulo mieste ir priėmė jų Dievą. Tada jis tarė: „Jei baltųjų 
žmonių Dievas galėjo tau padaryti tai, ko aš nesugebėjau pa-
daryti su lazda, vadinasi, tame kažkas yra! Taigi aš irgi no-
rėčiau ten nueiti!“ Kitą dieną jis atėjo į mūsų tarnavimą ir iš 
karto atgailavo. 

Pietų Afrikoje turėjome labai garsų liūtų dresuotoją. 
Vieną dieną jis atvirai prisipažino, kad gali sutramdyti bet 
kokį liūtą, net patį grėsmingiausią, tačiau ne savo žmoną. 
Todėl nenuostabu, kad kai kuriems vyrams yra tikras ste-
buklas, jei Viešpats, pradėjęs veikti jų žmonų gyvenime, iš 
esmės jas pakeičia. Ir žmonai nereikia daug kalbėti ar aiš-
kinti. Jei vyras mato stebuklingą jos gyvenimo pokytį, tuo-
met ji laimi savo vyrą be žodžių. Atminkite, brangios 
žmonos, kad vyras visada turi vieną ypatybę – jis nenori 
nieko priimti, jei žmona pradeda jį mokyti ar jam pamoks-
lauti. Šis pasipriešinimas žmonos žodžiams bus matomas 
net ir tada, kai vyras supras, kad ji sako tiesą. Tokia jau yra 
vyro širdis. Todėl, žinodamas tai, Jėzus pažadėjo jums, žmo-
nos, padėti, jei klausysite ir paklusite savo vyrams. Būtent 
tinkamu elgesiu moteris gali greitai užkariauti savo vyro 
širdį ir laimėti jį Viešpačiui. Tai patyrėme, kai tik prasidėjo 
prabudimas, ir nuo tada klausimas dėl vyrų atgailos nebekėlė 
jokių problemų. Jie atgailavo vienas po kito. 
100



Taip pat ir vaikai, įtikėję į Jėzų, grįždavo namo ir ne-
pratardavo nė žodžio, tačiau jų elgesys ir gyvenimas taip pa-
sikeisdavo, kad po kelių dienų tėvai imdavo klausinėti, kas 
jiems nutiko. Anksčiau tekdavo du ar tris kartus pasakyti, 
kad eitų miegoti, ruoštų namų darbus, padėtų išplauti indus 
ir sutvarkyti namus. Dėl to dažniausiai prasidėdavo ginčai 
ir prieštaravimai: „Mama, kodėl aš turiu dirbti šį darbą, o ne 
kas nors kitas?! Kodėl aš visada turiu plauti indus?!“ Dabar, 
nelaukdami, kol tėvai lieps, jie tai darė patys. Grįžę namo 
tėvas ir motina rasdavo viską išvalytą, išplautą ir nušveistą, 
ir nustebę klausinėdavo vaikų, kur jie buvo ir kas juos to iš-
mokė. Taip tėvai per savo vaikus pažindavo ir priimdavo 
Viešpatį, o ši ugnis degė ir plito per Kristaus gyvenimą, re-
gimą tuose, kurie Jį pažino ir priėmė. 

Įtikėję vaikai ėjo į savo mokyklas, ir prabudimo ugnis 
ten ėmė liepsnoti, apimdama ne tik kitus mokinius, bet ir 
mokytojus. Apie vieną iš šių įvykių bus sekantis mano pa-
sakojimas. 

Netrukus po to, kai prasidėjo prabudimas, prie manęs 
priėjo keli tėvai (kurie dabar yra mūsų misijos geriausi dar-
buotojai) ir pasakė, kad nori pasiimti savo vaikus iš mokyk-
los. Nustebęs paklausiau, kodėl jie nori tai padaryti, o jie 
atsakė, kad priešingu atveju negalėtų toliau skelbti Dievo 
Žodžio. Dar labiau nustebęs toliau klausinėjau jų apie tokio 
sprendimo priežastis. 

„Argi Biblija nesako, – tarė jie, – kad tas, kuris ne-
sugeba valdyti savo namų, nesugeba valdyti ir bendruo-
menės? Sužinojome, kad mūsų vaikai mokykloje buvo 
nepaklusnūs, blogai ruošė namų darbus, buvo ne tik 
šiurkštūs kitiems mokiniams, bet ir nepaklusnūs mokyto-
jams. Taigi turime apsispręsti tik dėl vieno – arba mūsų 
vaikai atgailaus, arba mes turėsime liautis skelbti Dievo 
Žodį!“ 

„Na, na... – pagalvojau: O kas dabar bus?“ Tėvai tęsė: 
„Mes dėl to meldėmės ir nusprendėme uždrausti savo vai-
kams lankyti mokyklą. Nenorime eikvoti pinigų, kuriuos 
Dievas mums duoda savo vaikų ugdymui. Tegul jie geriau 
lieka nemokšomis nei protingais šėtoniukais!“ 

101



Tai išgirdęs, buvau pasirengęs griebtis už galvos, ma-
nydamas, kad toks požiūris gali reikšti prabudimo pabaigą. 
Tačiau šie tėvai tvirtai laikėsi savo sprendimo ir neleido ne-
drausmingiems vaikams lankyti mokyklos, aiškindami taip: 
„Vaikai, mes skelbiame Evangeliją ir pasakojame žmonėms 
apie Viešpatį Jėzų. Biblija moko, kad jei bažnyčios tarnau-
tojas nesugeba išlaikyti savo vaikų paklusnių, jis negali va-
dovauti bendruomenei. Jūs esate nepaklusnūs, nesate šviesa 
ir druska mokykloje – surišate mums rankas ir kojas, užčiau-
piate mūsų burnas. Taip tęstis nebegali! Jei tarnaujate vel-
niui, neleisime jums mokytis!“ Taigi krikščionys paėmė 
savo vaikus iš mokyklos. 

Po dviejų savaičių, jie atvežė vaikus į mūsų misiją ir 
melsdamiesi prašė Viešpaties padėti jiems šioje situacijoje. 
Po kurio laiko vaikai vienas po kito pradėjo atgailauti. Dau-
geliui jų buvo ne daugiau kaip septyneri ar aštuoneri metai, 
kitiems – dvylika ar trylika. Viešpats atsiuntė į šių vaikų šir-
dis gilų nuodėmių suvokimą ir atgailą. Jie prašė atleidimo 
savo artimųjų ir draugų, vėliau ateidavo pas mane ir išpa-
žinties metu apvalydavo savo gyvenimą. Tada vaikai pa-
prašė tėvų leisti jiems nueiti į mokyklą ir atsiprašyti 
mokytojų bei savo bendraamžių. Tėvai sutiko, bet įspėjo, 
kad tuo pat metu norėtų matyti jų atgailos vaisius. Vaikai pa-
žadėjo, kad nuo šiol mokykloje gyvens Viešpačiui. 

Tada tie tėvai atėjo pas mane ir paprašė, kad duočiau 
jiems automobilį kelionei į mokyklą. Jie prašė manęs pata-
rimo, ką sakyti direktoriui po to, kas įvyko. Juk jie savo vai-
kus iš mokyklos pasiėmė be jokio paaiškinimo. 

„Tai jūsų reikalas, draugai!“ – atsakiau. – „Juk ne aš jums 
liepiau paimti vaikus iš mokyklos. Tai buvo jūsų pačių spren-
dimas. Tuomet teigėte, kad pats Dievas jums tai apreiškė. Ir 
jei tai tiesa, tuomet Jis taip pat jums atskleis, kaip elgtis toliau. 
Taigi šiuo atveju aš nieko negaliu jums patarti.“ Brangūs bi-
čiuliai, mes visada taip elgiamės, nes mes, žmonės, neturime 
užimti Šventosios Dvasios ir paties Dievo vietos, kuris visuo-
met ir visur turi būti pirmas ir paskutinis. O jei kuris nors žmo-
gus ateina pas mus ir prašo patarimo ar pamokymo, mes savo 
ruožtu klausiame tokio žmogaus: „O ką Viešpats tau sako?“ 
102



Taigi šie tėvai pasiėmė mano automobilį ir, su baime 
bei nerimu, nuvyko į mokyklą. Jų baimę ypač paaiškina tai, 
kad šios mokyklos direktorius nenorėjo nieko žinoti apie 
Evangeliją ir uždraudė krikščionybę mokykloje, nenorėda-
mas turėti su ją nieko bendro. 

Kai tėvai atvyko į mokyklą, pirmiausia, neišlipę iš au-
tomobilio, pasimeldė, prašydami Viešpaties būti su jais ir 
eiti priešakyje, ruošdamas jiems kelią. Kai po maldos at-
merkė akis, vos neapalpo. Prie jų automobilio stovėjo mo-
kyklos direktorius. Dar didesnė buvo jų nuostaba, kai šis, 
kreipdamasis į juos drebančiu balsu, prabilo: „Brangūs drau-
gai, aš jaučiuosi prieš jus kaip nusikaltėlis, kaip žmogus, ne-
švaria sąžine. Prašau, atleiskite man!“ 

Sukrėsti tėvai net nežinojo, ką atsakyti. Viskas buvo at-
virkščiai. Tai juk jie padarė klaidą ir be jokio paaiškinimo 
paėmė savo vaikus iš mokyklos! Jie atvyko čia tam, kad at-
siprašytų šio žmogaus! Bet dar nespėjus nieko pasakyti, pats 
direktorius paprašė jų atleidimo. Galiausiai jie visi kartu 
nuėjo į jo kabinetą. Atsisėdęs prie stalo, direktorius vėl krei-
pėsi į juos žodžiais: „Jaučiu, kad esu labai kaltas prieš jus...“ 

„Ne, – nutraukė jį krikščionys, – tai mes esame kalti 
prieš jus! Mes nusidėjome! Mes pasielgėme neteisingai, pa-
imdami vaikus iš mokyklos be jokio paaiškinimo. Dabar no-
rime jums pasakyti, kodėl tai padarėme. Mes skelbiame 
Dievo Žodį – Evangeliją – ir Biblijoje sakoma, kad jei esame 
bažnyčios tarnautojai ir nesugebame tvarkytis savo na-
muose, esame neverti savo tarnystės. Girdėjome, kad mūsų 
vaikai buvo nepaklusnūs ir nedrausmingi klasėje, blogai at-
likdavo namų darbus, o kai kurie net rūkė ir kivirčijosi su 
bendraklasiais. Todėl nusprendėme, kad taip toliau tęstis ne-
begali. Arba mūsų vaikai atgailaus, arba mes turėsime nu-
stoti skelbti Dievo Žodį. Neturėjome kito pasirinkimo, todėl 
nusprendėme palikti juos namuose. Verčiau tegul jie lieka 
neraštingi, nei išsilavinę tampa velnio tarnais!“ 

Po šių tėvų žodžių direktoriui iš rankų iškrito rašiklis. 
„Mano brangieji!“ – tarė jis. – „Leiskite man surinkti visus 
tėvus, papasakoti jiems, ką jūs ką tik man pasakėte, ir pa-
prašyti, kad jie visi padarytų tą patį! Kaip pasikeistų mūsų 

103



mokymo sistema ir darbas su vaikais, jei visi tėvai būtų tokio 
lygio, kokį pasiekėte jūs! Be to, noriu jums pasakyti, kad 
nuo šiol atveriu šios mokyklos duris Evangelijos skelbimui! 
Bet kuriuo dienos metu, kai tik Dievas jus paskatins, malo-
niai kviečiame atvykti pas mus! Atidėsime visas pamokas ir 
surengsime pamaldas. Mūsų durys jums visada bus atviros, 
ir čia galėsite pamokslauti Dievo Žodį!“ 

Kai tėvai paklausė, ar jie dabar vėl gali leisti savo vai-
kus į mokyklą, direktorius su džiaugsmu atsakė teigiamai. 
Pirmadienio rytą visi šie vaikai, pradedant jauniausiuoju, 
atėjo į mokyklą ir pirmiausia nuėjo į direktoriaus kabinetą, 
kad atsiprašytų. Tuomet jie paprašė leidimo kalbėti su visais 
mokiniais. Direktorius surinko visus septynis šimtus moki-
nių, o krikščionys vaikai atsistojo ir paprašė atleidimo už tai, 
kad gyveno nedorą gyvenimą ir buvo neištikimi Viešpačiui 
Jėzui. 

Kol vaikai taip smerkė savo neteisingą gyvenimą, prašė 
kitų vaikų atleidimo ir liudijo Viešpatį, visi mokytojai vienas 
po kito ėmė kūkčioti, o vėliau – garsiai raudoti. Po to pradėjo 
verkti ir mokiniai. Šventoji Dvasia aplankė mokyklą, ir šim-
tai jaunų sielų atsigręžė į Kristų, apvalydami ir sutvirtindami 
savo gyvenimus. Per tris savaites Viešpaties įžiebta ugnis 
pasklido po mokyklas ir įvairias kitas švietimo įstaigas iki 
pat zulų genties respublikos universiteto. Dievo žodis ir 
Šventoji Dvasia palietė tūkstančius vaikų ir jaunimo. Taip 
Viešpats laimėjo pergalę! O nuo ko, atrodo, viskas prasi-
dėjo? – Nuo „neteisingo“ poelgio! Toks yra mūsų Viešpats! 
Jis dažnai ateina tada, kai to visai nelaukiame, ir pradeda 
veikti taip, kaip niekada nesitikėjome! 

Brangūs draugai, jei nors kartą patirsite dvasinį prabu-
dimą, nemanau, kad po to pasitenkinsite kuo nors mažesniu! 
Jei esate patenkinti kuo nors mažesniu, tai tik todėl, kad nie-
kada nepatyrėte prabudimo džiaugsmo! Jei pažinsite Dievą 
Jo šlovėje, didybėje ir galybėje, tuomet budėsite ir melsitės, 
prašydami Viešpaties padėti jums gyventi taip, kad niekas 
nestovėtų tarp jūsų ir Jo!

104



7 skyrius 
 

Prabudimo priešai 
 
Jei meldžiamės dėl prabudimo, turime neužmiršti sun-

kumų, kurie neišvengiamai jį lydės. Taip yra todėl, kad dva-
sinis prabudimas – tai, ko velnias ypač nekenčia. Tikrasis 
dvasinis prabudimas yra Šventosios Dvasios veikimas išti-
kimuose ir atsidavusiuose Dievo tarnuose, kurie gavę jėgų 
iš aukštybių, leidžiasi į misijų laukus. Jei šie Dievo pasiunti-
niai įsiveržia į šėtono karalystę, jis tikrai nelieka abejingas. 
Tuo metu jis deda visas pastangas, kad sutrukdytų ar bent 
jau apsunkintų Dievo darbą. Tam jis pasitelkia savo indus, 
kurių turi daugiau nei pakankamai – ne tik tarp pasaulio 
žmonių, bet, deja, ir tarp tų, kurie save laiko krikščionimis. 
Apie tai liudija tai, ką patyrėme prieš pat prabudimo pradžią 
ir jam toliau vystantis. 

Pirmiausia velnias stengėsi padaryti viską, kad užkirstų 
kelią prabudimo pradžiai. Tuo metu, kai kasdien rinkdavo-
mės ieškoti Viešpaties ir tvarkyti savo gyvenimus, netikėtai 
buvau iškviestas pas merą. Atvykęs, pamačiau ten ir teisėją. 
Jie pasisveikino, pakvietė mane atsisėsti ir pradėjo klausi-
nėti, kur vyksta mūsų susirinkimai. Atsakiau, kad pamoks-
lauju sename tvarte, kuris anksčiau buvo karvidė. Tai 
išgirdę, jie norėjo tiksliai sužinoti, kur ši vieta yra. 

Aiškindamas iškvietimo priežastį, meras paaiškino, kad 
toje vietovėje yra žmonių, kurie pateikė skundą prieš mane 
netoliese esančiame Pitermaricburgo mieste. Jie nenorėjo, 
kad skelbčiau jiems Evangeliją, ir reikalavo, kad būčiau pa-
šalintas iš jų gyvenviečių. Buvo įvardytos vietos, į kurias 
man nebuvo leista eiti pamokslauti. Verta pabrėžti, kad Pietų 
Afrikoje turime laisvę skelbti Evangeliją. Tačiau jei, pavyz-
džiui, koks nors juodaodžių genties karalius ar vadas pareiš-
kia, kad nenori turėti nieko bendra su krikščionybe, mūsų 
baltoji vyriausybė į tai atsižvelgia, nes siekia nepažeisti juo-
daodžių gyventojų teisių. 

Be to, yra bažnyčių, kurių privačius interesus gina pati 
vyriausybė. Praėjusiame amžiuje, kai pirmieji misionieriai 

105



atvyko į Pietų Afriką, jiems buvo suteikta teisė valdyti ūkius 
su dideliais žemės sklypais. Tuo metu juos supo vietiniai gy-
ventojai. Jei kuris nors zulas priimdavo Kristų ir tapdavo 
krikščioniu, jis būdavo išvaromas iš savo bendruomenės. To-
kiems žmonėms nebebūdavo vietos tarp jų gentainių, todėl 
jie rasdavo prieglobstį dideliuose baltųjų misionierių 
ūkiuose. Taip tūkstančiai hektarų žemės tapo vietinių baž-
nytinių bendruomenių nuosavybe, kurios visiškai kontro-
liavo gyvenimą šiose teritorijose. Jų teises bei įgaliojimus 
saugojo vyriausybė. Būtent tokios bažnyčios neleido man 
likti ir pamokslauti jų valdomose apylinkėse, nes nepriklau-
siau nei joms, nei jų organizacijoms. Savo skunde bažnyčios 
vadovai rašė, kad nenori, jog „atitraukčiau jų avis“ nuo jų 
(žinoma, turėta omenyje dvasines avis). 

Taigi, nors turėjau oficialų Pietų Afrikos vyriausybės 
leidimą vykdyti misionierišką veiklą ir teisę pamokslauti bet 
kur, šiuo atveju vietiniai bažnyčių valdytojai galėjo spręsti, 
ar leisti man būti jų teritorijoje. 

Supratęs situaciją, meldžiausi ir atidaviau tai į Viešpa-
ties rankas, nes jaučiau, kad turiu likti Mapumule. Tuomet 
teisėjas ir meras liepė pateikti detalųjį teritorijos planą. Iš-
nagrinėję, jie nustatė, kad ginčytinos teritorijos riba ėjo ne 
per tvarto vidurį, o per jo šiaurinę pusę. Buvo nustatyta, kad 
tik viena aštuntoji pastato – šiaurės rytų kampas – buvo 
laisvoje teritorijoje, o likusios septynios aštuntosios priklausė 
draudžiamai zonai. 

Tada meras paklausė, kurioje tvarto dalyje pamoks-
lauju. Atsakiau, kad stoviu kairėje pusėje nuo stalo, esančio 
tvarto kampe. Palyginęs orientyrus su plano duomenimis, 
teisėjas nustebęs sušuko. Paaiškėjo, kad per pamokslus vi-
sada stovėdavau ties riba – toje pusėje, kurioje nebuvo jokių 
draudimų, o klausytojai sėdėdavo draudžiamoje zonoje. 
Man buvo leista toliau pamokslauti. Dievas stebuklingai iš-
sprendė šią problemą, ir netrukus po to prasidėjo prabudi-
mas. 

Matote, brangūs bičiuliai! Velniui beveik pavyko su-
žlugdyti Dievo darbą – atrodė, kad viskas kabojo ant plauko. 
Tačiau jei nuolankiai vaikščiosime Viešpaties akivaizdoje ir 
106



būsime Jam klusnūs visame kame, Jis sugriaus visus šėtono 
planus ir ketinimus. Dievui nėra nieko neįmanomo. 

Vos po kelių dienų nuo prabudimo pradžios mums vėl 
buvo uždrausta rengti tarnavimus. Šį kartą draudimą pa-
skelbė valdžios atstovas, kuris nenorėjo nieko žinoti apie 
krikščionybę. Jis uždraudė mums rinktis, motyvuodamas 
tuo, kad vieta, kurioje susirenkama, buvo skirta ne bažny-
čiai, o pramonei. Tada pagalvojau, kad tai gali būti prabu-
dimo pabaiga. Tačiau nors žmonės gali uždrausti mūsų 
susirinkimus, bet jie niekada nesugebės surišti Šventosios 
Dvasios ar sustabdyti Gyvojo Dievo Žodžio. Nuo tos dienos 
šioje vietovėje nebegalėjome rengti tarnavimų ir maldos su-
sirinkimų, tačiau Viešpaties įžiebta ugnis toliau degė. Pats 
Dievas ėjo priešakyje – toliau atvesdamas žmonių sielas ir 
griaudamas prieš mus iškilusias užtvaras. 

Žmogus, kuris pritaikė įstatymą ir uždraudė mūsų su-
sirinkimus, buvo bedievis ir turėjo tik vieną septynerių metų 
sūnų. Netrukus po to, kai jis pasipriešino mums, jis buvo 
perkeltas į kitą provinciją – į mūsų šalies sostinę Pretoriją. 
Tačiau vos jam su jo šeima ten atvykus, ištiko nelaimė. 
Vieną dieną, kai jo sūnus išėjo pasivaikščioti, nežinia iš kur 
atbėgo didelis šuo ir taip jį sudraskė, kad vaikas mirė vietoje. 
Tai buvo Dievo atpildas žmogui, kuris tapo kliūtimi prabu-
dimui. Vėliau mums pasakojo, kad po šio įvykio šis bedievis 
vyras pradėjo lankytis bažnyčioje. 

Kitas vyras, veikęs kartu su pirmuoju ir taip pat prieši-
nęsis mums, turėjo sveikus, normalius vaikus. Tačiau kai jis 
pastojo kelią prabudimui, jo šeimoje gimė dar vienas vaikas, 
kuris negalėjo nei gyventi, nei numirti – jis kentėjo baisias 
kančias. 

Kai velniui nepavyksta užkirsti kelio prabudimui iš išo-
rės, jis bando tai padaryti iš vidaus, ieškodamas jam tinkamų 
sielų. Viena tuo metu mūsų bendruomenei priklausiusi 
šeima, pasipriešino prabudimui, manydama, kad norint būti 
krikščionimi pakanka priimti Viešpatį ir lankyti susirinki-
mus. Jie teigė, kad nėra būtinybės rinktis kasdien po du kar-
tus, kaip tai darėme mes, nes namuose taip pat yra buities 
darbų ir kitų rūpesčių, kuriuos reikia atlikti. Šioje šeimoje 

107



buvo keturios dukterys. Po to, kai šeima sukilo prieš mus, 
per vienerius metus visos jos pasidavė ištvirkavimui, ir kiek-
viena jų susilaukė nesantuokinio vaiko. 

Kita mūsų bendruomenės šeima taip pat pasipriešino 
prabudimui, vadindama mus pernelyg kraštutiniais ir fana-
tiškais. Jie troško ramaus, patogaus krikščioniško gyvenimo 
ir bandė įtikinti kitus elgtis taip pat. Tačiau pasekmės buvo 
skaudžios – visi šios šeimos sūnūs pateko į kalėjimą. Po 
kurio laiko jų motina atėjo pas mus prašydama aplankyti jos 
įkalintus vaikus. 

Yra ir daugiau pavyzdžių, kaip Dievas teisė tuos, kurie 
priešinosi Jo darbui. Viena vertus, matėme Dievo meilę ir 
ištikimybę, kita vertus, Jo teismą ir atpildą, patvirtinantį 
tiesą, jog iš Dievo nepasišaipysi. 

Tačiau, nepaisant to, kad ne kartą patyrėme ir įsitiki-
nome, kad Dievas yra su mumis, man buvo nelengva ištverti 
man primestus suvaržymus. Todėl dažnai ilgai melsdavausi. 
Apimtas liūdesio vieną dieną, važiuodamas automobiliu pro 
man uždraustą vietovę, staiga savo širdyje išgirdau pažado 
žodžius: „Šią tautą ir šias žemes duosiu tau kaip paveldą.“ 
Nustebęs sušukau: „Viešpatie! Kaip tai gali įvykti, jei man 
teismo sprendimu uždrausta įžengti į šią sritį?“ Tačiau Dievo 
ištarti žodžiai vis dėlto pildosi. 

Žinoma, mes ir toliau meldėmės, nors ir nebe taip viešai. 
Vieną dieną pas mus atėjo moteris, dirbusi merui, ir paprašė 
pasimelsti už ją, nes buvo apsėsta. Pagalvojau, kad jos pra-
šymas galbūt ir yra nuoširdus, tačiau taip pat tai galėjo būti 
spąstai mums. Todėl pasakiau, kad negaliu už ją melstis, nes 
noriu būti paklusnus valdžiai. Juk Biblija moko mus gerbti 
įstatymus ir valdžią. Tai paaiškinęs, nusiunčiau ją atgal pas 
merą, kad jam perduotų, kodėl atsisakiau už ją melstis. 

Po kelių dienų buvau iškviestas į miesto valdybą. Atvy-
kęs ten, meras manęs paklausė, kodėl atsisakiau melstis už 
jam dirbančią moterį. Atsakiau, kad negaliu to padaryti, nes 
man tai uždrausta. „Niekas negali uždrausti tau melstis už 
žmogų!“ – paprieštaravo jis. „Taip, bet aš meldžiuosi už žmo-
nes ne vienas, meldžiuosi kartu su mūsų tarnautojais“. – pa-
aiškinau. – „Ir jie dažnai melsdamiesi gieda.“ Meras nutilo 
108



ir ilgai mąstė. Galiausiai atsisuko į mane ir tarė: „Gerai. Gali 
tai daryti.“ 

O, kokie laimingi tada buvome! Tai buvo tarsi prasiver-
žimas pro draudimų sieną! Nuo tada vėl galėjome rinktis 
kartu, giedoti ir melstis už žmones. 

Moteris, dirbusi miesto valdyboje, turėjo legionus pik-
tųjų dvasių, kurios teigė, kad neišeis iš jos kūno be kraujo 
praliejimo. Ir iš tiesų, daugybę valandų apsėsta moteris vėmė 
krauju, kol ją paliko piktosios dvasios. 

Netrukus po šio įvykio, vieną vidurnaktį, susirinkome 
mano miegamajame ir karštai meldėmės. Tuo metu gyvenau 
Mapumulo mieste, dideliame vyresniojo brolio name su 
daugybe kambarių, tad pašaliniai negalėjo žinoti, kuriame 
iš jų esame. Staiga mūsų maldą nutraukė garsus beldimas į 
langą. Pakilau nuo kelių, priėjau prie lango, atidariau jį ir 
pamačiau priešais save stovinčius du juodaodžius vyrus. Pa-
klausus, ko jie norėjo, jie atsakė, kad buvo pasiųsti specialiai 
dėl manęs. 

Paaiškėjo, kad maždaug už dešimties kilometrų nuo 
mūsų gyvenamosios vietos mirė zulų genties vyras, kurio 
net nepažinojau. Jo paskutinis noras buvo, kad aš atlikčiau 
laidotuvių apeigas prie jo kapo. 

Neapgalvotai, visiškai nesusimąstęs ir nepasiklausęs 
Viešpaties, iš karto pasakiau tiems žmonėms pirmą į galvą 
atėjusią mintį – kad negaliu išpildyti šio prašymo, nes jų vie-
tovė man yra uždrausta. (Iš tiesų, mūsų liežuvis tarsi pragaro 
ugnimi įžiebtas – dažnai kalbame per daug ir prasilenkiame 
su sveiku protu.) Supratęs, kad suklydau, paprašiau abiejų 
vyrų palaukti, kol pasimelsiu. 

Atsiklaupę ant kelių, gavome aiškumą, kaip turėtume 
elgtis toliau. Tada pasiūliau šiems vyrams pasilikti pas mus 
nakvoti, o ryte nueiti pas merą ir papasakoti jam apie miru-
siojo paskutinę valią bei priežastį, dėl kurios jie atvyko pas 
mus. Dabar tai jau buvo nebe mano, o valdininkų problema. 
Jie, kaip niekas kitas, žinojo, kad paskutinis mirštančiojo 
noras turi būti išpildytas bet kokia kaina. Priešingu atveju, 
kiltų triukšmas ir pasipiktinimo banga, kuri galėjo virsti re-
voliucija. 

109



Išklausęs pasiuntinius, meras nusiuntė juos pas tuos, 
kurie buvo tiesiogiai atsakingi už tą apylinkę. Ką gi galėjo 
daryti tie valdininkai, kurie manęs nenorėjo matyti savo val-
dose?! Jie taip pat puikiai suprato, kad priešintis negali, nes 
pagal juodaodžių įsitikinimus, jei kas nors išdrįstų priešta-
rauti mirštančiojo valiai, už tai būtų žiauriai nubaustas – mi-
rusiojo dvasia nuolat jį persekios ir kankins. Tokios yra jų 
pažiūros ir toks yra vietos gyventojų tikėjimas. 

Atsidūrę beviltiškoje padėtyje, vietos valdininkai buvo 
priversti parašyti merui, kad šis suteiktų man leidimą patekti 
į jų teritoriją ne ilgiau kaip dviem valandoms, kad galėčiau 
atlikti laidojimo apeigas. Po to turėčiau nedelsiant išvykti. 
Taigi rankose turėjau raštišką leidimą vykti į laidotuves vie-
tovėje, kurioje man buvo uždrausta lankytis. Šis įvykių po-
sūkis mums suteikė tiek džiaugsmo, kad jautėmės tarsi 
pasiruošę skristi! 

Kai atvykome į vietą paskirtą dieną, ten jau buvo susi-
rinkę šimtai žmonių. Tai buvo puiki proga skelbti Evange-
liją! Atrodė, kad vyksta ne laidotuvės, o vestuvės. Mums 
nebuvo jokios priežasties liūdėti, nes juk stovėti pergalės že-
mėje yra nuostabu! 

Praėjus kelioms dienoms po šio įvykio pas mus vėl at-
vyko pasiuntiniai su tokiu pat prašymu. Kito mirusiojo pas -
kutinė valia buvo tokia pati – kad prie jo kapo surengčiau 
laidotuvių apeigas. Dar kartą nusiuntėme atvykusius vyrus 
pas merą. Visa procedūra vėl pasikartojo, ir pasiuntiniai vėl 
man įteikė leidimą. Taigi antrą kartą per laidotuves suren-
gėme viešą tarnavimą. Po kurio laiko toje pačioje, man už-
draustoje zonoje, vėl kažkas mirė. 

Matote, draugai, mes tarnaujame Tam, kuris turi pra-
garo ir mirties raktus ir kuriam nėra nieko neįmanomo. Ka-
daise Dievas pasinaudojo faraonu, kad būtų pašlovintas Jo 
vardas. Taip ir šiandien Viešpats naudoja panašius į faraoną 
kietaširdžius ir žiaurius žmones, kad Jo Didis ir Šventas Var-
das būtų išaukštintas. 

Per kelias savaites palaidojome apie dešimt žmonių, ir 
visi jie buvo palaidoti teritorijoje, į kurią man buvo už-
drausta patekti. Kiekvieno mirusiojo paskutinis noras buvo, 
110



kad aš ir mano tarnautojai jį palaidotume. Galiausiai meras, 
negalėdamas to pakęsti, tarė šių žemių savininkams: „Kaip 
jus suprasti?! Viena vertus, draudžiate šiam žmogui ateiti 
pas jus, o kita vertus, beveik kas penkias minutes išduodate 
jam leidimą!“ 

Tomis laidojimo savaitėmis tūkstančiai žmonių patyrė 
Šventosios Dvasios veikimą. Viešpats panaudojo kai kurių 
mirtį tam, kad daugelio sielos būtų prikeltos naujam gyve-
nimui Kristuje! 

Taip Dievas atvėrė mums duris evangelizuoti toje vie-
tovėje, kurios tebėra atviros iki šiol. Net valdininkai, kurie 
anksčiau mums priešinosi, dabar tapo mūsų draugais ir daž-
nai kviečia mus pas save. Po laidotuvių apeigų žmonės sa-
kydavo: „Štai tokios Evangelijos mes trokštame – būtent šie 
žmonės turėtų ją mums skelbti!“ 

Brangūs draugai, turiu pasakyti, kad tai, ką patyrėme, 
nėra išimtis. Ten, kur pradeda veikti Dievas, pradeda veikti 
ir šėtonas. Prabudimas, apie kurį visi kalba tik gerai, negali 
būti kilęs iš Šventosios Dvasios. Klausiate, kodėl? – Todėl, 
kad jei velnias yra ramus, tai rodo, kad ši karalystė priklauso 
jam, ir jis yra jos valdytojas. Tačiau kai jis įsiunta, tai yra 
aiškus ženklas, kad jis kažką praranda. Tuomet jis visomis 
išgalėmis stengsis trukdyti Dievo darbui, tam naudodamas 
indus, kuriuos (kad ir kaip būtų skaudu tai pripažinti) labai 
dažnai randa tarp tų, kurie save laiko pamaldžiais Dievo vai-
kais. 

Taip buvo ir Kristaus laikais. Fariziejai tuo metu buvo 
laikomi pačiais pamaldžiausiais žmonėmis. Šiandien žodis 
„fariziejus“ tapo įžeidžiančiu ir net paniekinančiu pavadi-
nimu, ir jei mus pavadina fariziejais, galime net supykti, ar 
ne? Tačiau tomis dienomis šie žmonės buvo laikomi aukš-
čiausio pamaldumo lygio atstovais. Fariziejai pasninkaudavo 
du kartus per savaitę, aukojo dešimtąją dalį savo pajamų, 
daug meldėsi ir darė tai, ko kiti dažnai nedarydavo. Tai buvo 
žmonės, kurie keturis šimtmečius nuoširdžiai ir karštai mel-
dėsi, kad Dievas atsiųstų Mesiją. Bet kai galiausiai jų maldos 
buvo išklausytos ir Mesijas atėjo į žemę, jie Jo nepriėmė – 
neapkentė, nukryžiavo ir prikalė prie Golgotos kryžiaus. 

111



Fariziejai prakeikė Kristų, nes Jis atėjo ne taip, kaip jie 
manė, ir ne taip, kaip jie įsivaizdavo. Visa tai įvyko todėl, kad 
per keturis šimtmečius maldų už Mesiją jie susikūrė savas 
doktrinas ir įsivaizdavimus apie Jo atėjimą. Jie tikėjo, kad at-
ėjęs Mesijas tikrai pasirodys kaip karalius ir atsisės savo soste 
ant Alyvų kalno. Tam jie netgi naudojosi Šventojo Rašto ei-
lutėmis, kurios tarsi ir patvirtindavo jų įsivaizdavimus. 

Štai kodėl Jo atėjimo įvaizdis jiems buvo nepriimtinas. 
„Kaip iš Nazareto gali ateiti kas nors gero?“ – sakė jie. – 
„Be to, mes žinome, iš kur Jis yra, tačiau Šventajame Rašte 
sakoma, kad kai Mesijas ateis, mes to nežinosime, nes Jis 
staiga atsiras tarp mūsų!.. Kaip šis apsišaukėlis drįsta teigti, 
kad atėjo iš dangaus!“ – piktinosi jie toliau. – „Argi Jėzus 
nėra Juozapo sūnus, kurio motiną ir tėvą mes pažįstame? 
Juk pažįstame ir Jo brolius bei seseris...“ 

Žinoma, šiandien iš to tikriausiai tik juokiamės. Tačiau 
turiu pasakyti, kad labai pavojinga žinoti tik pusę tiesos ir 
matyti tik pusę dalyko. 

Šie pamaldžiausi ir dvasingiausi to meto žmonės tapo 
Kristaus priešininkais vien dėlto, kad Jo atėjimas neatitiko 
jų sampratų ir įsivaizdavimų. Dėl šios priežasties jie ne tik 
kad nepatyrė prabudimo, bet ir tapo jo aršiais priešininkais. 

Nuo tų laikų praėjo daug šimtmečių, tačiau šis pavyz-
dys ir šiandien tebėra svarbi pamoka. Kaip ir Kristaus lai-
kais, taip ir dabar galima tikėtis, kad tie, kurie meldžiasi už 
prabudimą, vėliau gali tapti jo priešininkais, kai jis prasidės. 
Gali būti, kad tokie žmonės bus ir tarp mūsų. 

Ne veltui Jėzus sakė, kad negalima pilti naujo vyno į 
senus vynmaišius, nes tai padarytų dvigubą žalą – vynmai-
šiai suplyštų, o vynas išbėgtų. Taigi, kad Dievas galėtų į mus 
įpilti savo naujojo vyno, būtina, kad mūsų senieji vynmaišiai 
atsinaujintų. Arba, kitaip tariant, jei norime, kad Viešpats at-
gaivintų mūsų dvasią ir pradėtų veikti mūsų gyvenime, tu-
rime būti pasirengę palikti viską, kas yra mūsų, atsisakyti 
savo senųjų sampratų, įsivaizdavimų, minčių ir kelių bei pri-
imti Viešpaties mintis bei Viešpaties kelius. 

Prabudimas neįmanomas, kol nesusižeminsime ir neiš-
sižadėsime savęs, leisdami Viešpačiui veikti taip, kaip Jis 
112



nori. Jis juk yra mūsų Viešpats ir Jis turi tokią teisę. Jei su 
tuo nesutiksime, ne tik nepatirsime prabudimo, bet ir tap-
sime jo priešininkais, kai jis prasidės. 

Pažįstu vieną žmogų, kuris prieš keletą metų pasakė, 
kad, melsdamiesi už prabudimą, turime budėti ir saugoti savo 
širdį, kad, jam atėjus, netaptume jo priešininkais. Tačiau, ne-
paisant to, kad jis taip sakė, vėliau būtent taip ir nutiko jam 
pačiam. Kai jų tarpe prasidėjo prabudimas, jis pats tapo pa-
sipriešinimo lyderiu. Jis pasipriešino, nes Dievas panaudojo 
žmones, kurių jis visai nesitikėjo, ir dėl to, kad prabudimas 
prasidėjo ten, kur, jo manymu, jis niekaip negalėjo prasidėti. 

Deja, tokie pavyzdžiai nėra reti. Prieš daugelį metų pie-
čiausiame Pietų Afrikos Respublikos taške, Gerosios Vilties 
kyšulyje, gyveno Dievo vyras Andre Morei, liuteronų baž-
nyčios pastorius. Viešpats siuntė prabudimą į tą vietą, kur 
jis gyveno. Tai įvyko per maldos susirinkimą, kuriame buvo 
meldžiamasi už prabudimą. Tarp jų buvo viena niekuo ne-
išsiskirianti mišrios rasės mergina, kuri visada sėdėdavo pa-
skutinėse eilėse. Per bendrą maldą ši mergina paprašė 
leidimo pasimelsti atskirai. Kai ji, gavusi leidimą, ėmė mels-
tis, įvyko netikėtas dalykas – Dievas ją išgirdo, o Šventoji 
Dvasia nužengė ir pradėjo veikti. 

Kas galėjo pamanyti, kad viskas įvyks būtent taip?! 
Vieni verkė, kiti karštai meldėsi, treti nusižeminę atgailavo, 
o Andre Morei, stebėdamas šią sceną, norėjo viską sustab-
dyti. Jis tam priešinosi, nes manė, kad tai buvo neteisinga, 
kad viskas turėjo būti kitaip. Būdamas šios bendruomenės 
pamokslininkas ir pastorius, kuris pats meldėsi už prabu-
dimą, jis maištavo prieš tai, tvirtindamas, kad tai, kas įvyko, 
negalėjo būti iš Viešpaties. Tačiau staiga šiam vyrui prabilo 
pats Dievas ir įsakė jam negesinti Šventosios Dvasios. Tik 
po to, kai Andre Morei suvokė šią nuodėmę ir atgailavo dėl 
savo pasipriešinimo, Dievas priėmė jį ir pavertė jį savo šlo-
vės indu. Taigi, kaip matote, mes galime melstis už prabu-
dimą, bet jei jis neįvyksta taip, kaip įsivaizdavome, galime 
patys prieš jį sukilti. 

Panašų atvejį patyrėme ir čia, Pietų Afrikoje. Kai 1966 
m. pabaigoje ir 1967 m. pradžioje prasidėjo prabudimas, aš 

113



džiūgavau ir sakiau: „O, kokia tai didelė pergalė! Visa krikš-
čionybė dabar triumfuos ir džiaugsis kartu su mumis dėl šio 
lūžio tamsos ir dvasinės prieblandos karalystėje!“ Tačiau 
mano nusivylimas buvo didžiulis, kai vietoj džiaugsmo teko 
susidurti su nuožmiu pasipriešinimu iš fariziejiškos, įstaty-
mais grįstos krikščionybės pusės. Net dešimt metų visų 
krikščioniškų bažnyčių durys mums buvo užvertos – tai 
truko tol, kol žmonės suprato, kad tik tikrasis dvasinis pra-
budimas gali duoti tokių vaisių. 

Pažvelgus į visą Kristaus Bažnyčios istoriją matyti, kad 
inkviziciją dažniausiai rengdavo ne bedieviai, o tie, kurie 
laikė save pamaldžiais ir tiesos gynėjais. Prisiminkite, kas 
vyko Reformacijos laikais, kai katalikų bažnyčia ryžtingai 
atmetė naująjį mokymą! Tuo metu Europoje liejosi kraujas! 
Martynas Liuteris buvo paskelbtas nusikaltėliu ir neteko pi-
lietinių teisių, todėl bet kas galėjo jį nebaudžiamai nužudyti. 
O, jei kiekvienas liuteronų pastorius ir pamokslininkas daž-
niau apie tai pagalvotų! 

Džono Veslio laikais anglikonų bažnyčia taip pat prie-
šinosi ir maištavo prieš tikrąjį krikščioniškąjį mokymą. Tai 
nuėjo taip toli, kad Veslis, netekęs vietos pamokslams, buvo 
priverstas atsistoti ant savo tėvo kapo ir sakyti: „Iš čia manęs 
neišvarysite! Čia palaidotas mano tėvas, todėl čia galiu pa-
mokslauti!“ 

Taip, bičiuliai, būti tikru krikščioniu, ištikimai sekti Jė-
zumi, tikrai kainuoja! Kai apie žmones kalbama blogai, kai 
jie persekiojami, kai labai stengiamasi paneigti tai, ką jie 
sako, – dažniausiai tai yra labai geras ženklas. Ar galite man 
įvardyti bent vieną pranašą ar kitą tikrąjį Dievo vyrą, apie 
kurį visi gerai kalbėtų! Juk buvo sakoma, kad net mūsų Vieš-
pats ir Mokytojas buvo apsėstas demono, buvo „išėjęs iš 
proto“ ir darė stebuklus belzebulo galia. Ne veltui Jis, kreip-
damasis į savo mokinius, pasakė: „Jei namų šeimininką jie 
praminė Belzebulu, tai ką kalbėti apie namiškius!“ bet „Bū-
kite linksmi ir džiūgaukite, nes didelis jūsų atlygis danguje.“ 
(Mt 5, 12; 10, 25). 

Gyvenimas rodo, kad kai žmogus nežiūri rimtai į savo 
tikėjimą, aplink jį tvyro ramybė ir tyla. Tačiau vos tik jis 
114



nuoširdžiai atsiverčia ir atiduoda savo gyvenimą Jėzui, iškart 
tampa velnio taikiniu. O jis daro viską, kad tokį Dievo vaiką 
palaužtų ir apšmeižtų. 

Jei tarp jūsų yra Evangelijos skelbėjas, kuriam niekas 
neprieštarauja ir kurio žodžiams visi be išimties pritaria, va-
dinasi, su juo kažkas negerai. Tokius įspėja Šventasis Raštas: 
„Vargas jums, kai visi žmonės jus giria.“ (Lk 6, 26). Vargas 
tam, kuris, stovėdamas už sakyklos, siekia įtikti klausyto-
jams ir iš jų išgirsti tik „taip“ ir „amen“. Toks žmogus turėtų 
kuo greičiau pasitraukti nuo sakyklos, nes jis tik užsitrauks 
Dievo rūstybę ir prakeiksmą. 

Jei mes, pamokslininkai, rimtai žiūrime į savo tarnystę 
ir skelbiame Dievo Žodį taip, kaip jis parašytas, neįmanoma, 
kad visi su juo be išimties sutiktų – juo labiau šėtonas. Jei 
velnias tyli ir nerodo jokio pavojaus, kyla klausimas: „Apie 
ką mes pamokslaujame? Ką sakome ir ko mokome?“ Prisi-
minkite, kas nutikdavo, kai tikrieji Dievo vyrai – pranašai ir 
apaštalai – skelbdavo Jo žodį! Pagalvokite, kaip žmonės rea-
guodavo į Jėzaus žodžius – To, kuris atėjo išgelbėti savo 
tautą iš nuodėmių! Kaip tai buvo tada ir kaip yra dabar? 

Ar žinote, kad po kai kurių mano apsilankymų Euro-
poje jauni žmonės negali atleisti man už tai, kaip apie juos 
kalbėjau? Klausiate, kodėl? Pabandysiu jums paaiškinti. Pa-
gonės merginos išlaiko nekaltybę iki santuokos, tačiau Eu-
ropos jaunimui tai atrodo nepriimtina. Tai, kas pagonių 
bendruomenėse yra sveikintina, tarp baltųjų krikščioniškų 
tautų atmetama kaip kraštutinė, atsilikusi ir neįgyvendinama 
idėja. Argi ne taip? 

Baltaodės moterys man pasipiktinusios sako: „Ką jūs 
čia pamokslaujate! Tai neįmanoma! Kad turėtume paklusti 
ir nusileisti savo vyrams! Ne, tai ne mūsų civilizuotam am-
žiui!“ Vienas europietis pamokslininkas man sakė: „Ne, 
Erlo! Tai buvo senais laikais. Šiandien daug moterų yra 
mokslininkės, mokytojos, gydytojos, slaugytojos. Argi jos 
taip pat turėtų būti paklusnios vyrams? Ne, dabar vyrai ir 
moterys yra lygūs!“ 

Brangieji, ko mes laikomės?! Kas yra mūsų orientyras 
ir vedlys?! Argi Dievo Žodis nebėra svarbus?! Kur yra tie, 

115



kurie išdrįstų atsistoti viso pasaulio akivaizdoje ir pasakyti, 
kad Dievo Žodis tebėra galiojantis ir šiandien, kad Jis turi 
tokią pat reikšmę mūsų amžiuje kaip ir anksčiau, ir kad 
Dievo valia turi būti vykdoma tarp mūsų žemėje kaip ir dan-
guje?! 

Supraskite, mano pagrindinė užduotis nėra priversti 
žmones atsigręžti į Dievą, vesti juos į atgailą ar gydyti ligo-
nius. Man svarbiausia kalbėti tai, kam mane siuntė Viešpats. 
Todėl turiu būti Jam tame ištikimas ne tik dabar, bet ir vi-
sada, iki pat savo mirties valandos. Nesvarbu, ar gyvensiu, 
ar mirsiu, ar būsiu giriamas, ar smerkiamas! Visa tai – ne-
svarbu! Svarbu, kad būtų skelbiama tiesa, nepaisant klausy-
tojų reakcijos. 

Apaštalas Paulius Pirmajame laiške Korintiečiams 9, 16 
sako: „Jeigu skelbiu Evangeliją, neturiu kuo girtis, nes tai 
mano būtina pareiga, ir vargas man, jei Evangelijos neskelb-
čiau!“ Taigi ir aš negaliu pamokslauti kitaip! Turiu jums sa-
kyti tik tiesą! Ką dar galime skelbti, jei Dievo Žodis daugiau 
nebegalioja? Ko dar galime tada laikytis, ir kuo remtis? 

Taip, būti tikru krikščioniu – tai kažką kainuoja! Bet 
ačiū Dievui, kad Jėzus kartą pasakė: „Simonai, Simonai! 
Štai šėtonas pareikalavo persijoti jus tarsi kviečius. Bet Aš 
meldžiau už tave, kad tavo tikėjimas nepalūžtų, ir tu atsiver-
tęs stiprink savo brolius!“ (Lk 22, 31-32). 

Mano draugai, Tas, kuris kadaise taip meldėsi už Petrą, 
meldėsi ir už jo pasekėjus. Tad dėkui Dievui, kad Jis vis dar 
suteikia jėgų savo ištikimiems tarnams per viską praeiti. 
Praeiti, kad ir kiek tai kainuotų! Tačiau vargas tarnautojui, 
kuris neturi drąsos bekompromisiškai sekti Viešpačiu, pa-
likdamas kreivus pataikavimo žmonėms kelius! Vargas tam, 
kuris neturi drąsos kalbėti tiesą ir už ją kovoti! Vargas pa-
mokslininkui, kuriam rūpi įtikti žmonėms! Jam būtų geriau 
nepamokslauti, nes Dievo Žodis apie tokius žmones sako: 
„Bet bailiams, netikintiems... skirta dalis ežere, kuriame 
dega ugnis ir siera“ (Apr 21, 8). 

Baigdamas šią temą, noriu pasakyti dar kai ką, kas turėtų 
eiti kaip raudona gija per visą tai, kas išdėstyta aukščiau. Jei 
žmogus tampa prabudimo priešininku, dažniausiai priežastis 
116



būna viena – nuodėmė, kuri rado vietą jo gyvenime, ir labai 
dažnai ta nuodėmė yra ištvirkavimas. Norite, tikėkite, no-
rite – ne, bet tai tiesa. Galite įsidėmėti mano žodžius, ir 
gali praeiti daug metų, kol prieisite prie tos pačios išvados, 
jei tiesa paaiškės. 

Tarp Dievo vaikų, deja, labai dažnai ir tarp pamoks-
lininkų, yra daug nešvarumo. Nesu jūsų priešas, broliai, bet 
nesu ir šiuolaikinių „Rašto aiškintojų, fariziejų ir sadukiejų“ 
draugas! Tas, kuris stovi už sakyklos, turi turėti tyrą širdį ir 
skelbti Dievo Žodį iš tyros širdies! Mums nereikia jokių kitų 
mokytojų! Geriau jau tada gyventi be jų!

117



8 skyrius 
 

Dievas yra viską ryjanti ugnis 
 

Brangūs draugai, kalbėdamas apie prabudimą, dažnai 
jį lyginu su saule. Saulei tekant ar leidžiantis, ji primena rau-
doną rutulį, į kurį galima ramiai žiūrėti, ir dažnai sunku pa-
sakyti, ar tai saulė, ar mėnulis. Tokiais momentais matome 
saulę be jos galingos, akinančios ir šildančios jėgos. Tačiau 
viskas atrodo kitaip, kai vidurdienį saulė pakyla į zenitą ir 
šviečia visa savo galia – tuomet net nereikia į ją žiūrėti, kad 
įsitikintume jos buvimu, nes jaučiame jos skleidžiamą ši-
lumą. Kai saulė vėl krypsta link saulėlydžio, ji vėl tampa 
raudonu rutuliu, o jos akinantis spindesys susilpnėja. 

Panašiai yra ir tradicinėje krikščionybėje. Dievas yra 
tarsi saulė saulėtekyje ar saulėlydyje. Tačiau prabudimo 
metu Jis – tarsi saulė zenite: veikiantis visa savo šlove, ga-
lybe ir didybe, spindintis savo šventumu. Tuomet patiriama 
tai, kas kitu metu atrodo sunkiai įsivaizduojama. 

Ankstyvojoje apaštalų bažnyčioje, netrukus po Sekmi-
nių, Ananijas mirė vien dėl savo apgaulės, ir jo žmona ne-
trukus pasekė jį dėl tos pačios priežasties. O šiandien, nors 
bažnyčiose vyksta siaubingi ištvirkavimai, nieko panašaus 
neįvyksta. Šiais laikais tarp tikinčiųjų tvyro neapykanta, 
veidmainystė, melas, pavydas ir kerštas, tačiau nieko neį-
prasto neįvyksta. Žmonės ramiai gyvena toliau. Tačiau, kai 
Viešpats apsireiškia visa savo galia, kai Jis veikia kaip Pri-
sikėlusysis ir pasirodo žmogui visa savo dieviškąja didybe, 
tuomet prasideda nepaprasti, ypatingi ir sukrečiantys įvykiai. 
Norėčiau su jumis pasidalyti kai kuriais pavyzdžiais, kuriuos 
patyrėme Pietų Afrikoje. 

Pirmasis nutikimas įvyko Mapumulo mieste, kur prasi-
dėjo atgimimas. Vieną dieną, kaip įprasta, susirinkome ir karš-
tai meldėmės, prašydami: „Viešpatie! Juk savo Šventajame 
Žodyje Tu mums sakai: „Aš atėjau uždegti žemėje ugnies ir 
taip noriu, kad ji jau liepsnotų!“ (Lk 12, 49). Štai mes čia, 
Viešpatie! Įžiebk savo šventąją ugnį! Įvykdyk tai, dėl ko at-
ėjai! Pakrikštyk mus savo šventąja ugnimi, savo Šventąja 
118



Dvasia!“ Tarsi primindavome Viešpačiui Jono Krikštytojo žo-
džius: „Jis krikštys jus Šventąja Dvasia ir ugnimi“ (Lk 3, 16). 

Kai taip meldėmės, nutiko tai, ko dar niekada nebu-
vome patyrę. Vienas vyras staiga sušuko: „Vargas man! 
Mano akys dega lyg ugnyje! O, aš degu! Vargas man! Aš 
esu žmogus nešvariomis akimis! Viešpatie, meldžiu atleisk 
man!“ Po to pasigirdo kitos maldininkės šauksmas: „Vargas 
man! Mano burna! Mano liežuvis! Vargas man!“ 

Tai priminė pranašo Izaijo išgyvenimą. Pamatęs Vieš-
patį, sėdintį savo soste šlovėje, ir išgirdęs serafimus šau-
kiant: „Šventas, šventas, šventas kareivijų Viešpats!“, jis 
išsigando ir drebėdamas sušuko: „Vargas man, esu žuvęs! 
Aš – žmogus nešvariomis lūpomis ir gyvenu tarp žmonių 
nešvariomis lūpomis“ (Iz 6, 5). Taigi patyrėme, kad mūsų 
Dievas iš tiesų yra ryjanti ugnis (Heb 12, 29). 

Ir vėl maldos metu vienas iš susirinkusiųjų sušuko: „O, 
mano kojos! Mano kojos dega tarsi ugnis!“ Vyras, apimtas ne-
vilties, nusiavė batus ir numetė juos į kitą patalpos galą. Jis 
mušė rankomis savo kojas, tarsi norėdamas užgesinti deginan-
čias liepsnas. Nors jokios ugnies nesimatė – tai buvo dvasinė 
patirtis, tačiau nelaimingasis vyras taip kankinosi, kad bijo-
jome, jog jis gali mirti. Tai buvo Viešpats tarp mūsų – Jis lietė 
kiekvieną ten, kur žmogus buvo nešvarus. Galėčiau išsamiai 
papasakoti, kodėl įvyksta tokie dalykai, bet manau, kad patys 
galite įsivaizduoti, ką reiškia nešvarios akys, nešvarios lūpos, 
nešvarus liežuvis ar kojos, vaikštančios nešvariomis vietomis. 

Vienas juodaodis pamokslininkas, kuris buvo palaimi-
nimas daugeliui žmonių, per kurį daugelis atsivertė į Viešpatį 
ir patyrė išlaisvinimą, staiga sušuko: „O, aš žūstu! Viešpatie, 
pasigailėk manęs, nusidėjėlio...“ 

Kai baigėme melstis, jis papasakojo, kad maldos metu 
jautėsi taip, tarsi kažkas būtų pjovęs jį į dvi dalis. Apibūdin-
damas tai, jis pavartojo tuos pačius žodžius, kuriuos skaitome 
Mato 24, 48-51 eilutėse, kur Viešpats pasakoja palyginimą 
apie nedorą tarną: „Bet jei blogas tarnas tartų savo širdyje: 
,Mano šeimininkas neskuba grįžti’ ir pradėtų mušti savo tar-
nybos draugus, valgyti ir gerti su girtuokliais, – to tarno šei-
mininkas sugrįš tą dieną, kai jis nelaukia, ir tą valandą, kurios 

119



jis nenumano. Jis perkirs jį pusiau ir paskirs jam dalį su veid-
mainiais. Ten bus verksmas ir dantų griežimas.“ 

Šis brolis labai išsigando ir drebėjo dėl patirto išgyve-
nimo, todėl karštai prašė mūsų melstis už jį. Susibūrėme ratu 
ir pradėjome melstis. Meldžiantis jis staiga pakilo nuo kelių, 
nuėjo į kambario vidurį ir ėmė suktis bei rangytis kaip gy-
vatė, vis kartodamas: „Esu neperregimoje, juodoje tamsoje. 
O, kokia tai tamsa! Net savo rankos nematau!“ (nors tuo 
metu buvo giedra, saulėta diena). Matydami, kaip jis raitosi 
ir muistosi kambario viduryje, nustojome melstis. Tai buvo 
pirmas kartas, kai patyrėme kažką panašaus, ir nežinojome, 
ką daryti toliau. O jis ir toliau šaukė: „Aš esu tamsoje, kur 
yra verksmas ir dantų griežimas!...“ (Tuo metu mes išgyve-
nome šiuos Šventojo Rašto žodžius, žvelgdami šį Evangelijos 
skelbėją.) 

Mes vėl tęsėme maldą, maldaudami: „Viešpatie, pasi-
gailėk jo! Atleisk jam!“ Galiausiai jis atsitokėjo ir tarė: „Neį-
manoma žodžiais apsakyti to, ką ką tik patyriau. Tamsa, 
kurioje buvau atsidūręs, buvo tiesiog apčiuopiama. Tai iš 
tiesų išorinė tamsa – didesnės už ją nėra!“ 

Raginome jį nedelsiant atsigręžti į Viešpatį ir atgaila su-
tvarkyti savo gyvenimą, tačiau jis taip ir neatskleidė savo slap-
tos nuodėmės. Po kelių dienų jis mirė. Jis mirė kaip Judas 
Iskarijotas – mirtimi, kurios niekam nelinkėčiau. Žmonės, 
kurie tvarkė jo kūną, vėliau pasakojo, koks tai buvo baisus re-
ginys. Tik po jo mirties paaiškėjo, kas buvo daroma slaptoje. 
Išaiškėjo, kad šio vyro gyvenimas buvo nešvarus: jis darė 
bjaurius dalykus su kai kuriomis jaunomis bažnyčios mergi-
nomis, kritikavo ir smerkė savo artimuosius, šmeižė kitus tar-
nautojus. Už visa tai jį ištiko teisingas Dievo teismas. Taigi 
tada patyrėme, ką reiškia ugnies krikštas. Tai nebuvo vienin-
telis toks įvykis – vėliau tai pasikartojo dar kelis kartus. 

Kitoje vietoje, kur buvo susirinkę daug žmonių, karštai 
besimeldžiančių Viešpačiui, įvyko kai kas, ką galima paly-
ginti su stipriu triukšmu, sklindančiu nuo labai žemai virš 
pastato praskrendančio didžiulio reaktyvinio lėktuvo. Kai 
Šventoji Dvasia šitaip nužengė, vieta sudrebėjo – lubos vir-
pėjo, o sienos siūbavo. Tarp susirinkusiųjų buvo juodaodis 
120



vyras, kuris kėlė baimę visai savo genčiai. Jei jis ketindavo 
ką nors nužudyti, tai darydavo labai žiauriai ir šaltakraujiš-
kai – ramiai, be išorinio pykčio, paimdavo ietį ir, priėjęs 
prie numatytos aukos, įvykdydavo savo planą. Visi jo gen-
ties vyrai drebėjo prieš jį. Jis iš tiesų buvo žiaurus, bedie-
viškas, kraujo ištroškęs pagonis, kuris nieko nebijojo. 

Nežinia, kaip ir kokiu būdu jis atsidūrė tame susirinkime, 
tačiau, vedamas iš aukštybių, šis baisus žudikas tapo Dievo 
jėgos veikimo liudininku. Išgirdęs galingą triukšmą ir pama-
tęs, kaip sujudėjo bei susvyravo lubos, kaip drebėjo visas pa-
statas, jis puolė ant kelių. Jis labai išsigando, ir drebėdamas, 
nuoširdžiai atgailavo. Jis negalėjo palikti šios patalpos be gi-
lios atgailos – visiškai atiduodamas save Gelbėtojui ir patir-
damas visišką vidinį apsivalymą. Po atgailos jis radikaliai 
pasikeitė – tapo visiškai kitu žmogumi ir iki šiol yra nuostabus 
pavyzdys tiek krikščionims, tiek pagonims. 

Dar vienoje vietoje, už pusantro ar dviejų šimtų kilometrų 
nuo Mapumulo, taip pat buvo susirinkę krikščionys, kurie 
meldė Viešpatį, kad Jis uždegtų savo ugnį jų pagoniškoje gy-
venvietėje. Patalpa, kurioje vyko šis maldos susirinkimas, 
buvo per maža, todėl teko išnešti visus baldus. Kai kurie daly-
viai sėdėjo ant kėdžių, tačiau dauguma – tiesiai ant grindų. 

Tarp susirinkusiųjų buvo juodaodė moteris, kuri taip 
pat buvo laikoma krikščione. Kai visi karštai meldėsi, ji 
staiga ėmė neramiai blaškytis savo vietoje ir šaukti: „Vargas 
man! Esu neverta! Man net nebuvo galima ateiti į šį susirin-
kimą... Kaip aš galėjau išdrįsti stoti prieš Dievo veidą su vi-
somis savo nuodėmėmis!“ Ji šokinėjo nuo grindų tarsi 
stovėtų ant įkaitusios krosnies. Verkdama ir prakaituodama 
ji kartojo: „O, aš degu! Vargas man! Kokia aš kalta!...“ 

Atsiprašiusi ji paprašė susirinkusių krikščionių leisti 
jai išeiti. Gavusi jų sutikimą, moteris neišėjo, o tiesiog iš-
bėgo iš patalpos ir, nesustodama, nubėgo kilometrą į kalną – 
iki pat savo namų. Įbėgusi į trobelę, ji puolė prie savo 
vyro ir maldavo atleidimo: „Dievas sukūrė mus, žmonas, 
kad būtume pagalbininkės savo vyrams – tarė ji jam, – bet 
aš nebuvau tavo pagalbininkė. Nebuvau tokia žmona, 
kokia turėčiau būti pagal Šventąjį Raštą! Nebuvau tau 

121



geras pavyzdys! Viešpats man tai atskleidė! Atleisk man, 
vyre! Prašau, atleisk man!“ 

Gavusi jo atleidimą, ji ėmė vaikščioti nuo vieno savo 
vaiko prie kito, sakydama: „O, vaikai! Atleiskite man! Ne-
buvau jums gera motina! Kiek kartų jus bariau ir pykau ant 
jūsų! Kaip dažnai buvau nepatenkinta ir supykusi, sakydama 
žodžius, kurių nereikėjo tarti! Prašau, atleiskite man, kad 
buvau neprotinga!“ 

Tai padariusi, ji bėgo nuo vienų kaimynų prie kitų, at-
gailaudama ir siekdama susitaikyti. „Atleiskite, – su ašaro-
mis akyse kalbėjo ji, – blogai apie jus kalbėjau! Atleiskite 
man, esu didelė nusidėjėlė!“ Tada ši moteris nubėgo pas bal-
tuosius, kuriems dirbo, ir nusižeminusi prašė jų atleidimo. 

Atnešusi atgailos vaisių, ji grįžo pas susirinkusius krikš-
čionis, kurie vis dar buvo toje pačioje patalpoje, ir atsiklau-
pusi ėmė melstis: „Dėkoju Tau, Viešpatie, už šią man 
suteiktą galimybę! Dėkoju už Tavo gailestingumą ir už šį 
maloningą laiką, kurį davei, kad galėčiau susitvarkyti savo 
gyvenimą! Dėkoju Tau, Viešpatie, kad galėjau ateiti su vi-
somis savo nuodėmėmis ir kad Tu suteikei man galimybę 
nueiti pas žmones ir paprašyti atleidimo už visus savo ne-
teisingus žodžius ir veiksmus!“ 

Nuo to laiko praėjo daug metų, tačiau ši moteris iki šiol 
yra gyva Viešpaties Jėzaus liudytoja. Ji pati patyrė, kad iš 
Dievo nepasišaipysi! Išgyvenusi šventą Jo buvimą, ji dabar 
kalba apie tai su tikru įsitikinimu. Verta paminėti, kad ši gili 
atgaila davė gausių vaisių. Jos vyras, tuo metu buvęs užkietėjęs 
girtuoklis, atgailavo ir tapo geru pavyzdžiu daugeliui pagonių. 
Jos vaikai taip pat įtikėjo ir visa širdimi tarnauja Viešpačiui – 
trys iš jų tapo misionieriais ir mūsų misijos darbuotojais. 

Pranašo Malachijo knygoje skaitome: „Kas išsilaikys 
Jo atėjimo dieną ir kas ištvers Jam pasirodžius? Jis yra kaip 
lydytojo ugnis ir kaip skalbėjų šarmas. Jis ateis kaip sidabro 
lydytojas ir apvalys Levio palikuonis, išgrynins juos kaip 
auksą ir sidabrą, kad jie aukotų Viešpačiui teisumo auką“ 
(Malachijo 3, 2-3). 

Nežinau, ar kada nors matėte, kaip gryninamas auk-
sas. Pietų Afrikoje turime daug aukso kasyklų, ir šį procesą 
122



mačiau daugybę kartų. Kiekvieną kartą stebėdamas jį, gal-
vojau apie Viešpatį, kuris, kaip lydytojas, išgrynina mus – 
lygiai taip, kaip Jis išgrynina ir išlydo sidabrą bei auksą. Ir 
Jis neskuba. Jis atsisėda savo soste ir sako: „Gerai, dabar – 
per ugnį...“ Palaimintas žmogus, kurį Viešpats apvalo dabar! 
Juk geriau būti išgrynintam dabar nei teismo dieną, kai visi 
turės pereiti per ugnį! Bet vargas tam, kurio gyvenimas 
nebus apvalytas ir pravestas per ugnį – ir ne šiaip per ugnį, 
o per ugninę krosnį! 

Galima prisiminti ir kitą atvejį. 1967 m. į Viešpatį atsi-
vertė viena jauna mergina, patirdama labai gilią atgailą. Po 
atsivertimo jos širdis degė dėl Jėzaus. Ji vaikščiojo po namus 
ir kaimus, liudydama žmonėms apie Dievą ir kviesdama 
juos atsiduoti Jam. Ji visiems sakydavo: „Tik neateikite, jei 
nenorite priimti Jo visa širdimi, nes Dievas neleis jums žaisti 
su Juo!“ Išgirdę šiuos karštus raginimo žodžius, daugelis 
žmonių paliko savo senąjį nuodėmingą gyvenimą ir atsi-
gręžė į Viešpatį. Šios merginos vardas buvo Lilimo. 

Deja, pirmosios meilės ugnis buvo trumpalaikė. Netru-
kus jos dvasinis gyvenimas pradėjo blėsti. Ji nebesilankė re-
guliariai maldos susirinkimuose ir nebedalyvavo visuose 
tarnavimuose. Ji vis dažniau pasilikdavo namuose, aiškin-
dama tai nuovargiu. Taip ji palaipsniui vis labiau traukėsi, 
kol Dievo ugnis jos širdyje visiškai užgeso. Po to ji pradėjo 
gyventi siaubingą gyvenimą ir, nevaržomai paleistuvaudama 
su įvairiais vaikinais bei vedusiais vyrais, visiškai puolė. Po 
kurio laiko ji išgarsėjo dėl savo bjauraus ir nežaboto ištvir-
kimo. Galiausiai ji susilaukė vaiko su vyru, kuris jau turėjo 
tris žmonas – ji tapo ketvirtąja. 

Po devynerių metų, 1976 m., vieną sekmadienio rytą ji 
netikėtai atėjo į mūsų misionierių stotį. Tą dieną turėjome 
vykti į atokų mūsų misijos filialą, esantį už dviejų valandų 
kelio. Prieš pat kelionę pamatęs Lilimo, paklausiau, iš kur 
ji atvyko ir ko norėtų. Negalėdama nuslėpti gėdos, ji žemai 
nuleido galvą ir pasakė, kad norėtų vėl sugrįžti. „Gerai, – 
pasakiau, – dabar neturiu laiko, nes turime išvažiuoti, bet 
čia, Kvasizabantu, taip pat vyks susirinkimas, kurį praves 
kiti tarnautojai. Taigi galėsi ten nueiti.“ 

123



Vėliau man papasakojo, kad šiame susirinkime daly-
vavo apie tūkstantis žmonių, kurie sėdėjo abiejose salės pu-
sėse, o tarp eilių buvo tik siauras praėjimas. Lilimo sėdėjo 
arčiau priekio, netoli šio praėjimo. Tą dieną oras buvo gied-
ras ir saulėtas, nebuvo jokių lietaus požymių. Tačiau vos pra-
sidėjus susirinkimui, danguje pasirodė keli debesys, kurie 
tiesiog mūsų akyse virto tamsiais perkūnijos debesimis. Jie 
greitai judėjo, priartėjo ir pakibo virš pastato, kuriame buvo 
susirinkę žmonės. (Tai ne pasaka – aš to neišgalvoju. Mano 
mažąją dukrelę, kuriai tuo metu buvo vos keli mėnesiai, į su-
sitikimą atnešė juodaodės darbuotojos. Ji gulėjo vežimėlyje, 
kuris stovėjo praėjime netoli šios moters). 

Susitikimas vyko įprastai, kai staiga netikėtai trenkė 
žaibas, nutrenkdamas Lilimo. Žmonės sėdėjo iš dešinės, 
kairės, priekio ir nugaros, tačiau žaibas, nepalietęs kitų, 
trenkė tiesiai į ją. Smūgis buvo toks stiprus, kad ji buvo iš-
mesta į orą ir buvo nublokšta į šalį – tiesiai į praėjimą tarp 
žmonių. Ji kurį laiką gulėjo be sąmonės ant betoninių 
grindų. Po kelių valandų ji atgavo sąmonę ir pradėjo tyliai 
šnabždėti, nes negalėjo kalbėti garsiau. Pusė jos liemens 
buvo paralyžiuota. 

„Norėčiau pasikalbėti su pamokslininku! – sušnabždėjo 
ji. – Prašau, pakvieskite jį pas mane!“ Kai jis atėjo, ji atvėrė 
savo širdį ir kelias valandas išpažino savo nuodėmes, pra-
dėdama nuo 1967 m. Pamokslininkas buvo patyręs žmogus, 
pas kurį išpažintį buvo atlikę daugybė žmonių, tačiau tokios 
išpažinties jis dar niekada nebuvo girdėjęs. Jo širdis plyšo 
iš skausmo, ir jis pravirko. Ji papasakojo apie pastaruosius 
devynerius metus, atskleisdama viską, kas buvo padaryta. Ji 
peržvelgė savo gyvenimą diena po dienos, atverdama kiek-
vieną jo puslapį tarsi knygą ir su giliu gailesčiu išpažindavo 
savo nuodėmes. Kai išpažino visas savo nuodėmes, ji buvo 
nunešta į mūsų misijos ligoninę. 

Kai tą dieną vėlai vakare grįžome iš kelionės, mus nu-
stebino neįprastas reginys. Šimtai žmonių tylėdami stovėjo 
gatvėje prie ligoninės. 

– Kas čia nutiko? – paklausiau nustebintas tylos. – Ar 
kas nors mirė? 
124



– Ne, – atsakė man. – Šiandien Viešpats aplankė mus 
ir buvo tarp mūsų. 

– Taip, bet kodėl jūs čia taip stovite? – Aš nieko nesu-
pratau. – Kas gi atsitiko? 

Lilimo guli ten, kambaryje... Ar tu galėtum nueiti pas ją? 
Kadangi delsiau, prie manęs priėjo mūsų darbuotojas ir 

pasakė: „Prašau paskubėk! Greičiau nueik pas ją!“ 
Kai įėjau, iš karto pamačiau Lilimo, kuri gulėjo neju-

dėdama. Pamačiusi mane, ji tyliai ištarė: „Tu vis dar prisi-
meni mane, ar ne? Tu taip pat žinai, kokia buvo mano 
atgaila! Tikriausiai nepamiršai, kaip aš degiau dėl Viešpaties 
nuo tos dienos, kai į Jį atsigręžiau. Bet paskui paslydau atgal 
ir puoliau į nuodėmę. Mano gyvenime yra dar keletas da-
lykų, apie kuriuos turėčiau papasakoti tik tau.“ 

Taip ji vėl atvėrė savo širdį ir išpažino tas nuodėmes, 
apie kurias norėjo papasakoti tik man. Kai ji tai padarė, krikš-
čionys pradėjo už ją melstis. Viešpats išklausė mūsų maldą, 
ir Lilimo buvo visiškai išgydyta nuo paralyžiaus. Atsistojusi 
ant kojų, ji tarė: „Dabar turiu kuo greičiau nuvykti pas savo 
mamą ir paprašyti jos atleidimo. Kaip dažnai ji mane įspė-
davo, rodydama tiesos kelią! Bet kaip apsėsta mergina galėjo 
klausyti, ką jai sakė motina? O, kokia esu kalta prieš ją! Ne-
kantrauju ją pamatyti, kad sutvarkyčiau mūsų santykius!“ 

Vienas iš mūsų darbuotojų paėmė automobilį ir nuvežė 
ją į tėvų namus. Ten nuvykusi, ji puolė prie savo mamos ir 
pasakė: „O, mama, atleisk man! Šiandien Viešpats sutiko 
mane kelyje didžiulės šviesos pavidalu, taip, kaip kadaise 
sutiko Paulių! Jis parbloškė mane ant žemės siųsdamas žaibą 
iš dangaus...“ 

„Vaike!“ – pertraukė ją motina. – „Užteks mus apgau-
dinėti! Tu esi labai sumani melagė. Kas čia per nesąmonė! 
Apie kokį žaibą kalbi? Šiandien buvo giedra diena!“ 

„Mama!“ – pakartojo Lilimo. – „Dabar aš nemeluoju! 
Į mane tikrai trenkė žaibas...!“ Ir ji papasakojo jai, kas nu-
tiko, prašydama atleidimo. 

Grįžusi pas mus į misionierių stotį, ji pasakė: „Praeis 
kelios savaitės, kol vėl galėsiu jus pamatyti. Man reikia ap-
lankyti daugybę kaimų ir miestų, kuriuose paleistuvavau ir 

125



nusidėjau įvairiais būdais. Noriu vėl nuvykti į tas vietas, kad 
sutvarkyčiau savo gyvenimą ir paprašyčiau visų atleidimo. 
Prašau pasimelsti už mane! Dabar turiu atnešti savo atgailos 
vaisių!“ Taigi ji išvyko tai atlikti iš tikrųjų. 

Brangūs draugai! Kaip tai atrodo pas jus? Ar turime laukti, 
kol trenks žaibas ar nužengs ugnis?! Palaimintas, kas tiki ne-
matęs! Tad kodėl laukiate, kol bus apreikšta Dievo rūstybė?! 
Argi neužtenka to, kad Viešpats šiandien jums kalbėjo šiuo pa-
vyzdžiu?! Ar reikia laukti kažko panašaus?! Ar jums neužtenka 
Dievo Žodžio?! O gal norite padaryti Dievą melagiu?! 

Biblijoje sakoma: „...Šiandien, jei išgirsite Jo balsą, ne-
užkietinkite savo širdžių!“ (Hebrajams 3, 15). Galbūt Viešpats 
kalbėjo jums skaitant šias eilutes. Ar paklusote Jam, ar ir to-
liau gyvenate su visomis savo nuodėmėmis? Ar drįstate ir to-
liau gyventi taip, kaip iki šiol?! Jūs ateinate į Šventojo Rašto 
šviesą su nuodėmės našta ir išeinate su ta pačia našta! O gal 
manote, kad Viešpats ir toliau turės tai kęsti?! Kiek dar ilgai? 

Net jei neišgyvensime žaibo smūgio ir šis pastatas ne-
sudrebės kaip medis nuo galingo vėjo, net jei nepajusime 
savo kūnuose deginančios Dievo rūstybės ugnies, argi ne-
užtenka to, kad Viešpats kalba su mumis dabar?! 

Galbūt šiomis akimirkomis Jis tau sako: „Atgailauk ir 
atsigręžk! Nustok nuodėmiauti! Apvalyk savo gyvenimą!“ 
Ir jei išgirdote tą Dievo balsą, kuris jums rodo, kad kažkas 
negerai, tai ką Jam atsakysite? Ar jau viską sutvarkėte? Ar 
tu, žmona, nuėjai pas savo vyrą ir paprašei atleidimo? O gal 
norite pasakyti, kad jūsų vyras kaltesnis už jus? Pamiršk tai 
dabar! Tu juk nesiruoši gulėti kape kartu su juo! Galbūt tu 
mirsi anksčiau už jį, o jis atgailaus po tavo mirties...! Ir tu, 
vyre! Ar tavo santykiai su žmona geri? Vaikai! O kaip jūs 
dabar atrodote Dievo akivaizdoje?! 

Dabar – palankus metas! Dabar – atleidimo valanda! 
Valanda, kai turime susitaikyti su Viešpačiu! Todėl visa, kas 
Jam nepatinka ir su kuo negalime atsistoti prieš Jo šventąjį 
veidą, turi būti pašalinta! Padarykime tai jau šiandien, kad 
atėjus paskutinei valandai nesudegtume Jo rūstybės ugnyje 
kartu su savo nuodėmėmis!

126



9 skyrius 
 

Patikrinkite ir ištirkite save 
 

Jono evangelijos penktojo skyriaus trisdešimt devintoje 
eilutėje skaitome: „Jūs tyrinėjate Raštus, nes manote juose 
turį amžinąjį gyvenimą. O Raštai liudija apie mane.“ Šie 
Viešpaties žodžiai kadaise buvo skirti žmonėms, kurie tikė-
josi gauti amžinąjį gyvenimą per Dievo Žodį. Patvirtinda-
mas jų lūkesčius, Jėzus tuos pačius žodžius šiandien skiria 
ir jums, ir man. 

Studijuoti Šventąjį Raštą turėtų kiekvienas krikščionis. 
Jis yra tarsi veidrodis, kuriame galime pamatyti save amži-
nybės šviesoje. Jūs, be abejo, žinote, kad veidrodis egzis-
tuoja tam, jog, pažvelgę į jį, galėtume įsitikinti, ar viskas 
gerai su mūsų išvaizda. Jei norime suprasti savo dvasinę 
būklę, turime paimti į rankas Dievo Žodį – tada mūsų darbai 
atsiskleis Jo šviesoje. Tai sakydamas, visai nenoriu pasakyti, 
kad neturėtume žvelgti į Jėzų. Žinoma, turime. Tačiau Dievo 
stebuklas yra tas, kad žvelgdami į Jį, matome ir save. Jei ne-
paliaujamai nukreipsime žvilgsnius į Jį, tai Jo šlovė, šven-
tumas, meilė ir gailestingumas atsispindės ir mumyse. 

Prabudimas, kurį Viešpats mums dovanojo Pietų Afri-
koje, kilo būtent iš Dievo Žodžio. Jis prasidėjo tuomet, kai 
kai kurie krikščionys nusprendė leisti Dievo Žodžiui veikti 
jų gyvenime taip, kaip buvo numatyta Viešpaties. Tais nepa-
mirštamais 1966 metais, kai Dievo vaikai priėmė tokį spren-
dimą, Šventasis Raštas ėmė atgyti ir tapo veiksmingas. 

Daugelis mūsų šalies krikščionių, tai patyrę savo kailiu, 
dabar sako: „Jei kada nors žmonijos istorijoje buvo laikas, kai 
Dievo Žodis buvo ypač svarbus, tai tas laikas yra šiandien – 
laikas, kuriame dabar gyvename.“ Taigi prieš du tūkstan-
čius metų gyvenusius krikščionis būtų galima pateisinti, jei 
jie sakytų, kad Šventasis Raštas buvo parašytas ne jiems, o 
paskutiniųjų amžių krikščionims. Tačiau tai nėra ir negali būti 
pasiteisinimas mums, krikščionims, sulaukusiems šių laikų. 

Brangūs bičiuliai, būdamas žemėje, Jėzus sakė, kad Jis 
atėjo ne teisti pasaulio, bet kad Jo ištarti žodžiai teis mus. 

127



O jei taip, tai mūsų pagrindas turi būti Dievo Žodis. Jis turi 
būti mums lemiamas – mūsų matas ir mūsų mastelis. Prie-
šingu atveju plauksime pasroviui su pasauliu to net nepaste-
bėdami – tik todėl, kad priprasime prie daugelio dalykų, 
su kuriais mes, krikščionys, niekada neturėtume taikstytis. 
Ar žinojote, kad varlė, įšokusi į karštą vandenį, tuoj pat 
žūsta? Tačiau jei tą pačią varlę įleisime į šaltą vandenį ir pa-
mažu jį šildysime, ji ir toliau gyvens jame net ir esant vis 
aukštesnei temperatūrai, nes jos kūnas taip pat lėtai prisitai-
kys prie pokyčių. 

Taip pat ir dvasiniame gyvenime galime pamažu pri-
prasti prie daugelio dalykų. Įvairūs pasaulietiški ir su Biblija 
nesuderinami dalykai gali nepastebimai įsiskverbti į bažny-
čią ir užvaldyti žmonių mintis bei širdis. Tai įvyks taip sub -
tiliai, kad mes to net nepastebėsime. Tokiu būdu mes patys 
įsitvirtiname ir kitus įtvirtiname tame, kas iš tiesų nėra tiesa. 
Bet jei mūsų tikėjimo protėviai prisikeltų iš kapų ir visa tai 
pamatytų, ką jie mums tada pasakytų...? 

Ar kada nors teko plaukti plačia upe? Pavyzdžiui, In-
dijos vandenyne yra vadinamųjų povandeninių srovių, ku-
rios yra itin pavojingos plaukikams. Jei ten plauksi 
nesiorientuodamas į krantą, gali atsipeikėti tik tada, kai 
srovė jau bus tave nunešusi toli nuo kranto. Tai nutiks visiš-
kai nepastebimai, ir gali būti, kad už tavęs jau bus uolos, į 
kurias tave bloškia bangos, o už savo neapdairumą sumokėsi 
gyvybe. Todėl ir savo dvasiniame gyvenime turime nuolat 
nagrinėti Šventąjį Raštą, tikrindami ir ištirdami save: ar vis 
dar esame krikščionys, ar vis dar remiamės Dievo Žodžiu, 
ar vykdome tai, ko Dievas iš mūsų tikisi, ar esame tinkamoje 
dvasinėje būsenoje pagal Dievo vertinimo matą, o gal jau 
esame nunešti nuo tiesos kokios nors svetimos srovės? 

Prabudimo pradžioje tarp mūsų buvo drąsus ir dvasiškai 
blaivus krikščionis, kurio širdis degė dėl Viešpaties. Jis nie-
kada nepuolė į kraštutinumus, bet visada buvo ramus ir su-
pratingas. Praėjus dviem ar trims dienoms nuo prabudimo 
pradžios, kaip įprasta, buvome susirinkę savo karvidėje jis 
atsisuko į mane ir paklausė: „Erlo, kur dingo tie du žodžiai 
iš Biblijos, kurie vakar buvo užrašyti čia ant sienos?“ 
128



Nustebęs atsakiau, kad vakar nei ant sienos, nei ant po-
pieriaus nebuvo parašyta jokių žodžių. Tačiau jis tvirtino, 
kad žodžiai vis dėlto buvo: pirmoje eilutėje buvo vienas 
žodis, užrašytas anglų kalba – „test“ (lietuvių k. reiškia „pa-
tikrinkite“), o antroje eilutėje buvo žodis zulų kalba, kuris 
reiškia „ištirkite“. 

Vėl mėginau jį įtikinti, kad ant sienos nieko nebuvo. 
Tačiau jis papurtė galvą ir tvirtai pasakė, kad viską tiksliai 
prisimena – net gali nupiešti, kaip atrodė žodžiai, kuriuos 
perskaitė virš durų išeidamas. Vis dar abejodamas pažvel-
giau į vietą, į kurią jis rodė, bet ten nebuvo nei klijų 
žymių, nei vinių, kurios būtų laikę popierių su užrašytais 
žodžiais. 

Grįžęs namo pasiėmiau anglišką Bibliją ir, melsdama-
sis, paprašiau Viešpaties kalbėti man per Jo Šventąjį Žodį. 
Tada atsivertęs Ją perskaičiau eilutę, prie kurios užkliuvo 
mano akys. Tai buvo ištrauka iš Antrojo laiško korintiečiams, 
13 skyriaus, 5 eilutės: „Patikrinkite patys save, ar gyvenate 
tikėjimu. Ištirkite save!“ Taigi tai buvo tie patys žodžiai – 
„patikrinti“ ir „ištirti“, apie kuriuos man pasakojo mūsų bro-
lis. Vokiškoje Biblijoje jie išversti taip: „Išbandykite save, ar 
stovite tikėjime, tikrinkite patys save.“ 

Nustebęs pagalvojau, kad niekada anksčiau nebuvau 
atkreipęs dėmesio į šiuos žodžius ir net neprisiminiau, jog 
jie yra Šventajame Rašte. Nuo to laiko iki šiandien šie žo-
džiai – „patikrinkite“ ir „ištirkite“ – tapo tarsi vėrinys ant 
kaklo ir mūsų šūkiu. Jie mums buvo didžiulis palaiminimas, 
todėl norime ir toliau jais vadovautis. 

Taip pat ir jūs, draugai, patikrinkite ir ištirkite viską, 
kas pasitaiko jūsų kelyje. Tačiau prieš ką nors išbandydami, 
pirmiausia patikrinkite save: ar vis dar esate tikėjime? Ar vis 
dar einate tiesos keliu, arba gal jau nuklydote nuo jo? Šiuo 
atveju tik Dievo Žodis gali būti mūsų orientyras. Deja, tarp 
krikščionių dažnai būna visai kitaip. Mes lengvai lyginame 
save su kitais žmonėmis tarsi vaikai, kurie sako: „Tie vaikai 
tai daro, o kodėl mums negalima?“ Kaip dažnai girdime: 
„Jei jis taip elgiasi, kodėl aš negaliu? Kodėl turėčiau būti 
nepatenkintas savo gyvenimu ir dvasine būkle, jei visi kiti 

129



broliai ir seserys mūsų bažnyčioje gyvena lygiai taip pat ir 
jie yra patenkinti?“ 

Deja, taip šiandien mąsto daugelis krikščionių, nors 
Biblija mus moko, kad turime save tikrinti ne lygindami su 
kitais, bet Dievo Žodžio šviesoje. Būtent šioje šviesoje tu-
rime vaikščioti Viešpaties akivaizdoje! Jei nuolat tikrinsime 
ir tirsime save, jei mūsų gyvenimas ir tikėjimas atitiks Šven-
tąjį Raštą, tuomet tapsime šaltiniais, iš kurių tekės gyvojo 
vandens upės, gebančios pamaitinti ištroškusias sielas. 

Jei netikrinsime ir neištirsime savęs, gali atsitikti taip, 
kad pats Dievas mus išbandys ir pasvers ant savo Žodžio 
svarstyklių. Tai įvyks tada, kai to nesitikėsime – kaip atsitiko 
vienoje gerai žinomoje Biblijos istorijoje. Karalius Belšaca-
ras, Nebukadnecaro sūnus, gerai žinojo viską, ką buvo išgy-
venęs jo tėvas. Jam tikrai buvo pasakota, kaip dėl savo 
išdidumo ir puikybės Dievas atėmė iš jo sveiką protą, ir jis 
septynerius metus gyveno kaip laukinis žvėris, maitindama-
sis žole. Tačiau, nors žinojo šią istoriją, Belšacaras savo val-
dymo metu nenusižemino prieš Viešpatį ir gyveno taip, kaip 
norėjo. Tikriausiai kažkuriuo metu jį pasiglemžė „povande-
ninė srovė“. 

Vieną dieną jis surengė didžiulę puotą, kur valgė ir gėrė 
vyną su savo draugais, žmonomis ir sugulovėmis. Pasigėręs 
jis įsakė atnešti auksinius ir sidabrinius indus, kuriuos jo 
tėvas buvo parsivežęs į Babiloną iš Jeruzalės šventyklos. Kai 
indai buvo atnešti ir jis su svečiais pradėjo gerti iš jų vyną, 
tą pačią akimirką jis pamatė ant sienos priešais save ranką, 
kuri rašė žodžius: „Mene, Mene, Tekel, Uparsin“. Didįjį ka-
ralių apėmė siaubas, ir jis garsiai šaukėsi tų, kurie galėtų jam 
paaiškinti užrašytų žodžių prasmę, žadėdamas už tai didelį 
atlygį, tačiau niekas negalėjo jam padėti. 

Šioje sudėtingoje situacijoje karalienė atėjo padėti Bel-
šacarui. Ji pasakė, kad jų karalystėje yra vyras, vardu Da-
nielius, kuris tarnauja Gyvajam Dievui ir kuris buvo 
didžiulis palaiminimas jo tėvo valdymo metu. Kai Danielius 
buvo pakviestas ir atvestas pas karalių, jis priminė jam Ne-
bukadnecaro istoriją, sakydamas: „O tu, jo sūnau Belšacarai, 
nenusižeminai širdimi, nors visa tai žinojai. Tu pasipūtei 
130



prieš dangaus Viešpatį, kurio rankoje yra tavo gyvybė ir 
kurio žinioje yra visi tavo keliai.“ (Danieliaus 5, 22-23). 

Kartais gyvenime nutinka taip, kad žmogus, prieš dau-
gelį metų patyręs ypatingą artumą su Viešpačiu (per kurį 
Dievas jam apsireiškė šlovėje ir galybėje), su laiku tai pa-
miršta. Galbūt esate davę priesaiką Viešpačiui dėl kažkokio 
dalyko, bet laikui bėgant ją pamiršote. O gal kai kurie iš jūsų 
turėjote tikinčius tėvus ir ne kartą jautėte tėvo ar motinos 
maldos už jus jėgą. Tačiau dabar jų jau nebėra. Jie mirė, o 
jų maldos ir visa kita liko užmaršty. Taip, žmonės pamiršta 
daugelį dalykų, bet Dievas nepamiršta! 

Dievo siųsta ranka ant sienos užrašė žodžius: „Mene, 
Mene, Tekel, Uparsin“, o tai reiškia: „esi pasvertas ir rastas 
per lengvas“. 

Nežinau, kaip teisėjai teisėjauja jūsų šalyje, bet Pietų 
Afrikos Respublikoje mes kalbėjomės su keliais teisėjais, 
kurie yra mūsų draugai, ir paklausėme jų, kodėl sunkų nu-
sikaltimą padariusiam asmeniui buvo paskirta švelnesnė 
bausmė nei numatyta įstatyme. Jie paaiškino, kad jei nužu-
dymą įvykdęs asmuo buvo apsvaigęs nuo alkoholio ir nesu-
vokė savo veiksmų, tuomet jam taikomas šiek tiek kitoks 
vertinimas. Taip teisia žmogaus įstatymas. Tačiau Dievas 
laikosi kitokio požiūrio. Jis pasvėrė Belšacarą, kai šis buvo 
girtas, ir tuoj pat paskelbė Savo sprendimą: „Tu rastas per 
lengvas“. Kaip matote, Viešpats turi savo kriterijus ir svars-
tykles, ir tai yra Dievo Žodis. 

Rimtai pagalvokite apie šiuos žodžius: „Tu esi pasver-
tas ir rastas per lengvas.“ Juk Dievas ir šiandien naudoja tą 
patį kriterijų – Savo Šventąjį Žodį. Ir ant šių svarstyklių mes 
turime nuolat save sverti, kasdien tikrindami savo vaikščio-
jimą Jo akivaizdoje. Tikriausiai paklausite, kaip tai padaryti? 
Tuomet atsiverskite Bibliją – Ji jus pamokys. Pavyzdžiui, 
Senajame Testamente sakoma: „Nežudyk“, tačiau Nauja-
jame Testamente žudiku vadinamas tas, kuris pyksta ir niršta 
ant savo artimo, vadindamas jį įžeidžiais žodžiais. Tai pir-
mas pavyzdys to, kokį kriterijų Dievas mums taiko. 

Mato evangelijos penktame skyriuje, 23-24 eilutėse, ra-
šoma: „Todėl jei neši dovaną prie aukuro ir ten prisimeni, 

131



jog tavo brolis turi šį tą prieš tave, palik savo dovaną ten, 
prie aukuro, eik pirmiau susitaikyti su broliu ir tik tada, su-
grįžęs, aukok savo dovaną.“ Pastebėjote, kaip Dievo Žodis 
žvelgia į šį klausimą? Jame nesakoma, kad tu turi kažką 
prieš savo brolį, bet kad „tavo brolis turi šį tą prieš tave.“ 
Tuomet tu turėtum nueiti pas tą žmogų ir su juo susitaikyti. 
Tik tada tavo atneštą dovaną Viešpats priims kaip palankią 
auką. 

Ar matote, koks yra Dievo matas mums ir kokios Jo 
svarstyklės! Dabar pasverkite save ant jų. Ar nebūsite per 
lengvi?! Juk jūs nežinote, kada, kokiu metu ar kokiomis gy-
venimo akimirkomis šios svarstyklės, esančios Dievo ran-
kose, jus pasveria. Karalius Nebukadnecaras ir jo sūnus 
Belšacaras turėjo tokį stulbinantį Dievo liudijimą, kokio tur-
būt niekas kitas neturėjo. Abu jie buvo Dievo pasverti neti-
kėtai, tuo metu, kai to visai nelaukė. O kaip yra su jumis, 
brangūs draugai?! 

Taip pat žinote, kad mums neleidžiama svetimauti. Sve-
timavimas yra pasibjaurėtina nuodėmė. Pas mus Pietų Afri-
koje, tarp baltųjų, ji vertinama labai neigiamai, tačiau 
nepaisant to, kas trečia pora išsiskiria. O Johanesburgo did-
miestyje statistiškai kas antra šeima išyra. Tačiau liūdniau-
sia, kad tai liečia ir tikinčiuosius. Įvairių bažnyčių pastoriai 
man yra pasakoję, kad pas juos yra šeimų, kuriose vaikai 
turi skirtingas pavardes, nes pirmasis vaikas buvo nuo pir-
mojo vyro, antrasis vaikas turi antrojo vyro pavardę, o tre-
čiasis – trečiojo vyro pavardę. Tokie baisūs dalykai vyksta 
Pietų Afrikoje! 

Tačiau Jėzus, kurio vardu mes vadinamės, šiuo klau-
simu pranoksta mūsų žmogiškąjį supratimą apie svetima-
vimą. Jis svetimautoju vadina net tą, kuris tik su geismu 
pažvelgia į moterį ir mintyse jos užsigeidžia. (Mt 5, 28) Ar 
tu tai supranti, vyre?! Jei tik kartą pažvelgsi į kitą moterį tu-
rėdamas nešvarių minčių, Viešpaties akyse tu jau išsiskyrei 
ir tapai svetimautoju. 

Ką – per daug fanatiška?! Per siauras kelias, kuriuo rei-
kia eiti, ir per status kalnas, į kurį reikia kopti?! Ir ar tai ap-
skritai įmanoma?! Tuomet geriau išvis nesituokti, nei 
132



tuoktis! Juk taip ir pasakė mokiniai, kai Jėzus jiems apie tai 
kalbėjo... Draugai, kaip su šiuo klausimu yra jūsų gyvenime? 
Prabudimo metu Dievo Žodis tampa gyvas ir aštrus – iš tiesų 
aštresnis už dviašmenį kalaviją. Ir šis Žodis mums bus lemia-
mas teismo dieną. Mes su juo neprasilenksime! Ne, nepavyks 
prasilenkti! Nuo Jo nepabėgsime, nes Jis mus pasivys! Juk 
tai paties Jėzaus Kristaus žodžiai, taigi Dievo matas. 

Tačiau tai dar ne viskas. Pavyzdžiui, ką Šventasis Raš-
tas sako apie apkalbas, paskalas ir šmeižtą? Biblijoje sa-
koma: „Jei tavo brolis tau nusidėtų, eik ir pasakyk jam apie 
jo kaltę prie keturių akių.“ (Mt 18, 15). Jei nenueisime pas 
jį, bet kalbėsime apie jo nuodėmę su kuo nors kitu, tai nusi-
dėjėlis nueis į pražūtį, o ir mes kartu su juo, nes ne tik jam 
nepadėjome, bet ir apkalbėjome jį, trypdami ir pažemindami 
kitų akyse. Toks yra Dievo kriterijus tiems, kurie nesielgia 
pagal Jo Žodį. 

Deja, dažnai pamirštame, kad jei Viešpats veikia, Jis vi-
sada pradeda nuo mūsų, krikščionių. Mes gi esame specia-
listai, teigiantys, kad Jo veiksmai bus nukreipti ne į mus, bet 
į kitus. Tačiau pažiūrėkime, ką apie tai sako Jėzus: „Kodėl 
matai krislą savo brolio akyje, o nepastebi rąsto savojoje? 
Veidmainy, pirmiau išritink rąstą iš savo akies, o paskui pa-
žiūrėsi, kaip išimti krislelį iš savo brolio akies.“ (Mt 7, 3.5). 

Matote, kaip mus vertina visų teisėjų Teisėjas – Tas, 
kuris teis visus teismo dieną! Pagal mūsų supratimą ir po-
žiūrį, mūsų pačių nuodėmės ir klaidos atrodo kaip krislai, o 
mūsų artimųjų klaidos, nuodėmės ir trūkumai – kaip rąstai, 
apie kuriuos tiek daug kalbame ir galvojame. Tačiau Dievas 
į tai žvelgia priešingai, vadindamas mus veidmainiais, kurie 
pirmiausia turi išsitraukti rąstą iš savo sugedusios širdies ir 
nedoro gyvenimo. 

Yra žmonių, kurie nuolat kalba apie kitų nuodėmes. Jie 
tai daro net gerdami kavą ar arbatą su pyragaičiais. Tuo pat 
metu iš jų lūpų kaip iš gausybės rago pilasi naujienos: „Ar 
girdėjai, kad tas ir tas padarė tą ir tą?! Ar žinai, ką tas vaikas 
padarė?!“ Norėčiau kai ką pasakyti tiems, kurie mėgsta ap-
kalbėti. Prieš kalbėdami apie kitų žmonių vaikus, pirmiausia 
papasakokite apie savo! Jei esate sąžiningas ir nuoširdus 

133



žmogus bei tikras krikščionis, prieš kalbėdami apie artimųjų 
nuodėmes, pirmiausia išpažinkite savąsias! Ar suprantate, 
apie ką kalbu? Nuo šiol niekada to nepamirškite, nes to mus 
moko Biblija! Jei nenorime to matyti dabar, teks prabusti 
teismo dieną, kai jau bus per vėlu ką nors pakeisti, nes atėjo 
amžinoji pražūtis – nesibaigiančios kančios pragare. 

Tikriausiai dabar suprasite, kodėl dažnai sakau žmo-
nėms gerai pagalvoti prieš pradedant melstis už prabudimą. 
Ar žinote, ką tai reiškia, kai Dievo Žodis tampa lemiamas ir 
veiksmingas – kai Jis iš tiesu tampa tikru „taip“ ir „amen“? 
Tada nebegalėsite gyventi kaip anksčiau, nes turėsite tikrai 
atsigręžti į Dievą ir visiškai sutvarkyti savo gyvenimą! Ar 
pasakytumėte, kad tai nėra lengva? Taip, žinoma, nelengva. 
Tačiau būtent tokioje šviesoje mes ir turime vaikščioti – 
Dievo Žodžio šviesoje! 

Ar dalyvaujate Viešpaties vakarienėje? Ar žinote, kad 
Dievo Žodis sako, jog prieš imdami duoną ir vynuogių sul-
tis turime patys save išbandyti ir rimtai patikrinti? Pirmame 
laiške korintiečiams 11, 27 sakoma: „Todėl kas nevertai 
valgo tos duonos ir geria iš Viešpaties taurės, tas bus kaltas 
prieš Viešpaties kūną ir kraują.“ Tai reiškia, kad jei valgote 
Viešpaties vakarienės duoną ir geriate Sandoros vyną ne-
vertai, jūs patys save teisiate. Neatsitiktinai po to seka žo-
džiai: „Todėl tarp jūsų daug silpnų bei ligotų ir daug 
užmigusių. Jei mes patys save teistume, nebūtume teisiami.“ 
(1 Kor 11, 30-31). 

Pietų Afrikos gydytojams ne kartą esu sakęs, kad jie ne 
tik apžiūrėtų savo pacientus, bet ir paklaustų, ar jie dalyvavo 
Viešpaties vakarienėje. Svarbu, kad gydytojai, nesvarbu, ar 
jie tikintys, ar ne, to nepamirštų. Tie gydytojai, kurie yra 
krikščionys, turėtų tai ypač gerai įsidėmėti. Būtent dėl to 
daug Dievo vaikų yra silpni, neįgalūs ir sergantys – nes jie 
nevertai dalyvauja Viešpaties vakarienėje. Mūsų daug, ta-
čiau duona – viena, todėl turime būti vieningi. Draugai, o 
kaip yra jūsų bendruomenėse? Ar tarp jūsų brolių ir seserų 
yra vienybė? Ar esate vienos minties? 

Vynas simbolizuoja Kristaus kraują, kurio nevalia trypti 
kojomis. Juo esame atpirkti ir priklausome Viešpačiui! 
134



Ar mes tai suvokiame?! Kai geriame iš Kristaus kančios 
taurės, ar iš tiesų susimąstome apie tai, ką sako Jo Žodis: 
„Jūs negalite gerti Viešpaties taurės ir demonų taurės. Ne-
galite sėdėti prie Viešpaties stalo ir prie demonų stalo.“ 
(1 Kor 10, 21). Ką į tai pasakysite? Ar geriate iš abiejų tau-
rių – šio pasaulio ir krikščionybės taurės? Ar sėdite prie 
dviejų stalų? Jei taip, tada nedrįskite dalyvauti Viešpaties 
vakarienėje, nes ji pasitarnaus jūsų prakeikimui. 

Galite prieštarauti, kad jau ilgą laiką dalyvaujate Vieš-
paties vakarienėje su kartėliu širdyje ir nesugebėjimu atleisti 
kitiems, tačiau iki šiol jums nieko neatsitiko. Bet ar žinote, 
kad taip elgdamiesi patys užneriate sau kilpą ant kaklo? 

Kaip dažnai meldėtės šia malda: „Ir atleisk mums mūsų 
kaltes, kaip ir mes atleidžiame savo kaltininkams“? Tai 
reiškia, kad Dievas atleis jums taip, kaip ir jūs atleidžiate! 
Ir nė trupučio daugiau! Jei kam nors neatleidžiate, ir Dievas 
neatleis jums. Juk jūs patys suteikiate Jam tokią teisę, saky-
dami: „Atleisk mums, būtent taip kaip mes atleidžiame!“ 

Argi neskaitėte palyginimo apie žmogų, kuriam šeimi-
ninkas atleido labai didelę skolą, bet kuris nenorėjo būti gai-
lestingas savo skolininkui? Tačiau skola, kurios šis nedorėlis 
pareikalavo iš savo artimo, buvo tik maža dalelė to, kas buvo 
atleista jam pačiam. Ar pamenate, ką padarė jo šeimininkas, 
išgirdęs apie šį poelgį? Ar jis nesupyko, sakydamas: „Nedo-
ras tarne! Visą tą skolą aš tau atleidau, nes tu manęs malda-
vai! Argi neturėjai atleisti savo artimui taip, kaip aš atleidau 
tau?“ Tai pasakęs, valdovas atidavė nedorąjį tarną kankini-
mams, kol šis grąžins jam visą skolą. Taigi dėl to žmogaus 
kietos širdies valdovas iš jo išsireikalavo visą skolą, kurią 
anksčiau buvo jam atleidęs. 

Viešpats baigia šį palyginimą žodžiais: „Taip ir mano 
dangiškasis Tėvas pasielgs su jumis, jeigu kiekvienas iš šir-
dies neatleisite savo broliui jo nusižengimų.“ (Mt 18, 35). 

Kaip matote, Biblija nėra pasakų knyga, ir aš tuo neabe-
joju. Esu įsitikinęs, kad Dievo Žodis ir šiandien galioja! Todėl 
vargas žmogui, kuris tiki, kad Dievas atleido jam nuodėmes, 
bet neatleidžia savo artimui, kuris jam nusikalto! Vargas jam! 
Jei tu, būdamas toks, tvirtinsi, kad esi pakeliui į dangų, aš tuo 

135



nepatikėsiu, nes svarbu ne tai, ką žmonės sau galvoja, o tai, 
kas parašyta Biblijoje. Kiekvienas žmogus yra melagis, o 
Viešpats yra tiesa, todėl viliuosi ir remiuosi tik tuo, ką sako 
Dievas, nes būsime pasverti Jo Žodžio svarstyklėmis. 

Brangūs draugai! Jūs priklausote skirtingoms bažny-
čioms ir konfesijoms. Kaip tai yra pas jus? Ne jūsų bažny-
čioje, bet kiekviename iš jūsų asmeniškai? Ar sveriate save 
Dievo Žodžio svarstyklėmis? Ar gyvenate pagal tai, ką kal-
bate? Galbūt kitiems pamokslaujate apie prabudimą, apie 
Šventosios Dvasios veikimą tarp žmonių ir Dievo karalystės 
kūrimą? Kieno karalystę iš tiesų statote ir su kokiomis jė-
gomis turite reikalų? Galbūt kalbate apie spiritizmą, juodo-
sios magijos jėgas, bet nežinote, kad patys esate „juodose 
rankose“, nes savo gyvenime toleruojate tai, kas nėra Šven-
tosios Dvasios vaisiai! 

Ar tikrai esi tikras, kad turi amžinąjį gyvenimą? Tuomet 
patyrinėk Šventąjį Raštą, kuris yra tiesa, ir Jis tau pasakys, 
ar gausi amžinąjį gyvenimą, ar negausi! Baisu, jei žmogus 
gyvena viltimi, kad bus išgelbėtas ir turės amžinąjį gyve-
nimą, bet savo kelionės pabaigoje pamato, jog tai visai ne 
taip! Štai kodėl būtina nuolat tikrinti save ir savo gyvenimą 
Evangelijos šviesoje, sekant Viešpačiu. 

Neseniai nutiko labai pamokantis įvykis. Vienas vokie-
čių kilmės vyras, kurio protėviai prieš daugelį metų atvyko 
į Pietų Afriką, turėjo aukštą padėtį, buvo autoritetingas, tur-
tingas ir savo bendruomenėje laikomas geru krikščioniu. 
Staiga jis susirgo. Kai kreipėsi į gydytoją ir buvo apžiūrėtas, 
išgirdo sukrečiančią žinią. Gydytojas pasakė, kad yra bejėgis 
jam padėti, nes jis serga itin sunkia vėžio forma, o jo būklė 
beviltiška. Ar galite įsivaizduoti, kokį šoką sukėlė ši žinia? 

Vienas iš mūsų darbuotojų aplankė šį ligonį, ir štai ką 
jis jam papasakojo: „Nuo tada, kai sužinojau apie savo ligą, 
su manimi pradėjo vykti kažkas neįprasto. Diena po dienos 
visas mano gyvenimas, pradedant vaikyste, praeina prieš 
akis lyg filmas. Prisiminiau, kad kadaise, labai seniai, buvau 
pažadėjęs vieniems žmonėms kažką svarbaus, bet to neiš-
pildžiau. Nedelsdamas paskambinau sūnui ir paprašiau, kad 
nuvežtų mane pas juos. Atvykęs pas tuos žmones pasakiau, 
136



jog mano gyvenimas eina į pabaigą ir kad Viešpats atskleidė 
man visas mano klaidas, primindamas ir šią neišpildytą 
skolą. Supratau, koks didelis apgavikas buvau. Norėdamas 
ištaisyti savo kaltę, išsitraukiau čekių knygelę ir išrašiau 
jiems didelę sumą...“ „Mano broli!“ – tęsė vyras, atsisukda-
mas į lankytoją. – „Nekalbėk su manimi apie politiką – ne-
beturiu tam laiko! Nekalbėk apie tai, kas vyksta pasaulyje, 
ir nepasakok nieko apie pinigus! Kadaise tai buvo mano 
tikslas ir gyvenimas, bet dabar man tai nerūpi! Turiu pasi-
ruošti amžinybei! Viskam galas! Visos mano mintys, žo-
džiai, darbai ir poelgiai dabar stovi prieš mane – o kaip aš 
liūdžiu, kad taip gyvenau!...“ Taigi, šis žmogus jau artėjo 
prie savo gyvenimo pabaigos, tačiau jam tai vis dar buvo 
malonės metas. 

Bičiuliai, pasitikrinkime save šiandien, kol mūsų ateitis 
dar priešakyje! Juk nežinome, kiek laiko liko kiekvienam iš 
mūsų! Ne veltui Mozė sakė: „Pamokyk mus skaičiuoti mūsų 
dienas, kad įgytume išmintingą širdį!“4 (Ps 90, 12). Vieną 
dieną turėsime stoti prieš Viešpatį, nesvarbu, ar esame tikri 
dėl savo išgelbėjimo, ar nesame. Visada turime remtis tuo, 
kad vieną dieną, kai to visai nesitikėsime, Dievas įžengs į 
mūsų gyvenimą. Tuomet Jis ateis su savo svarstyklėmis 
mūsų pasverti! Ir vargas mums, jei būsime per lengvi! 

Gali būti, kad Dievas aplankys mus ne tada, kai klū-
pime ant kelių ar stovime už sakyklos, bet tada, kai žiūrime 
pornografiją ar esame kartu su paleistuve. Galbūt Jis pasi-
gailės mūsų, kad nesusirgtume sunkia AIDS liga. (Nes dabar 
kiekvienas ištvirkėlis turi skaitytis su šia galimybe, nes tai 
yra Dievo teismas nedorėliams. Tegul tai išgirsta visas pa-
saulis!) Net jei mūsų kūnas išlieka sveikas, kokia iš to 
nauda, jei siela nukeliauja į pragarą! Viešpats gali mus pa-
sverti net ir tą akimirką, kai esame pavydūs, susierzinę, ir 
pikti, kai turime piktų minčių arba dėl savo puikybės išaukš-
tiname save virš kitų! Taip, mes nežinome, kokia ta akimirka 
bus ir kur ji mus užklups. 
4  Biblijoje vokiečių kalba šie Mozės maldos žodžiai iš Ps 90, 12 pažo-
džiui išversti taip: „Išmokyk mus mąstyti apie tai, kad turime mirti, kad 
galvodami apie tai įgytume išmintingą širdį.“

137



Amerikoje gyveno labai graži mergina, kuri buvo tarsi 
akių vyzdys ir deimantas jos tėvams. Ji buvo išskirtinė, jau 
nuo mokyklos laikų buvo pripažinta „pirmąja“. Vėliau, stu-
dijuodama universitete, ji buvo išrinkta grožio karaliene, ir 
visi negalėjo atsigrožėti ja. Jos tėvai didžiavosi, kad pasau-
liui padovanojo tokią neprilygstamą gražuolę. Tą dieną, kai 
ji buvo karūnuota grožio karaliene, buvo surengta didelė 
šventė. Matydami savo dukrą, karūnuotą nuostabia karūna, 
tėvo ir motinos širdys prisipildė laimės ir džiugesio. Ir štai 
pokylis baigėsi, ir žmonės pradėjo skirstytis. Vos tik tėvai 
atsisveikino su dukra ir grįžo į namus, netikėtai suskambo 
telefonas. Pakėlusi ragelį, merginos motina išgirdo suneri-
musį gydytojo balsą: „Nedelsdami atvažiuokite! Jūsų dukra 
yra reanimacijos skyriuje! Įvyko nelaimingas atsitikimas, ir 
jos būklė labai sunki!“ 

Kai tėvai atvyko į ligoninę ir įėjo į palatą, kuriame gu-
lėjo jų dukra, motina negalėjo atpažinti savo gražuolės 
dukters. Jos veidas buvo iškraipytas ir subjaurotas. Ji gu-
lėjo specialioje pakabinamoje lovoje, nes jos stuburas buvo 
sulaužytas, o kojos sutraiškytos. Aplink stovėjo lašelinės 
ir įvairūs aparatai, gulėjo švirkštai ir medicininiai instru -
mentai. 

Motina tyliai priėjo ir prisėdo. Mergina vis dar buvo są-
moninga ir pajuto jos buvimą. „Mama!“ – atmerkusi akis, ji 
tyliai sušnabždėjo. – „Mama, atėjo mano mirties diena. 
Mama, tu mane išmokei, kaip jaunai merginai pasidaryti ma-
kiažą. Tu taip pat išmokei, kaip gražiai užsidegti cigaretę ir 
pakelti vyno taurę, kad ji skambėtų. Mama, tu išmokei 
mane, kaip rengtis, bet neišmokei, kaip mirti!... Ir štai dabar 
aš mirštu! Pasakyk man, ką dabar turiu daryti!“ Bet motina 
tylėjo. Gerklėje užstrigo gumulas, o iš akių nenutrūkstamai 
riedėjo ašaros. „Mama, paskubėk, aš mirštu! Ką man dabar 
daryti!!!“ Bet motina nieko negalėjo pasakyti. Taip ir mirė 
ši mergina. Ji buvo pasverta ant svarstyklių ir rasta labai 
lengva. 

Pasakykite man, bičiuliai! Jei dabar mirtumėte, kokia 
būtų ši akimirka jums?! Kaip tai atrodytų jūsų gyvenime?! 
Ar ir jūs būtumėte pripažinti pernelyg lengvais? Ar gyvenate 
138



pagal Šventąjį Raštą? Ar Dievo Žodis gali tai patvirtinti? Ar 
Jėzus ir jums gali pasakyti: „Gerai, šaunusis ir ištikimasis 
tarne! Kadangi buvai ištikimas mažuose dalykuose, pavesiu 
tau didelius. Eikš į savo šeimininko džiaugsmą!“ (Mt 25, 21). 

Ar esi tam pasiruošęs? Ar mes esame tam pasiruošę? 
Pagalvokite apie tai! Pažvelkite į tai amžinybės, kuri neiš-
vengiamai ateis, šviesoje! Aš jums nepamokslauju apie 
save! Pamirškite mane! Aš ateinu ir išeinu! Nekalbėkite 
apie mane kitiems, nes taip tik pakenksite mano tarnystės 
misijai! Kalbėkite apie Jėzų ir būkite ištikimi Jam! Susi-
tvarkykite savo gyvenimą! Jis turėtų atitikti Šventąjį Raštą, 
bet ar tai matyti jūsų gyvenime?! O, kaip aš trokštu, kad Jo 
šventas buvimas jūsų gyvenime padarytų tai, kas įvyko pas 
mus, Pietų Afrikoje!

139



10 skyrius 
 

Atsistok ir išpažink savo nuodėmes! 
 

Septintajame Jozuės knygos skyriuje aprašomas vienas 
iš Izraelio tautos pralaimėjimų, kai jie buvo nugalėti ir turėjo 
trauktis nuo priešo. Dievo tautą ištikusi nelaimė kilo dėl 
Achano vagystės. Šio skyriaus šeštoje-tryliktoje eilutėse 
skaitome: „Jozuė perplėšė savo drabužius ir puolė veidu 
žemėn prie Viešpaties skrynios; taip jis ir Izraelio vyresnieji 
pasiliko ligi vakaro ir užsibarstė dulkių ant galvų. Jozuė 
sakė: ‘Ak, Viešpatie Dieve, kodėl Tu pervedei šitą tautą per 
Jordaną, kad atiduotum mus amoritams sunaikinti? O, kad 
mes būtume likę anapus Jordano! Viešpatie, ką man sakyti, 
kai Izraelis bėga nuo priešų? Juk tai išgirdę kanaaniečiai bei 
visi krašto gyventojai susitelkę apsups mus ir sunaikins. Ką 
tada darysi dėl savo vardo?‘“ (Jozuės 7, 6-9). 

Atsakydamas į šį šauksmą, Dievas tarė Jozuei: „Atsi-
kelk! Ko guli kniūbsčias ant žemės? Izraelis nusikalto; jis 
sulaužė mano sandorą. Jie paėmė dalį to, kas buvo skirta su-
naikinti; pavogė, paslėpė ir pasidėjo prie savo daiktų. Izrae-
litai negalėjo išstovėti prieš priešą ir bėgo nuo jo, nes 
susitepė sunaikinimui skirtais daiktais. Aš nebebūsiu su 
jumis, jei nepašalinsite prakeikimo tarp savųjų. Kelkis! Pa-
šventink tautą ir pasiruoškite rytojui, nes Aš, Izraelio Dievas, 
taip sakau: ‘Tarp jūsų yra sunaikinimui skirtų daiktų; tu ne-
išstovėsi prieš savo priešus, kol nepašalinsi prakeikimo tarp 
savųjų.‘“ (Jozuės 7, 10-13). 

Šioje istorijoje aiškiai matome, koks yra mūsų Viešpats 
ir ką reiškia gyventi su Dievu. Matome Dievo tautą po di-
džiulės pergalės, kai prieš ją sugriuvo Jericho sienos. O, kaip 
jie tuomet šlovino ir garbino Viešpatį, žinodami, kad tai – 
ne jų nuopelnas, o Dievo galybės pasireiškimas! Patyręs šią 
nuostabią pergalę ir nežinodamas apie Achano nusikaltimą, 
Dievo tarnas Jozuė išsiuntė žvalgus į priekį, visiškai pasiti-
kėdamas dar viena būsima pergale. 

O mes, pastoriai ir pamokslininkai! Kaip dažnai neturime 
nė menkiausio supratimo, kas vyksta mūsų bažnyčiose ir 
140



bendruomenėse! Sekmadieniais bažnyčioje matome žmo-
nes – beveik visi, išskyrus kelias išimtis, išoriškai atrodo 
tarsi angelai. Stovėdami prieš juos, pamokslaujame apie 
didžiąją Dievo meilę ir gailestingumą, apie tai, kad Dievas 
mirė už mus ir kad per Jo mirtį ant Golgotos kryžiaus mes 
gavome išgelbėjimą ir nuodėmių atleidimą. Kai jie tai 
girdi, jiems, žinoma, nesunku tuo patikėti! Juk, atrodytų, 
kiekvienas be didelio vargo pateks į dangų! Tačiau, mūsų 
pareiga – visų pirma pasakyti jiems, kad jie negali išvysti 
Viešpaties veido, kol neatsisakys savo nuodėmių, bent jau 
kol nenustos meluoti ir vogti! Tai nereiškia, kad visada tu-
rime žmonėms sakyti, jog jie eis į pragarą. Tačiau jei sto-
vime su Biblija rankose prie mirusiojo karsto, privalome 
bent jau pasakyti gyviesiems, kad jie atgailautų, jei nenori 
patekti į tą baisią amžinųjų kančių vietą. 

Po šlovingos pergalės prieš Jerichą Jozuė, manydamas, 
kad viskas tebėra gerai, pasiuntė žvalgus ištirti Gajaus 
miestą. Grįžę jie pranešė, kad to miesto gyventojų yra ne-
daug ir jiems nugalėti pakaktų dviejų ar trijų tūkstančių 
karių. Po pasitarimo buvo nuspręsta pasiųsti tris tūkstančius 
vyrų. Visiškai pasitikėdama būsima pergale, ši kariauna pa-
liko stovyklą ir išžygiavo užkariauti miestą ir jo gyventojus. 

Tačiau viskas susiklostė kitaip, nei buvo tikėtasi. Įvyko 
tai, ko niekas nelaukė. Priešas pasirodė per stiprus, ir Dievo 
tauta buvo priversta trauktis, palikdama trisdešimt šešis žu-
vusius karius gėdingo mūšio lauke. Išgirdęs apie tai ir pa-
matęs, kaip išrinktoji Dievo tauta traukiasi, tuo metu, kai 
pagonys džiaugsmingai šventė pergalę, Jozuė iš sielvarto 
perplėšė savo drabužius ir krito veidu į žemę priešais Vieš-
paties Sandoros skrynią, šaukdamas: „Ak, Viešpatie Dieve, 
kodėl Tu pervedei Savo tautą per Jordaną, kad atiduotum 
mus amoritams sunaikinti? O, kad mes būtume likę anapus 
Jordano! …Juk tai išgirdę kanaaniečiai bei visi krašto gy-
ventojai susitelkę apsups mus ir sunaikins. Ką tada darysi 
dėl savo vardo?“ (Jozuės 7, 7.9) 

Taip meldėsi šis didis Dievo tarnas kartu su tautos vy-
resniaisiais, suvokdamas, kad dabar jie neturi jėgų įveikti 
priešą, kad velnias tapo per stiprus, o Dievo tauta, nugalėta ir 

141



pažeminta, guli ant žemės. Visą dieną iki pat vakaro jie šaukėsi 
Dievo, kol Jis jiems atsakė ir, kreipdamasis į Savo tarną, griež-
tai tarė: „Kelkis! Kodėl parpuolei ant veido?“ Kitaip tariant, 
šiuolaikine kalba: „Nustok melstis! Kam Man to reikia?!“ 

Draugai, sutikite – dvidešimtojo amžiaus krikščiony-
bėje daug kalbama apie maldą ir būtinybę daugiau melstis. 
Kaip dažnai dabar girdime: „Kodėl mūsų dvasinis gyveni-
mas blėsta? Kodėl nevyksta prabudimas? Kodėl nevyksta 
dvasinis augimas? O, turbūt mums reikia daugiau melstis! 
Turėtume praleisti maldoje daugybę dienų ir naktų! Taip pat 
turėtume daugiau pasninkauti... Kodėl iš mūsų vidaus neteka 
gyvojo vandens upės? Kodėl šiandien pasaulyje taip mažai 
Dievo stebuklų? Kodėl pasaulis triumfuoja, ir velnias laimi 
pergalę po pergalės?! Kodėl?! O taip, iš tiesų turime daugiau 
ir uoliau melstis!“ Ir, pritardami tam, susirenkame į maldos 
susirinkimus ir meldžiamės, meldžiamės, meldžiamės... 

Tačiau pažvelkime į šį konkretų atvejį. Kai Jozuė ir vy-
resnieji ilgai meldėsi ir šaukėsi Viešpaties, jiems apsireiškė 
pats Dievas ir tarė: „Užteks – liaukitės!“ Kreipdamasis į 
Savo tarną, Jis sako: „Kodėl tu parpuolei ant veido ir kodėl 
taip šauki? Kam Man to reikia? Kelkis, nes į Mano tautos 
tarpą įėjo nuodėmė, ir ji turi būti pašalinta.“ 

Maldos susirinkimai neturi jokios prasmės, jei neap-
valome savo gyvenimo nuo nuodėmės. Dažnai pas mus at-
eina žmonės ir klausia, kaip mes žiūrime į pasninką? Tada 
aš jiems sakau, kad, mano nuomone, geriau skelbti pasninką 
ne savo skrandžiui, o savo nuodėmėms. Geriau normaliai 
valgyti, neduodant maisto nuodėmei, negu pasninkauti ir 
tęsti nuodėmiavimą. 

Patikėkite, nėra prasmės fiziškai pasninkauti, jei nuodėmė 
ir toliau mus valdo. Kokia nauda, jei pasninkaujame, bet mūsų 
veidai paniurę, mes esame nedraugiški, pikti ir nekantrūs? Ar 
manote, kad toks pasninkas patinka Dievui? Ne – tai tik žmo-
giškas dalykas, todėl jis neturi jokios prasmės ar reikšmės 
Viešpaties akivaizdoje. Pažįstu vieną krikščionį, kuris labai 
dažnai ir ilgai pasninkaudavo, tačiau, kaip liudija jo žmona ir 
vaikai, būtent per tas vadinamąsias pasninko dienas jis buvo 
ypač nepakenčiamas namiškiams ir visiems aplinkiniams. 
142



Fariziejus taip pat domino šis kūniško pasninko klau-
simas, į kurį Jėzus jiems atsakė: „Argi galite versti pasnin-
kauti vestuvininkus, kol su jais yra jaunikis? Ateis dienos, 
kai jaunikis bus iš jų atimtas, ir tada, tomis dienomis, jie pa-
sninkaus.“ (Lk 5, 34-35). Taigi, kaip matote, jei Jaunikis yra 
tarp mūsų – pasninkauti nereikia. Bet jei Jo nėra – tada, ži-
noma, turime pasninkauti. 

Viešpats sako Jozuei: „Kelkis, kodėl parpuolei ant 
veido? Izraelis nusidėjo, jie sulaužė mano sandorą, kurią su 
jais sudariau!“ 

Draugai – jūs, kurie rengiate maldos susirinkimus – ar 
girdite šiuos Viešpaties žodžius?! Jis ir dabar sako: „Kodėl 
jūs tiek daug meldžiatės? Kodėl parpuolate ant savo veidų?“ 
Supykęs ant Savo išpirktos tautos, Viešpats aiškina Savo tar-
nui: „Aš nebebūsiu su jumis, jei nepašalinsite to, kas yra pra-
keikta iš savo tarpo.“ 

Daugelis pamokslininkų sako, kad Viešpats bus su 
mumis iki pasaulio pabaigos, ir kad jei esame Dievo vaikai – 
Jis mūsų niekada nepaliks. Nesuprantu, kaip galima kalbėti 
tokias nesąmones. Viešpats yra tas pats vakar, šiandien ir per 
amžius – Jis nesikeičia! Senojo Testamento Dievas yra ir 
Naujojo Testamento Dievas! Kartą šis Dievas ir pasakė Jo-
zuei: „Aš nebebūsiu su jumis, jei nepašalinsite prakei-
kimo tarp savųjų!“ 

Žinoma, tai šiurpūs žodžiai, tačiau, norime to ar ne, pri-
valome juos priimti į širdį. Kitaip visa mūsų krikščionybė 
bus tik teatras, o mūsų „Dievas“ – tik stabas, susikurtas 
pagal mūsų širdies troškimus ir užgaidas. Tai – ne Biblijos 
Dievas, o tik mūsų proto ir vaizduotės išmislas! Pirmojo 
laiško korintiečiams 10-o skyriaus 11-oje eilutėje rašoma: 
„Visa tai jiems atsitiko kaip pavyzdžiai, ir tai yra užrašyta 
pamokyti mums, gyvenantiems amžių pabaigoje“ Ši istorija 
taip pat aprašyta Biblijoje ir turi didelę reikšmę mums, gy-
venantiems paskutiniaisiais laikais. 

Kaip matyti iš šio pavyzdžio – šaukiančių žmonių 
maldą nutraukė pats Dievas, kuris liepė jiems liautis melstis, 
kadangi jų tarpe buvo kažkas, ką reikėjo sutvarkyti: Izraelis 
buvo nusidėjęs. 

143



Šiuos žodžius – „Izraelis nusidėjo“ – mums tikriausiai 
sunku suprasti. Kaip tai įmanoma? Juk nusidėjo ne Izraelis, 
o tik vienas žmogus – Achanas! Kodėl Dievas pyksta ant 
visos Izraelio tautos?! 

Matote, koks Dievo kriterijus! Nusidėjo tik vienas žmo-
gus iš visos Izraelio tautos, bet Viešpats kalba apie visą tautą. 

Grandinės, sudarytos iš atskirų grandžių, stiprumą lemia 
silpniausia grandis. Tai reiškia, kad jei visoje grandinėje yra 
tik viena silpna grandis, visa grandinė laikys ne daugiau nei 
ta silpniausia grandis. Taip pat yra ir tarp krikščionių. Kiek-
vienas, esantis mūsų gretose, yra tarsi viena su mumis, ir mes 
tampame neatskiriami nuo jo, todėl vieno nario nuodėmė už-
traukia prakeiksmą visai bendruomenei. Tik tada, kai nuo-
dėmė bus atskleista ir nubausta arba kai ją padaręs asmuo 
bus pašalintas iš bendruomenės, visi kiti taps laisvi. Būtent 
taip ir atsitiko šiuo atveju. Kai Izraelio tauta pašalino iš savo 
tarpo tą, ant kurio gulėjo prakeikimas, Dievas vėl apsigyveno 
tarp jų. Būtent tik po to, bet ne prieš tai! 

Dar vienas dalykas, į kurį reikia atkreipti dėmesį. Tą aki-
mirką, kai Viešpats staiga prabilo Jozuei, visi susirinkusieji 
aplink palapinę nustojo melstis. Neatsitiktinai Dievo Žodyje 
sakoma: „Budėkite ir melskitės“, ir žodis „budėkite“ patei-
kiamas pirmasis. Deja, mes, krikščionys, dažnai elgiamės 
priešingai. Maldą iškeliame į pirmą vietą, o budėjimą – į 
antrą ar paskutinę, arba net visai pamirštame apie jį. 

Dievas kreipiasi į Jozuę ir atveria jam akis į tai, apie ką 
jis net nepagalvojo, melsdamasis ir šaukdamasis dangaus – 
tai buvo tikroji jų pralaimėjimo ir Dievo rūstybės priežastis. 

Argi ne taip yra ir pas mus? Kokia nauda iš to, kad mel-
džiamės už Dievo tautos dvasinį prabudimą ir pergalę, jei 
nuodėmė yra tarp mūsų! Jei vadiname save Kristaus Bažny-
čia ir norime, kad Viešpats gyventų tarp mūsų, turime apsi-
valyti. Juk pats Dievas pasakė: „Būkite šventi, nes Aš, 
Viešpats, jūsų Dievas, esu šventas“ (Kun 19, 2). Kai mūsų 
tarpe atsiranda kas nors nešvaraus ar nešvento, Dievas pasi-
traukia arba mus visiškai palieka – nes negali būti bendra-
vimo tarp šventumo ir prakeikimo, tarp švaros ir nešvaros. 
Jei norime, kad Dievas pasiliktų mūsų tarpe, turime arba 
144



sunaikinti tai, kas prakeikta, arba pašalinti iš savo tarpo tą, 
kas save surišo su nuodėme ir nenori su ja išsiskirti. Jei to 
nepadarys, Dievo tauta negalės pasiekti pergalės. 

Būtent taip ir pasielgė Jozuė: jis sukvietė visus žmones 
ateiti pas jį, kaip Viešpats buvo liepęs – pagal gimines, šei-
mas ir šeimynas. Taip buvo atpažintas Achanas, kurio nuo-
dėmė tapo Izraelio pralaimėjimo priežastimi. Atsigręžęs į jį, 
Jozuė tarė: „Mano sūnau, atiduok Viešpačiui, Izraelio Die-
vui, garbę bei prisipažink Jam ir pasakyk man, ką padarei; 
nieko neslėpk nuo manęs!“ Supratęs, kad buvo demaskuotas, 
Achanas galiausiai prisipažino: „Iš tiesų aš nusidėjau Vieš-
pačiui, Izraelio Dievui, padarydamas tai ir tai. Pamačiau tarp 
daiktų prabangų apsiaustą iš Šinaro, du šimtus šekelių si-
dabro ir aukso gabalą, sveriantį penkiasdešimt šekelių. Aš jų 
užsigeidžiau ir juos pasiėmiau. Visa užkasiau į žemę, savo 
palapinės viduje, ir sidabras yra apačioje.“ (Jozuės 7, 19-21). 
Taip buvo atskleista ši padaryta nuodėmė. 

Atkreipkite dėmesį: Achanas išpažino savo nuodėmę 
tik tada, kai pats Dievas ją atvėrė. O juk jis turėjo galimybę 
tai padaryti anksčiau, bet nepanoro ja pasinaudoti. Padaręs 
nuodėmę, jis ją slėpė ir dangstė, kad apie ją nesužinotų nie-
kas iš aplinkinių. Tačiau prieš Dievą nėra nieko paslėpta, ir 
žiūrėkite, kaip Aukščiausiasis vertina tai, kas buvo padaryta. 

Mes, krikščionys, tokiais atvejais dažniausiai sakome 
taip paprastai: „Viešpatie! Atleisk ir pasigailėk mūsų, nusi-
dėjėlių“, kaip aklasis, kuris šaukė: „Jėzau, Dovydo sūnau, 
pasigailėk manęs!“ Atsakydamas į tai, Kristus pasišaukė jį 
pas save ir paklausė: „Sakyk man, ką nori, kad tau padary-
čiau?“ Tuomet aklasis pasakė apie savo aklumą, ir Jėzus pa-
lietė jo akis. 

Ar jūs suprantate, kodėl aš apie tai kalbu? Mes visada tu-
rime, taip sakant, griebti jautį už ragų. Tokia malda kaip 
,,Viešpatie, atleisk man ir pasigailėk manęs“ nepadės. Ji tik 
pridengia mūsų dvasinį nešvarumą. Atskleisdamas Achano 
nuodėmę ir iškeldamas ją į šviesą, Dievas aiškiai pasakė, kad 
tarp Jo tautos yra tai, kas prakeikta, kad buvo įvykdyta va-
gystė, bet kaltas asmuo ją nuslėpė, taip apgaudamas kitus. Kai 
Jozuė paragino Achaną prisipažinti, šis prisipažino, kad iš 

145



tiesų paėmė tai, kas buvo prakeikta, ir paslėpė tai savo pala-
pinėje. Tuomet ten pasiųsti vyrai viską iškasė, atnešė ir padėjo 
visų akivaizdoje, tada Achanas ir jo šeima buvo užmėtyti ak-
menimis. Jų lavonai, kartu su gyvuliais ir turtu, buvo sudeginti 
o ant jų buvo sukrauta didžiulė akmenų krūva – kaip primini-
mas, kad Dievas netoleruoja nuodėmės. 

Mąstydami apie šį pavyzdį, galbūt norėsime paklausti: 
„Bet kodėl jo žmona, sūnūs ir dukterys buvo užmėtyti ak-
menimis kartu su Achanu? Juk Biblijoje sakoma, kad niekas 
nebus baudžiamas už kito nuodėmes?“ Deja, Biblija mums 
apie tai nieko nesako, tačiau galime daryti prielaidą, kad 
Achano žmona ir kiti šeimos nariai žinojo apie jo poelgį, bet 
ar dėl savo neišmanymo, ar sąmoningai jie apie tai nutylėjo. 

Žinoma, norėtųsi paklausti Achano žmonos: kodėl ji ne-
nubėgo pas Jozuę ir nepasakė jam apie vyro neteisėtus 
veiksmus, iškeldama juos į viešumą? Juk tai būtų išgelbėję 
jos pačios, jos vaikų ir galbūt net jos vyro gyvybę! Kodėl 
žmona nesustabdė blogio?! Kodėl sūnūs neatsistojo ir nepa-
sakė: „Tėve, Dievas to nepakęs!“ 

Deja, dažnai nutinka taip, kad žmonės susivienija nuo-
dėmėje ir dangsto blogį. Taip elgiasi vyrai, matydami, kad 
jų žmonos nusideda. Taip dažnai elgiasi žmonos, kai nusi-
deda jų vyrai, ir tėvai, kurie tyla pridengia savo vaikų nuo-
dėmes. Taip žmonės tarpusavyje jungiasi nuodėmėse, užuot 
stoję Dievo pusėn ir sakydami: „Dievas to netoleruoja, todėl 
ir aš negaliu būti kartu su tuo!“ Taigi, šiuo atveju Achano 
šeimos narių tylėjimas buvo priežastis, dėl kurios jie sulaukė 
jo likimo ir buvo nubausti mirtimi. 

Šioje istorijoje Viešpats visiems, kurie vadinasi Jo 
vardu, aiškiai parodo: nebus jokio dvasinio judėjimo pirmyn, 
jei tarp mūsų yra nuodėmė. Ar dabar suprantate, kodėl mūsų 
bažnyčiose yra taip, kaip yra? Nes Dievas, kuris kažkada taip 
elgėsi, yra tas pats Dievas ir šiandien. Ir jei dar neturėjote 
tokio susitikimo su Juo, žinokite, kad išmuš valanda, kai tai 
patirsite! Net jei tai įvyks ne šiame pasaulyje, o būsimajame, 
bet vieną dieną tai turi įvykti! Tada Viešpats taps regima tik-
rove, ir tada tiesa atsiskleis dangaus ir žemės akivaizdoje. Tai 
neišvengiama, ir nesvarbu, ar mes tuo tikime, ar ne! 
146



Dar vienas dalykas, į kurį norėčiau atkreipti jūsų dė-
mesį. Kalbėdamas asmeniškai Jozuei, Dievas jam sakė: „Aš 
nebebūsiu su jumis, jei nepašalinsite prakeikimo tarp sa-
vųjų!“ Išgirdęs tai, Jozuė turbūt galėjo sušukti: „Viešpatie, 
ką tai turi bendro su manimi? Kodėl Tu mane apleidai? Juk 
nusidėjo kitas Tavo tautos vyras! Aš gi buvau Tau ištiki-
mas!“ Tačiau tikras Dievo tarnas taip nesielgia. Jam pakako 
vien žodžių: „Izraelis nusidėjo“, ir tuo viskas jam buvo pa-
sakyta. Jis neatsiejamas nuo tautos ir kartu su jais prisiima 
jos kaltę bei bausmę. Pagalvokite apie tai, Dievo tautos ga-
nytojai! Rimtai apie tai pagalvokite! 

Dabar atsiverskime Naująjį Testamentą, kad šie klausi-
mai taptų dar aiškesni. Pirmojo laiško korintiečiams penk-
tojo skyriaus vienuoliktoje eilutėje Dievo Dvasia mums 
kalba per apaštalą Paulių: „Bet jums rašiau, kad nebendrau-
tumėte su tuo, kuris vadinasi brolis, o yra ištvirkėlis, gobšas, 
stabmeldys, keikūnas, girtuoklis ar plėšikas. Su tokiu net ne-
valgykite kartu.“ Mes galbūt ne tik sėdime prie vieno stalo 
su tokiais žmonėmis, bet ir kartu su jais dalyvaujame Vieš-
paties Vakarienėje! 

Ką dabar, kai stovime Dievo žodžio šviesoje, turėtume 
atsakyti?! Kuo mums tapo Dievas?! Kas nutiko krikščio-
nybei?! Ką mums šiandien reiškia Biblija?! Jei ji mums 
nebeturi prasmės, tuomet gal meskime ją į ugnį!!! Jei ji yra 
Dievo Žodis, kodėl mes Jam nepaklūstam?! Argi pamir-
šome, kad nepaklusnumas Viešpaties akyse prilygsta burti-
ninkavimo nuodėmei, o priešinimasis – stabmeldystei! Ar 
galite dabar suprasti, kodėl daugelis krikščionių yra tarsi ap-
kerėti, bejėgiai, įsipainioję į velnio tinklus, neturintys poilsio 
naktimis, be ramybės savo širdyse, turintys pamaldumo iš-
vaizdą, bet išsižadėję Dievo jėgos! 

Taip yra todėl, kad mes rimtai nežiūrime į Bibliją. Ji 
mums tapo tarsi pasakų knyga! Bet jei ji vis dar yra Gyvojo 
Dievo Žodis, tai kada pagaliau mes su baime priimsime ją kaip 
tikrąjį Dievo Žodį?! Argi pranašas Izaijas nesakė, kad Dievas 
gyvena tuose, kurie bijo Viešpaties ir dreba prieš Jo vardą! Ką 
šiandien darome su Dievo Žodžiu? Šiuolaikiniai teologai tie-
siogine to žodžio prasme jį plėšo į gabalus, tvirtindami, kad jis 

147



reiškia visai ką kita! Bet ir mes patys! Mes, krikščionys! Ką 
mes darome su Dievo Žodžiu? Galbūt jau trypiame jį savo ko-
jomis, laikydami jį mėšlu ir purvu. Mums ne gėda sėdėti prie 
vieno stalo su žmogumi, kuris vadina save atgimusiu, krikš-
čioniu ir Dievo vaiku, bet yra pavydus, godus, savanaudis ir 
gyvena ištvirkaudamas su jauna mergina ar ištekėjusia mote-
rimi! Ir mes su visu tuo taikstomės, sakydami, kad turime dau-
giau šlovinti ir garbinti Viešpatį, daugiau melstis! O, kokia 
tamsa! Tuo metu, kai mūsų šviesa turėtų spindėti stipriau nei 
bet kada, mes patys esame tamsoje! 

„Jozuė! Kelkis! Dabar ne laikas melstis ir gulėti veidu 
žemyn! Kažkas negerai su Dievo tauta! Kelkis, mano tarne, 
tegul tauta pasišventina! Kol tai kas prakeikta yra tarp jūsų, 
nesitikėkite mano pagalbos, buvimo ir palaiminimo! Aš ne-
galiu gyventi su tokia tauta ir pasilikti joje!“ 

Taip Viešpats kadaise atsitraukė nuo Izraelio, ir buvo 
tik dvi galimybės – arba pašalinti tai, kas prakeikta iš savo 
tarpo, arba prarasti Dievą. Garbė Viešpačiui, kad Jozuė buvo 
pasiryžęs padaryti viską, kad Dievas liktų su jais! O ką mes 
pasirinktume? Ar mes esame pasirengę pasirinkti tą patį?! 
Ar esame pasirengę pašalinti iš savo aplinkos ir savo gyve-
nimo tai, kas Dievo akyse yra prakeikta? Ar esame pasirengę 
padaryti viską, ką galime, kad mūsų maldos ir mūsų aukos 
būtų išgirstos ir priimtinos Dievui? 

Žinote, kai mūsų misionierių stotyje vyksta maldos su-
sirinkimas, jo nepradedame, kol nepaklausime visų, ar nėra 
nieko, kas mus skiria, ir ar kuri nors siela turi ką nors, kas 
dar nėra sutvarkyta. Kol tai nepadaryta, nėra prasmės mels-
tis, nes priešingu atveju tai beprasmiška. Gaištame laiką, kai 
klaupiamės ir meldžiamės, bet tarp mūsų kažkas stovi! Kol 
tai nebus išvalyta ir pašalinta, geriausia išvis nerengti maldos 
susirinkimų. Galbūt pasaulis atrodytų visai kitaip, jei krikš-
čionys mažiau melstųsi, nes jei meldžiamės, o mūsų gyve-
nimas nėra sutvarkytas, tuomet mes esame atviros durys, pro 
kurias šėtonas lengvai įeina. Malda be budėjimo ir švento 
gyvenimo yra atviros durys velniui. Tai lengvai pastebima 
klaidingų mokymų ir sektų pavyzdžiuose. Daugelis jų pra-
sidėjo būtent nuo maldos. 
148



Brangieji, noriu dar kartą pakartoti Jėzaus žodžius iš 
Kalno pamokslo: „Todėl jei neši dovaną prie aukuro ir ten 
prisimeni, jog tavo brolis turi šį tą prieš tave, palik savo do-
vaną ten, prie aukuro, eik pirmiau susitaikinti su broliu, ir 
tik tada sugrįžęs aukok savo dovaną“ (Mt 5, 23-24). 

Matote, Viešpats nepakenčia, kai ateinate prie Jo alto-
riaus melstis nesusitaikę su savo artimu, broliu, seserimi, 
vyru ar žmona, nes tokia malda neturi jokios prasmės! O 
kaip tai yra pas jus?! Kiek daug pasaulyje yra nesusitaikiusių 
krikščionių! Kiek daug blogio, įsiskaudinimų, piktumo ir 
nesantaikos! Ir su tokiomis širdimis jūs lenkiatės ir meldžia-
tės, tikėdamiesi iš Viešpaties gauti tą ar aną! 

Kaip jums sekasi tvarkytis jūsų namuose? Pirmojo 
apaštalo Petro laiško trečio skyriaus septintoje eilutėje Dievo 
žodis vyrams sako: „Ir jūs, vyrai, gyvenkite su žmonomis 
supratingai, kaip su silpnesniu indu, gerbdami jas kaip gy-
venimo malonės bendrapaveldėtojas, kad jūsų maldos ne-
būtų trukdomos.“ Taigi, vyre, jei tavo požiūris į žmoną nėra 
tinkamas, jei širdyje jauti kartėlį prieš ją, tuomet tavo malda 
neturi jokios prasmės, nes Viešpats jos neišgirs. 

Pas mus buvo vienas brolis, kuriam Dievo malonė šiuo 
klausimu atvėrė akis. Jis mums pasakojo, kad melsdamasis 
šaukdavo „Aleliuja“ taip garsiai, kad jį girdėdavo kaimynai 
už trijų namų. Jam atrodė, kad būtent taip jis turėtų išpažinti 
Viešpatį be gėdos prieš žmones. Tačiau tuo pat metu jis kas-
dien ginčijosi su žmona ir ant jos riaumojo kaip liūtas. Pa-
galvokite patys, ar jo maldos ir „šventų žodžių“ žaismas 
galėjo paveikti kitus žmones, kai jo gyvenimas buvo toks?! 

Draugai, turiu jums tai kalbėti, nes Viešpats mane ragina, 
o aš turiu būti Jam ištikimas! Esu Jo tarnas ir turiu daryti tai, 
ką Jis man įsako. Nenoriu, kad vieną dieną apie mane būtų 
pasakyta tai, ką kadaise Viešpats pasakė apie pranašus: „Jie 
yra lyg nebylūs šunys, kurie neloja. Jie mėgsta gulėti, snausti 
ir sapnuoti.“ (Iz 56, 10). Taigi pranašas ir pamokslininkas turi 
būti kaip šuo, kuris, perspėdamas apie pavojų, pradeda loti. 

Dabar dar kartą trumpam grįžkime prie Achano istori-
jos. Atskleisdamas jo nuodėmę, Dievas įvardino visus ne-
švarius dalykus, kuriuos jis padarė, tikraisiais vardais, 

149



sakydamas, kad jis ne tik paėmė tai, kas buvo prakeikta, bet 
ir sulaužė sandorą, paslėpė, melavo ir išsižadėjo. Tuo noriu 
pasakyti: nesulauksime pagalbos, atleidimo ir išlaisvinimo, 
jei nuodėmes išpažinsime paviršutiniškai. Kai išpažįstame 
nuodėmę, turime prieiti prie jos šaknų ir išrauti ją su šakni-
mis. Nieko gero nebus, jei nutrauksime tik jos viršūnę. Jei 
pavogei, tai nesakyk: „Nežinau, kaip tai atsitiko. Tai buvo 
tiesiog klaida. Vėliau norėjau tai grąžinti...“ ir panašiai. Pri-
sipažindamas, tiesiai šviesiai pasakyk, kad esi vagis. Nesa-
kyk, kad matydamas tą ar aną, turi nešvarių minčių. Verčiau 
pasakyk Gyvajam Dievui, kad esi ištvirkėlis ir svetimauto-
jas. Kiekvienas žmogus yra tai, apie ką galvoja. Žmogaus 
mintys yra jo tikrasis paveikslas, nes jos kyla iš netyros ir 
nepašventintos širdies. 

Draugai, neabejoju, kad tarp jūsų yra daug tokių, kurie, 
nuoširdžiai trokšta sutvarkyti savo gyvenimą ir iškelti į 
šviesą prieš Viešpatį savo nuodėmes bei visą dvasinę ne-
švarą. Todėl, kreipdamasis į tokius žmones, noriu kai ką pa-
sakyti kiekvienam iš jūsų šiuo klausimu asmeniškai. Jei 
buvote išpažinties, o po to pastebėjote, kad jos paslaptis ne-
buvo išlaikyta, niekada daugiau neikite pas tą, kuris buvo 
vienintelis liudytojas tarp jūsų ir Dievo. Kartoju, niekada 
daugiau neikite pas tą žmogų, nes jis buvo neištikimas, ir 
Dievas bus jo teisėjas! Niekas neturėtų kištis į jūsų išpažin-
ties paslaptį. Tik tu, Dievas ir šis tarnautojas, kurio gyveni-
mas taip pat turi būti nuodugniai apvalytas. 

Viešpats įsakė Jozuei surinkti žmones, kad jie galėtų ap-
sivalyti nuo to, kas prakeikta. Be šio apsivalymo Dievas ne-
begalėjo daugiau būti tarp jų. Ar dabar suprantate, ką turite 
daryti, jei iš tiesų trokštate prabudimo? Ar žinote, ko jums rei-
kia, jei norite, kad iš jūsų vidaus tekėtų gyvojo vandens upės? 
Pamirškite maldą! Pamirškite pasninką – ne to jums dabar rei-
kia! Atgailauk už nuodėmę savo gyvenime! Eikite pas savo 
artimuosius. Ar viskas jūsų santykiuose su jais yra sutvarkyta? 
Pažvelkite į savo praeitį! Ar ten viskas jau išvalyta? Ar su vi-
sais jau susitaikėte? Ir jei dabar norite susitaikyti, neikite pas 
žmogų ir nesakykite: „Tu buvai neteisus dėl to ir to, ir dar ten 
suklydai“, ir nepradėkite ginčytis ir įrodinėti. Jei taip elgiatės, 
150



tai jums apskritai nereikėtų niekur eiti! Pasilikite geriau ten, 
kur esate, su savo purvu ir nuodėmėmis! Susitaikyti galėsite 
tik tada, jei eisite savęs pažeminimo keliu! Kas nenusižemina, 
tas negali būti išaukštintas! Kas nepraras savo gyvybės dėl 
Viešpaties, tas jos negaus. Toks yra Dievo kelias! 

Daugelis meldžiasi už prabudimą, todėl noriu jiems kai 
ką pasakyti. Nors nesu nei pranašas, nei pranašo sūnus, bet 
tai galiu pasakyti labai tvirtai. Galite melstis už prabudimą 
visą gyvenimą, iki pat mirties, bet jo niekada nesulauksite, 
jei nedarysite to, ką sako Dievas: „Atsistokite ir pašalinkite 
tai, kas prakeikta! Kiekvienas išvalykite savo gyvenimą – ir 
taip bus apvalyta visa bažnyčia! Būkite šventi, nes Aš esu 
šventas!“ 

Jei norime, kad Gyvasis Dievas būtų tarp mūsų, turime 
vengti nuodėmės ir apsivalyti nuo jos! Į ką šiandien pavirto 
Dievo atpirktoji tauta?! Kas nutiko Kristaus karių armijai 
mūsų paskutiniais laikais?! Kur jis, dvasinis Izraelis?! Kur 
Sionas?! Perskaitykite pranašo Izaijo knygos šešiasdešimt 
ketvirtą skyrių ir susimąstykite apie šiuos žodžius: „Tavo 
šventieji miestai sunaikinti. Sionas paverstas dykuma, Jeru-
zalė sugriauta.“ (Iz 64, 10). 

Pirmoji bažnyčia Jeruzalėje buvo pripildyta Dievo bu-
vimo! Joje nuodėmė ne tik nebuvo toleruojama, bet ir ne-
delsiant baudžiama mirtimi, kad kartą ir visiems laikams 
parodytų, jog jokia nedorybė negali patekti į Dievo tautą! O 
kas dabar atsitiko bažnyčiai?! Į ką ji pavirto?! Kuo ji tapo 
žmonių sąmonėje?! 

Kai kuriems bažnyčios sąvoka reiškia krikštą, apsilan-
kymą joje per Velykas ir Kalėdas, dalyvavimą savo vestuvių 
dieną ir galiausiai paskutinį kartą – per savo pačių vadina-
mąsias „krikščioniškas“ laidotuves. Jie mano, kad jei priimsi 
Jėzų, iškart tapsi Dievo vaiku. Po to gali gyventi kaip nori. 
Nesvarbu, kaip. Pakanka, kad esi vadinamas Dievo vaiku. 
Tik Dievas, kuris yra tas pats nekintantis Dievas vakar, šian-
dien ir per amžius, dabar mums sako, kaip ir tuomet Jozuei: 
„Aš nebebūsiu su jumis, jei neišnaikinsite prakeiktojo iš 
savo tarpo! Kas turi ausis, tegu klauso!“

151



11 skyrius 
 

Tai, ko Dievas mane išmokė per zulus 
 

Pirmame laiške korintiečiams, devintajame skyriuje 
skaitome: „Būdamas nuo nieko nepriklausomas, pasidariau 
visų vergas, kad tik daugiau jų laimėčiau. Žydams buvau 
kaip žydas, kad laimėčiau žydus. Tiems, kurie laikosi įsta-
tymo, tapau kaip besilaikantis įstatymo, kad laimėčiau be-
silaikančius įstatymo, nors pats nesu jam pavaldus. Tiems, 
kurie neturi įstatymo, buvau kaip neturintis įstatymo, – pats 
būdamas ne be Dievo įstatymo, bet pavaldus Kristaus įsta-
tymui, – kad laimėčiau tuos, kurie neturi įstatymo. Silpnie-
siems pasidariau kaip silpnas, kad laimėčiau silpnuosius. 
Visiems tapau viskuo, kad vienaip ar kitaip kai kuriuos iš-
gelbėčiau. Visa tai darau dėl Evangelijos, kad būčiau jos 
dalininkas. Argi nežinote, kad lenktynėse bėga visi, bet tik 
vienas gauna laimėtojo apdovanojimą? Taigi bėkite taip, 
kad laimėtumėte! Kiekvienas varžybų dalyvis nuo visko 
susilaiko; jie taip daro, norėdami gauti vystantį vainiką, o 
mes – nevystantį. Todėl aš bėgu nedvejodamas ir grumiuosi 
ne kaip į orą smūgiuodamas, bet tramdau savo kūną ir darau 
jį klusnų, kad, kitiems skelbdamas, pats netapčiau atmesti-
nas.“ (1 Kor 9, 19-27). 

Iš visos širdies dėkoju Viešpačiui, kad Jo nustatyta 
tvarka galėjau tapti misionieriumi tarp juodaodžių, nes tai 
tapo man didžiuliu palaiminimu. Mes, baltieji, labai skiria-
mės nuo juodaodžių ne tik odos spalva, bet ir gyvenimo 
būdu, elgesiu, papročiais, įpročiais bei daugeliu kitų dalykų. 
Pavyzdžiui, kai atsistojame prieš įeinantį žmogų, parodome 
jam pagarbą. Juodaodžiai, kita vertus, lieka sėdėti. Jų nuo-
mone, atsistojimas yra nepagarba įeinančiam asmeniui. Kal-
bėdami juodaodžiai niekada nežiūri kitam žmogui į akis, nes 
jie tai laiko įžūlumu. Jų šeimyninis gyvenimas taip pat labai 
skiriasi. Poligamija vis dar paplitusi tarp tų, kurie lieka išti-
kimi pagonybei, o jų gausių šeimų narių tarpusavio santykiai 
baltiesiems neįprasti ir keistoki. Labai griežtai laikomasi vy-
resniškumo ir įvairiausių taisyklių, susijusių su šeimos narių 
152



teisine padėtimi. Žinoma, tai toli gražu ne viskas, ką būtų 
galima pasakyti apie jų gyvenimą. Pateikiau tik keletą pa-
vyzdžių, kad parodyčiau didelius skirtumus tarp mūsų, skir-
tingų rasių atstovų. 

Tačiau nors visos žemėje gyvenančios gentys ir tautos 
labai skiriasi viena nuo kitos, mes, krikščionys, vis dėlto 
esame pašaukti būti palaiminimu visiems ir būti tikrais Vieš-
paties mokiniais. Jėzus sakė, kad negalime būti Jo sekėjais, 
jei neišsižadėsime savęs. Negalime būti palaiminimu savo 
artimiesiems, nepriklausomai nuo jų rasės ar tautybės, jei 
neišmoksime vertinti kitų labiau nei savęs. Kai vadinamės 
Viešpaties tarnais, turime sugebėti išsižadėti ne tik savęs, 
bet ir mirti sau; ir tai turi būti ne tik gražūs žodžiai mūsų lū-
pose, bet ir mūsų gyvenimas. Kitaip neįmanoma! Ne veltui 
apaštalas Paulius minėtose eilutėse sako, kad jis daro klusnų 
ir tramdo savo kūną. Ir tai tikrai kainuoja. 

Jei nesame pasirengę įžengti į mirtį su savuoju „aš“ ir 
savo kūnu, tai negalėsime tapti Kristaus mokiniais, o tai reiš-
kia, kad negalėsime būti palaiminimu kitiems – o būtent toks 
yra mūsų pašaukimas! Juk, pasak Šventojo Rašto, mes pri-
valome būti palaiminimu ne tik savo artimiesiems ir aplin-
kiniams, bet ir visam pasauliui, kuriame gyvename! Netikite 
manimi? Tuomet pažvelkite į Dievo Žodį ir rasite tam pa-
tvirtinimą Jėzaus Kristaus žodžiuose: „Eikite į visą pasaulį 
ir skelbkite Evangeliją visai kūrinijai.“ (Mk 16, 15) ir kitoje 
vietoje: „Todėl eikite ir padarykite mano mokiniais visų 
tautų žmones, krikštydami juos Tėvo ir Sūnaus, ir Švento-
sios Dvasios vardu, mokydami juos laikytis visko, ką tik esu 
jums įsakęs.“ (Mt 28, 19-20). 

Ar galėsime išmokyti kitus laikytis Viešpaties įsakymų, 
jei patys jų nesilaikome? Ar galėsime kitus padaryti Jėzaus 
mokiniais, jei patys nesame Jo mokiniai? Ar galėsime pa-
sakyti kitam: „Nevok“, jei patys esame nesąžiningi?! Ar 
sugebėsime mokyti kitus nuolankumo, kai patys esame aro-
gantiški ir nesugebame būti nuolankūs?! Mes paprasčiausiai 
neturime moralinės teisės raginti juos keistis pagal Kristaus 
paveikslą, jei jie nemato Jėzaus mumyse ir jei Kristaus šlovė 
neatsispindi mūsų gyvenime. 

153



Žinomas pamokslininkas ir evangelistas Čarlzas Sper-
dženas kartą savo studentams pasakė: „Kai kalbate apie dan-
giškus dalykus, jūsų veidai turėtų švytėti, o jūsų gyvenimas 
turėtų atspindėti Dievo šlovę. Kai giedate apie dangų, jūsų 
balsai turėtų skambėti kaip angelų balsai. Bet jei kalbate apie 
pragarą, jūsų veidai gali likti tokie, kokie yra, ir to pakaks.“ 

Matote, mes dažnai nesugebame kitų padaryti Kristaus 
mokiniais, nes mumyse pačiuose matyti tik pragaras ir vel-
nias. Jei savo gyvenime nedarome to, ko mus moko Biblija, 
vadinasi, esame ne Jėzaus, o šėtono mokiniai. Žinoma, mes 
galime vadintis Kristaus mokiniais, bet, deja, tik vadintis. 
Kaip dažnai matome žmones, kurie vadina save krikščioni-
mis, bet pažvelgę į jų gyvenimą matome, kad jų mokytojas 
yra velnias, bet ne Jėzus. 

Dėka to, kad Viešpats mane pasiuntė pas juodaodžius, 
aš daug ko iš jų išmokau. Mes galime daug ko išmokti iš 
savo artimųjų. Kas visada sako: „Aš žinau“, tas yra kvailys 
ir dažniausiai nieko nežino. Tai nėra mano žodžiai – taip 
mums sako Biblija. Visada turime mokytis, taip pat ir iš tų, 
kurie mus supa. Pietų Afrikos Respublikoje dažnai sakau 
žmonėms, kad turime didžiulį privalumą gyventi šalyje, ku-
rioje yra daug rasių, genčių ir tautybių. Tai turėtų mums pa-
sitarnauti į gerą, nes suteikia puikią progą mokytis vieniems 
iš kitų. Net iš vaikų galime išmokti daug gerų dalykų, ir turiu 
pasakyti, kad iš jų tikrai turime ko pasimokyti. Ne veltui 
Jėzus, mokydamas savo mokinius, kartą paėmęs vaiką, pa-
statė jį prieš juos ir tarė: „…jeigu nepasidarysite kaip maži 
vaikai, neįeisite į Dangaus karalystę.“ (Mt 18, 3). 

Netrukus po to, kai prasidėjo prabudimas, išgyvenau 
akimirką, kai pajutau didžiulį dvasinį sunkumą ir pajutau vi-
dinį poreikį pasidalinti tuo su kuo nors kartu maldoje. Kiek 
pagalvojęs, nusprendžiau, kad sekančiam susirinkimui va-
dovaus kitas brolis, o aš vyksiu į kalnus melstis vienatvėje. 
Mintyse apžvelgiau visus pažįstamus krikščionis ir išsirin-
kau dvasingiausią šeimą, su kuria galėčiau dalytis maldos 
bendryste. Apsisprendęs, išvykau. Nuvažiavęs keletą kilo-
metrų automobiliu ir vėliau pakilęs aukštai į kalnus, pagaliau 
pasiekiau vietą, kurioje gyveno šie žmonės. 
154



Pamatę mane, jie labai apsidžiaugė. Mano veidas tą aki-
mirką buvo rimtas ir susikaupęs, nes, mano tuometiniu su-
pratimu, pasninko ir maldos dieną negalima būti linksmam, 
todėl veidas turėjo būti kuo labiau surūgęs. Tačiau, priešin-
gai nei aš, šeimininkai buvo laimingi kaip vaikai, o jų veidai 
švytėjo. 

– O! Kokia puiki staigmena mums! – sušuko jie. – 
Sakyk, kas paskatino tave atvykti pas mus? 

– Žinote, – atsakiau, – norėčiau visą šią dieną skirti pas -
ninkui ir maldai. 

– Tai puiku! Bet prieš pradėdami melstis, pirmiausia 
pagaminsime tau ką nors užkąsti. 

Turiu pasakyti, kad zulų genties žmonės yra labai sve-
tingi. Neįmanoma užėjus į jų namus išeiti nepavalgius. Puo-
delis arbatos čia nesiskaito. Zulai neįsivaizduoja, kaip 
galima paleisti svečią jo nepamaitinus. Net jei jie yra netur-
tingi, jie ant stalo padės priešais jį viską, ką turi, o jei kieme 
turės tik vieną vištą, tai jie paruoš jums ją. 

Todėl, kai mano draugai pradėjo kalbėti apie maistą, aš 
iš karto paprieštaravau, sakydamas, kad šiandien neturiu 
laiko nei valgyti, nei gerti, nes noriu visą dieną praleisti pas -
ninkaudamas ir melsdamasis. Į tai jie pradėjo nuoširdžiai 
juoktis. „Ką!!! – juokdamiesi ištarė jie. – O gal tu norėtum, 
kad vieną dieną Viešpats mums pasakytų: „Aš buvau ištroš-
kęs, o jūs nedavėte Man vandens, buvau išalkęs, o jūs neda-
vėte Man valgyti“? Ar nori mums paspęsti spąstus?! Ne jau, 
žinoma, kad mes to nedarysime ir tau nepaklusime! Taigi 
maloniai prašome įeiti į mūsų namus.“ 

Taigi man neliko nieko kito, kaip tik eiti į jų trobelę ir 
atsisėsti, o jie nuėjo gaudyti vištos... Negalima pagavus vištą 
iškart jos virti. Ją reikia papjauti, apipešioti plunksnas ir iš-
darinėti. Taip aš sėdėjau ir sėdėjau... Man atrodė, kad laukiu 
ne kelias valandas, o visą amžinybę. Įdomu, kad mes, bal-
tieji, kažkodėl visada skubame. Mums visada trūksta laiko. 
Visada skubame, norime, kad viskas vyktų kuo greičiau. 
Beje, tai trumpiausias kelias į psichiatrinę ligoninę arba bent 
jau į neurozę. Kita vertus, juodaodžiai niekur neskuba. Jie 
visada turi laiko. 

155



Sėdėdamas ir laukdamas, kol bus paruoštas maistas, 
kalbėjau pats sau: „O Dieve, kaip aš iššvaisčiau šį sekma-
dienį, kuris turėjo būti Viešpaties diena! Kokią nepataisomą 
klaidą padariau! Būtų buvę geriau jei nebūčiau čia atvykęs! 
Juk galėjau melstis kartu su kitais! Kiek daug būčiau galėjęs 
šiandien nuveikti! O dabar visa ši diena tiesiog prarasta! 
Diena, kuri turėjo būti pasninko ir maldos diena, buvo pra-
leista laukiant maisto! Argi ne kvailai pasielgiau!!!“ 

Taigi, bardamas save, toliau sėdėjau ir nuolat žiūrėjau 
į laikrodį. O laikas vis bėgo... Jau atėjo pietų metas, o aš vis 
dar laukiau maisto. Pagaliau man atnešė šalto gėrimo, paskui 
puodelį arbatos. Tada jie padengė stalą, kuris tiesiog lūžo 
nuo maisto. Maisto buvo labai daug! Vištiena, įvairios kitos 
mėsos rūšys, ryžiai, bulvės, salotos, daržovės, vaisiai... Tai 
buvo tikri karališki pietūs, ir aš buvau vienintelis, sėdintis 
prie to stalo. (Pagal zulų papročius garbingas svečias prie 
stalo paliekamas vienas. Prieš pradedant valgyti, šeimininkai 
išeina iš kambario, kad svečias valgydamas galėtų jaustis 
visiškai laisvas). 

Šeimininkai paprašė palaiminimo, o aš pradėjau val-
gyti. Nors priešais mane padėta lėkštė buvo neįprastai di-
delė, joje vis tiek neužteko vietos bent po truputį sudėti viso 
man paruošto maisto. Vyras ir žmona taip uoliai manimi rū-
pinosi, kad galiausiai pasakiau: „Tai jau nebe valgymas, 
o ėdimas.“ Vos tik spėjau suvalgyti tai, kas buvo mano 
lėkštėje, jie padavė man desertą ir gėrimą. Po to atnešė 
„Coca-Cola“. „Mano draugai! – maldavau. – Aš daugiau 
nebegaliu! Tai nuodėmė taip prisivalgyti ir prisigerti!“ – 
„Gerai, gerai! – pasakė jie. – Dabar tik išnešime indus, o 
tada melsimės.“ – „O! – beveik sudejavau. – Kaip dabar 
galiu melstis, kai mano pilvas toks pilnas!“ (Matote, tuo metu 
mano maldos vis dar eidavo iš pilvo, bet ne iš širdies!) 

Kai stalas buvo nuvalytas, pagaliau atsiklaupėme ir pra-
dėjome melstis. Nepraėjus nė porai minučių, vieta po mumis 
sudrebėjo. Nesugebėjau suvokti, kas vyksta. Susiėmęs už 
galvos verkiau ir vis kartojau: „Viešpatie, aš Tavęs nebepa-
žįstu! Kaip tai įmanoma? Koks Tu esi? O, aš tikrai nepažįstu 
Tavęs, mano brangus, mylintis Viešpatie!“ 
156



Taip visiškai iš naujo pradėjau pažinti Dievą – tokį, 
kokio niekada anksčiau nepažinojau. Aš Jį pažinojau tik iš 
pasakojimų, piešiau savo vaizduotėje tarsi paveikslą, o savo 
protu kūriau tarsi paminklą. Deja, tai buvo ne tik mano, bet 
ir daugelio žmonių paklydimas. Per amžius ir kartas, mo-
kymų bei knygų dėka, žmonės susikūrė Dievo įvaizdį, savo 
protu ir vaizduote pasidarydami sau stabą. Mes galime tvir-
tinti, kad Dievas yra toks ar anoks, kad tarnaujant Jam viskas 
turi vykti taip, kaip vyksta pas mus, ir jei ateiname pas Jį, 
viskas turi atrodyti tik taip ir ne kitaip. Taip elgdamiesi mes 
net neįtariame, kaip baisiai nusidedame. Mes neturime kurti 
sau stabų! Negalime statyti atvaizdų! Negalime tarnauti die-
vaičiams! 

Galime aiškinti pagonims, kad jie garbina svetimus die-
vus, tačiau patys savo vaizduotėje statome didžiausią pa-
minklą. Tas „Dievas“, kurį mes įsivaizduojame – kuris 
duoda mums viską, ko trokštame, ir daro viską, ko iš Jo 
tikimės – yra ne kas kita, kaip mūsų vaizduotės stabas! 
Tai ne Gyvasis ir Tikrasis Dievas. 

Štai kodėl aš raudojau kaip vaikas, ir mano širdį su-
daužė kartus suvokimas kokiam „Dievui“ iš tikrųjų tarnavau 
visus tuos ilgus praėjusius metus. Taigi Viešpats vėl ir vėl 
atsiskleisdavo man per šiuos juodaodžius, apreikšdamas 
Save visiškai kitaip, nei aš įsivaizdavau. Kelias dienas, sa-
vaites bei mėnesius negalėjau nustoti kartoti: „Viešpatie, 
aš visiškai Tavęs nepažįstu! O mano Dieve, koks gi Tu esi 
kitoks!“ 

Todėl, kai būsimą teismo dieną viskas bus išbandyta 
ugnimi, daugelis dalykų, kurie yra mumyse, sudegs! Daug 
kas pavirs dulkėmis ir pelenais; daugelis dalykų, kurie mums 
čia, žemėje, atrodė vertingi, neturės jokios vertės! Tai tėra 
žmogiški papročiai ir apeigos, mūsų proto ir sampratų vai-
siai – visa tai, kas mumyse turi numirti. 

Būtent tai ir nutiko man tada. Viską, ką buvau išmo-
kęs – visas savo sąvokas ir įsivaizdavimus – turėjau pa-
laidoti ir pradėti iš naujo. Tuo metu buvau tarsi mažas 
vaikas, pirmą kartą besimokantis dvasinio gyvenimo abė-
cėlės. Būdamas tokioje padėtyje, nebegalėjau nieko daryti 

157



pats iš savęs. Negalėjau pasikliauti savo protu, todėl turėjau 
visiškai pasitikėti Viešpačiu ir sekti paskui Jį taip, kaip Jis 
mane vedė. Tai buvo kažkas visiškai naujo, ko iki tol nepa-
žinojau, todėl dabar galiu sakyti: gyventi pagal Dvasią – tai 
gyventi visiškai kitame pasaulyje. Ir jei mes to nežinome ir 
taip negyvename, jei nesutinkame tapti visiškai valdomi 
Viešpaties, tuomet neverta melstis už prabudimą. 

Mūsų senasis gyvenimas ir mūsų dvasiniai vynmaišiai 
turi būti visiškai atnaujinti. Priešingu atveju, net jei Dievas 
suteiktų mums savo Dvasios pilnatvę ir pripildytų mus savo 
naujuoju vynu, tai neturėtų jokios prasmės, nes netrukus pa-
aiškėtų, kad viską praradome. Gali net nutikti taip, kad tie, 
kurie nėra gavę Šventosios Dvasios, bus aukštesniame dva-
siniame lygyje negu tie, kurių gyvenime buvo šis nuostabus 
liudijimas. Šventajame Rašte sakoma, kad Jo mintys – ne 
mūsų mintys, ir mūsų keliai – ne Jo keliai. Todėl negali būti 
gyvenimo su Dievu ir nuolatinio vaikščiojimo su Juo, jei ne-
same pasiruošę dėl Jo paaukoti savo minčių ir kelių, saky-
dami: „Ne mano, bet Tavo valia, Viešpatie, tesipildo!“ 

Todėl esu be galo dėkingas Dievui, kad galėjau tiek 
daug išmokti iš zulų, kurie buvo tokie skirtingi nuo manęs, 
kitos rasės žmogaus. Stebėdamas jų gyvenimą, matydamas 
jų vaikišką pasitikėjimą, paklusnumą sekant Viešpačiu ir iš-
tikimybę Jam, galėjau iš naujo įvertinti daugelį dalykų ir, su 
Dievo pagalba, juos ištaisyti savo gyvenime. 

Kaip jau minėjau, baltiesiems žmonėms būdinga tai, 
kad mes visada skubame ir nuolat kažkur lekiame. Juodao-
džiai nėra tokie kaip mes – jie linkę būti lėtesni ir nesku-
bantys. Reikia pasakyti, kad dauguma nebaltųjų tautų iš 
prigimties yra tokios. 

Pažinojau vyrą, kuris buvo evangelistas ir labai dide-
lės bendruomenės pastorius. Jis taip pat buvo nebaltosios 
rasės atstovas. Kartą mūsų pokalbio metu jis pasakė: 
„Žinai, tai labai keista. Kai nueinu į baltųjų žmonių baž-
nyčias, nustembu pamatęs, kokie išsekę ir pavargę ten yra 
pastoriai bei pamokslininkai. Jei bažnyčios vadovas turi 
tris tūkstančius narių, tai jis visiškai neturi laiko. Jį sunku 
pasiekti – jis nuolat užimtas ir vis kažkur skuba. Ne kartą 
158



girdėjau, kad dėl pernelyg didelio dvasinio darbo krūvio 
daugeliui jų teko kreiptis į gydytojus dėl ligų, atsiradusių 
dėl stipraus pervargimo. Man asmeniškai tai sunku su-
prasti, – tęsė jis. – Mūsų bažnyčioje yra trisdešimt tūks-
tančių narių, tačiau aš visada turiu laiko ir galiu su kuo nors 
kalbėtis valandų valandas.“ 

Tarp baltųjų žmonių nėra daug bažnyčių, kuriose būtų 
trys tūkstančiai narių. Dažnai tai nedidelės bendruomenės – 
kelios dešimtys ar keli šimtai žmonių, kuriems reikia dvasi-
nės globos. Tačiau net toks narių skaičius dažnai tampa per 
sunkus pastoriams, ir jie greitai pavargsta. Manau, taip nu-
tinka todėl, kad jie turi neteisingą požiūrį ir dar jie visada 
skuba. Tikėtina, kad tokie tarnautojai dar neatrado tikrosios 
Dievo ramybės ir nepatyrė, ką tai reiškia. Ar prisimenate 
įvykį, kai Jėzus su mokiniais buvo valtyje per audrą? Moki-
niai išsigando, nes bangos daužė valtį, jų Mokytojas tuo 
metu ramiai miegojo. Jis miegojo visiškai ramiai, nes turėjo 
ramybę savyje... 

Kad suprastume šių žodžių svarbą ir gilumą apie ra-
mybę, pažvelkime į kitą vidinės ramybės pavyzdį, tačiau 
ne Jėzuje, o paprastame žmoguje. Pirmasis žmogus Adomas 
nesirūpino dėl žmonos, kaip dabar daro daugelis jaunimo, 
kurie jau būdami dvylikos ar trylikos metų galvoja apie 
mergaites ar berniukus. Galvodami apie tai, jie dažnai pra-
randa ramybę, leisdami bemieges naktis! Kai kurie net pa-
tiria depresiją. Yra ir tokių, kurie dėl šios priežasties baigia 
gyvenimą savižudybe, nes viskas klostosi ne taip, kaip jie 
tikėjosi. Nusižudyti yra siaubinga! Savižudžiui yra tik vie-
nas kelias – į amžiną pražūtį! Taigi gerai pagalvokite prieš 
darydami tokį pasirinkimą! 

Vienas katalikų kunigas kartą pasakė: „Geriau nužudyti 
kitą nei save. Tai ne taip pavojinga kaip savižudybė, nes jei 
nužudai kitą žmogų, vis dar turi galimybę atgailauti ir gauti 
atleidimą. Tačiau jei pats nutrauki savo gyvenimą, tada at-
gaila ir atleidimas nebeįmanomi!“ Žinoma, cituodamas šiuos 
žodžius nesakau, kad jie yra visiškai teisingi, tačiau kalbant 
apie tai, kad žudikas gali atgailauti ir gauti atleidimą – tokia 
galimybė tikrai egzistuoja. 

159



Taigi, kai Viešpats ruošė Adomui žmoną, Adomas buvo 
visiškai ramus ir kietai miegojo. Šis gilus miegas buvo siųs-
tas jam iš aukštybių. Pats Dievas matė, kad Adomui negerai 
būti vienam, todėl asmeniškai pasirūpino juo. 

Įdomu tai, kad prieš atlikdamas šį veiksmą Dievas iš-
bandė Adomą ir aprodė jam visus gyvūnus, siūlydamas kiek-
vienam iš jų duoti tam tikrą vardą. (Senajame Testamente 
vardas visada apibūdindavo būtybės prigimtį ir charakterį). 
Taigi visi žvėrys praėjo Adomo akivaizdoje ir, turėdamas at-
skyrimo dovaną, jis galėjo apibūdinti kiekvieną iš jų, suteik-
damas atitinkantį vardą. Pavyzdžiui, pro jį praėjo babuinas, 
jis jo nepavadino žmogumi. Taip pat ir beždžionės jis nepa-
vadino žmogumi, nors ji buvo labai panaši į jį. Nors daugelis 
mūsų laikų mokytų žmonių nesugeba įžvelgti skirtumų tarp 
žmogaus ir beždžionės, Adomas sugebėjo tai padaryti greitai 
ir neklystamai. Taip pat neabejoju, kad jo gebėjimas atskirti 
buvo nepalyginamai didesnis nei mūsų, šiuolaikinių krikš-
čionių, kurie dvasiniame gyvenime beždžiones kartais atpa-
žįsta kaip žmones, neišgelbėtuosius vadina tikinčiaisiais ir 
dvasiniais žmonėmis – net tuos, kurių gyvenimai to visiškai 
neliudija. 

Tačiau Adomas gebėjo atskirti, todėl tarp visų gyvų bū-
tybių, kurios praėjo pro jį, neatsirado jam tinkamos pagal-
bininkės. Tada Dievas užmigdė jį giliu miegu, kad tuo metu 
paruoštų jam žmoną. Adomas neturėjo bemiegių naktų, jis 
negalvojo ir nesvarstė apie partnerę ar draugę, nesirūpino 
savo ateitimi, bet viską paliko Dievui. Tik Dievas žino, ko 
mums iš tikrųjų reikia, o ko – ne. 

Taigi Dievo ramybėje ir poilsyje slypi gyvenimas. Neat-
sitiktinai Viešpats sako, kad žmogui nėra naudinga nerimauti 
ar jaudintis. Juk per tai mes negalime pasidaryti aukštesni ar 
pakeisti savo plaukų spalvos. Kas daug rūpinasi – daug nusi-
deda. Todėl Šventasis Raštas mums nurodo, kad tiek jaunas, 
tiek senas žmogus gali gyventi nuolatinėje vidinėje ramybėje. 

Tačiau dar kartą grįžkime prie to, kad dažnai esame ne-
kantrūs ir skuboti. Dievo Žodyje dažnai randame frazes 
„laukiantis Viešpaties“ ir „pasitikintis Viešpačiu“. Sakoma, 
kad tie, kurie, pasitikėdami Dievu, moka kantriai laukti, kol 
160



išsipildys Jo valia, įgyja naujų jėgų. Biblijoje taip pat aiškiai 
ir nedviprasmiškai sakoma, kad kas tiki – neskuba. O tokie 
gali būti tik tie Dievo vaikai, kurie moka kantriai laukti Vieš-
paties ir Juo pasitikėti. 

Galima būti suspaustam iš visų pusių, patirti gyvenimo 
negandas ir audras, bet vis tiek širdyje turėti ramybę. Ne vel-
tui parašyta: „Ir Dievo ramybė, pranokstanti visokį supra-
timą, saugos jūsų širdis ir mintis Kristuje Jėzuje.“ (Fil 4, 7). 
Jei ši Dievo ramybė mūsų širdyje yra sutrikdyta, vadinasi, 
su mumis kažkas negerai. Kai mums kas nors nutinka, te-
reikia pažvelgti į savo širdį, kad pamatyti, ar Dievo ramybė 
vis dar ten. Jei jos ten nėra, tai – neabejotinas ženklas, kad 
šėtonas jau yra ten įėjęs. Tai tarsi raudonas šviesoforo sig-
nalas, įspėjantis, kad į mūsų gyvenimą atėjo kažkas, ko ten 
neturėtų būti. Tuomet reikia skubiai sustoti ir grįžti į tą vietą, 
kur ši vidinė ramybė buvo prarasta. Tai turime daryti visada, 
jei norime vėl priartėti prie Viešpaties. 

Pamenate, kaip Apreiškimo knygoje Viešpats, kalbėda-
mas Efezo bažnyčiai, praradusiai savo pirmąją meilę, ne-
sako, kad jie turėtų melstis ir prašyti daugiau meilės bei ugnies 
tarnystėje? Ne, Jis sako: „Taigi prisimink, nuo kur nupuolei, 
atgailauk ir vėl imkis pirmykščių darbų...“. (Apr 2, 5). Taigi 
ir jūs prisiminkite, kada pirmą kartą atgailavote ir atsivertėte. 
Ar prisimenate, ką tada jautėte ir išgyvenote? Tą patį turė-
tumėte daryti ir dabar. Kiekvienas, praradęs pirmąją meilę 
Dievui, kurio širdyje nebedega ugnis ir kurio uolumas at-
vėso, turi atgailauti ir atsigręžti į Viešpatį kaip pradžioje, nes 
per savo dvasinio atšalimo laikotarpį jis vėl tapo pagonimi. 

Ne veltui Viešpats sako: „Daryk ankstesnius darbus“, 
t. y. atgailos darbus, kuriuos darei pradžioje. Tai reiškia, kad 
turi sugrįžti į tą vietą, kur nusidėjai. Ir nebūtina melstis, kad 
tau būtų atsiųsta daugiau meilės – reikia tik atgailauti ir at-
siversti. Kai tai bus padaryta, Dievo ugnis vėl įsižiebs. Tuo-
met svarbu prisiminti, kur įvyko nuopuolis, ir, grįžus ten, 
viską sutvarkyti. Negalime statyti savo dvasinio gyvenimo 
ant dulkių ir pelenų, t. y. ant nuodėmės, nes toks statinys ne-
išstovės ir tikrai sugrius. Turime statyti ant vienintelio tikro 
pamato – Viešpaties Jėzaus, todėl bet koks purvas ir dvasinis 

161



nešvarumas turi būti pašalintas. To nepadarę, niekada nega-
lėsime daryti pažangos savo dvasiniame gyvenime. 

Nuodėmė pažeidžia ne tik sielą, bet ir kūną, todėl tiek 
daug žmonių serga ir kenčia kūniškai. Dievas puikiai žino, 
kas žmogui naudinga, o kas žalinga. Tie, kurie nepažįsta 
Dievo, nesusimąsto, kad girtaudami daro nuodėmę, tačiau 
jų kūnas vis tiek kenčia ir serga. Jie taip pat nežino, kad rū-
kyti nevalia, bet jų kūnas jaučia, kaip tai kenkia. Panašiai 
yra ir mūsų dvasiniame gyvenime. Kai duodame vietą nuo-
dėmei ir parodome neištikimybę Viešpačiui, mus kaltina są-
žinė, mes kenčiame ir kankiname savo sielą, o tai vėliau 
atsiliepia mūsų sveikatai. 

Matote, Dievo įstatymai nuo pasaulio sukūrimo yra įra-
šyti mumyse, mūsų kūne, todėl jei jiems priešinamės, pir-
miausia maištaujame prieš save pačius, kenkdami sau. Todėl 
vidinę ramybę ir poilsį patiriame tik tuomet, kai paklūstame 
Viešpačiui. Ir Dievo Žodis taps mums tarsi vaistas, padė-
siantis daugeliu atžvilgių. 

Tai gerai žino juodaodžiai. Jie gerai supranta, kad pa-
sitikėjimas Viešpačiu pripildo širdį ramybę. Todėl jie yra 
labai kantrūs laukdami. Būtent iš jų galėjau suvokti, ką reiš-
kia „laukti Viešpaties“ ir kad Dievo laukimo laikas nėra pra-
rastas laikas. 

Jei zulų genties žmonės eina pas savo karalių, jie ke-
liasi labai anksti. Jie turi būti prie karaliaus namų, vos tik 
patekėjus saulei. Nuvykę ten, jie beldžiasi kitaip, nei pa-
prastai darome mes. Jie stovi ant kelio arba prie vartų ir pra-
neša apie savo atvykimą, šlovindami savo karalių ir 
giedodami jam šlovinimo giesmes, sakydami, kad tarp visų 
karalių nėra panašaus į jį, kad jis yra visų tautų valdovas, 
liūtas ir šeimininkas. Šis karaliaus šlovinimas ir liežuvio 
kliksėjimas yra jų beldimo būdas. Todėl jie stovi lauke, kol 
karalius pasiunčia savo tarną ir liepia jiems užeiti. Tačiau 
net ir tada žmogus neįeina į karaliaus namus, o tik prieina 
prie jo durų. Ir tik tada pats karalius, kreipdamasis į jį asme-
niškai, pakviečia jį užeiti. 

Esu sutikęs zulus, kurie valandų valandas stovėdavo 
prie karaliaus namų ir laukdavo jo leidimo įeiti. Buvo atvejų, 
162



kai, priėjęs prie tokio žmogaus klausiau, ar jis įsitikinęs, 
kad karalius žino apie jo buvimą, ir jis ramiai atsakydavo 
teigiamai. 

– Ir ką jis jums pasakė? – Aš vis jo klausinėjau. 
– Jis nieko nepasakė. 
– Kaip nieko? – Aš nesupratau. – Kur jis dabar yra? 

Savo namuose? 
– Ne, jis išvažiavo automobiliu. (Paaiškėjo, kad kara-

lius, pabudęs ir išėjęs iš namų, pamatė jį ir, apsisukęs, nuėjo 
išsimaudyti, persirengti ir papusryčiauti. Tada jis sėdo į au-
tomobilį ir pravažiavo šalia jo, netaręs jam nė žodžio). 

– Kada gi sugrįš karalius? – nustebęs toliau klausinė-
jau. 

– Nežinau, – juodaodis gūžtelėjo pečiais. 
– Tai ką tu čia tada veiki? 
– Aš jo laukiu. 
– Ir kiek ilgai dar lauksi? 
– Kol jis vėl sugrįš. 
– O! – sušukau negalėdamas susilaikyti. – Koks nedo-

ras žmogus yra šis karalius! Kaip jis galėjo tylėdamas pra-
važiuoti šalia tavęs ir išvykti?! Ne, jei aš būčiau tavo vietoje, 
seniai būčiau išėjęs...! 

– Ką tu sakai, baltasis! – pasipiktinęs pertraukė mane 
zulas. – Kaip tu gali taip kalbėti?! Juk jis yra mano karalius! 
Jei dabar iš čia išeičiau, tai būtų tas pats, kas trenkti ir spjauti 
jam į veidą! Vargas man, jei grįžęs karalius neras manęs 
šioje vietoje! Jis gi mane matė, todėl aš dabar neturiu kito 
pasirinkimo! Turiu jo laukti, kol jis sugrįš! Ir aš tai darau 
noriai, nes jis yra mano karalius, mano valdovas! Elgdama-
sis ne taip, kaip man patinka ir kaip aš noriu, jis man parodo, 
kad tai jis yra mano valdovas. Jei jis „šoktų pagal mano dū-
delę“ ir vykdytų mano norus, jis nebūtų mano karalius, bet 
būtų man lygus! Tačiau jis yra mano šeimininkas, todėl ne 
jis turi manęs klausyti, o aš turiu jam paklusti! 

Taip juodaodis zulas laukia savo karaliaus. Jis nesiner-
vina ir nesipiktina. Jis kantriai laukia, kol karalius sugrįš ir 
pats su juo pasikalbės. Todėl jei tokiems žmonėms pasaky-
site, kad Dievas yra mūsų Karalius ir kad reikia Jo laukti, 

163



jiems tai bus visiškai aišku ir savaime suprantama. „Ži-
noma, – iš karto sutiks jie. – Juk karalius yra karalius!“ Ne 
veltui Dievo Žodis sako, kad kantriai laukiantys Viešpaties 
įgauna naujų jėgų: „Jie pakils ant sparnų kaip ereliai, bėgs 
ir nepavargs, eis ir nepails“ (Iz 40, 31). 

Dvasinis baltojo žmogaus ir jo krikščioniškojo gyve-
nimo nuopuolis yra tas, kad jis nuolat pernelyg skuba. Vis-
kas jam turi vykti greitai. Ir būtent dėl to, kad mums visada 
trūksta laiko, mes neturime jo nei Viešpačiui, nei artimie-
siems. Viskas mūsų gyvenime sukasi tik apie mus, ir mes 
patys sau esame lyg stabai. Viskas turi būti taip, kaip mes 
norime, kad būtų. Net Dievas, mūsų manymu, turėtų daryti 
tai, ko mes norime! Viskas turi vykti pagal mūsų mintis ir 
planus! Mes jau patys sau tapome dievais! Juodaodžių mąs-
tymas ir gyvenimo būdas šiais klausimais labai skiriasi nuo 
mūsų, baltųjų, ir daugelį krikščionybės sąvokų jie supranta 
daug geriau nei mes. 

Mes, baltieji, renkame savo lyderius ir valdovus, kad 
jie darytų tai, ko nori liaudis. Jei jie nedaro to, ko iš jų tiki-
mės, mes juos perrenkame arba nuverčiame. Mūsų valdovai 
valdo ketverius, penkerius ar daugiau metų, o tada balsuo-
dami išrenkame kitus. Juodaodžiai to nedaro. Jiems vadas 
yra vadas visą jo gyvenimą, kol jis miršta. Jis yra karalius, 
todėl valdo taip, kaip nori ir kaip jam atrodo tinkama. Visa 
valdžia yra jo rankose ir tik jis vienas turi visus įgaliojimus 
spręsti visus klausimus. Tik jis vienas gali valdyti, o visi kiti 
privalo paklusti jo valiai. 

Šiomis dienomis daug kalbama apie rinkimus, balsavimo 
teisę ir žmogaus teises įvairiais klausimais. Juodaodžiams 
afrikiečiams šios sąvokos visiškai svetimos. Mes manome, 
kad kiekvienas turi turėti balso teisę. Jie sako, kad tokią teisę 
turi tik vienas asmuo – karalius arba genties vadas. Pas juos 
taip yra iš tiesų, todėl jie negali suprasti, kaip įmanoma, kad 
mūsų vyriausybės valdo šalia esant opozicijai. Kalbant juo-
daodžių sąvokomis, su priešu ir priešininku gali būti tik viena 
kalba – jį reikia nužudyti, smeigiant ietį jam į širdį. Jie ne-
svarsto kitų būdų spręsti tokius klausimus. Priešas turi būti 
sunaikintas bet kokia kaina! Dievo Žodis sako, kad jei kokie 
164



nors namai, karalystė ar tauta yra tarpusavyje susiskaldę, jie 
negali išsilaikyti. Ir juodaodžiai tai puikiai supranta. 

Žinoma, tokie klausimai priklauso politikos sričiai, o 
aš nesu politikas ir negaliu teigti, ar toks požiūris politikos 
srityje yra teisingas, ar ne. Taip pat nenoriu pasakyti, kad 
tai, kas juodaodžiams yra neginčijama, yra teisinga ir tobula. 
Kalbėdamas apie tai, noriu pabrėžti tik viena – jei mes, bal-
tieji žmonės, savo supratimus apie vadovavimą perkeliame 
į dvasinį gyvenimą, tai toks mąstymas ateina tiesiai iš pra-
garo. Kaip juodaodžiai laikosi savo politinių principų, taip 
mes, krikščionys, turime įgyvendinti tą patį dvasiniame gy-
venime. Jėzus yra vienintelis, kuris gali mus valdyti! Jis vie-
nintelis turi būti mūsų Viešpats ir Karalius – pirmas ir 
paskutinis! Niekas kitas negali užimti Jo vietos! Krikščionio 
gyvenime negali būti jokios opozicijos Viešpačiui! Jėzus turi 
būti mūsų vienintelis Viešpats ir Karalius! 

Štai kodėl taip gera skelbti Evangeliją tokiems pago-
nims. Jei pasakysite jiems, kad Jėzus yra Karalius, Viešpats 
ir Dievas, jie supras, kad atsidavimas Jam reiškia besąly-
gišką paklusnumą visam gyvenimui. Nuo tos akimirkos nie-
kas kitas nebegali viešpatauti jų gyvenime – jie privalo 
gyventi tik Kristui, be jokių kompromisų. Jiems nereikia aiš-
kinti, kad nuo šiol jie negalės tarnauti dviem šeimininkams. 
Jie tai puikiai supranta ir sako: „Taip, žinoma! Juk Dievas 
yra Karalius ir tik Jis vienas viską valdo, o mes turime būti 
Jam ištikimi iki pat mirties“. Todėl jiems nesunku laukti 
Viešpaties ir pasitikėti Juo. Jie samprotauja taip: „Dabar, kai 
jau kreipėmės į Dievą su savo poreikiais, galime juos visiš-
kai atiduoti Jam, ir Jis savo laiku imsis veiksmų. Mums te-
reikia žvelgti į Jį, sekti Juo ir gyventi Jam!“ 

Brangūs draugai, papasakojau jums, kaip juodaodžiai 
krikščionys žvelgia į svarbiausius dvasinius klausimus. 
Kaip tai atrodo pas mus? Kaip dažnai pavargstame laukti, 
ar ne? Kaip dažnai laukimas tampa nepakeliamas, ir mes 
susinerviname, nebegalėdami ilgiau ištverti. Bet kodėl?! 
Kai kurie žmonės tai laiko aukšto dvasingumo požymiu, 
bet, deja, yra priešingai. Tai greičiau rodo, kad vis dar 
esame labai kūniški. Žmonės, kurie nuolat skuba tai šen, tai 

165



ten, iš tikrųjų mažai dirba. Jie mano, kad daro daug, bet iš 
tikrųjų padaro labai mažai. Tačiau jei kantriai laukiame Vieš-
paties, viskas atrodo visai kitaip. Juk Jo viena diena yra kaip 
tūkstantis metų, ir per vieną dieną Jis gali padaryti tai, kam 
mums prireiktų tūkstančio metų sunkaus darbo. Man teko 
tuo įsitikinti savo kailiu. 

Prieš prasidedant prabudimui, buvau nuolat užsiėmęs. 
Mano evangelizacijos trukdavo nuo aštuonių iki dešimties, 
o kartais net dvylikos mėnesių, dažnai po du susirinkimus 
per dieną. Kaip Petras, kuris nesėkmingai žvejojo visą naktį, 
taip ir aš iš visų jėgų stengiausi, bet nieko negalėjau sugauti. 
Buvau išsekęs ir nebegalėjau taip tęsti, todėl nusprendžiau 
visko atsisakyti. Po dvylikos nevaisingos tarnystės metų, kai 
jau buvau nuleidęs rankas ir beveik pasidavęs, man apsi-
reiškė Viešpats ir tarė: „Erlo! Eik į gilumą.“ 

Tuos pačius žodžius Jis kartą pasakė Petrui, kuris at-
sakė: „Mokytojau, visą naktį vargę, mes nieko nesugavome, 
bet dėl Tavo žodžio užmesiu tinklą.“ (Lk 5, 5). Ir būtent dėl 
to, kad šiuos žodžius pasakė Jėzus, o Petras Jam pakluso, 
per trumpą laiką buvo sugauta tiek daug žuvų, kad tinklas 
ėmė trūkinėti, o valtis, perpildyta žuvų, vos išsilaikė pavir-
šiuje. Taigi, jei darbuojamės pagal kūną, galime tai daryti 
visą gyvenimą, iki pat mirties, bet pasieksime nedaug arba 
visai nieko. Tačiau jei dirbame pagal Dvasią, nuveiksime 
daug daugiau, iš pažiūros nieko ypatingo nedarydami. 

Prasidėjus prabudimui, mano gyvenime buvo daug 
dienų, kada galėjau pasakyti: „Šiandien Viešpačiui atnešiau 
daugiau vaisių nei per visus mano ankstesnius dvylika 
metų!“ Ir taip iš tiesų buvo. Dvylikos metų sunkaus, įtempto 
darbo negalima buvo palyginti su viena diena! Tačiau tam 
turėjau išmokti pasitikėti Viešpačiu, Jam paklusti ir daryti 
tik tai, ką Jis liepia. Taip mano tarnystėje ėmė vykti daugybė 
dalykų, kuriuos gali padaryti tik Dievas, ir tada tapo įma-
noma bėgti vis toliau į priekį, nepavargstant ir nenusilpstant. 
Man tereikėjo tik palaikyti pastovų ryšį su Juo, neliūdinti ir 
negesinti Jo Šventosios Dvasios. 

Svarbiausia mūsų dvasiniame gyvenime – nuolat pasi-
likti prie Jėzaus kojų. Biblijoje sakoma, kad turime nuolat 
166



melstis. Žinoma, tai nereiškia, kad visą gyvenimą turėtume 
praleisti ant kelių užmerktomis akimis. Šie Šventojo Rašto 
žodžiai reiškia nenutrūkstamą ryšį su Dievu ir mūsų santy-
kių su Juo tęstinumą. Taip pat svarbu, kad mūsų gyvenimas 
būtų visiškai klusnus Viešpačiui ir liudytų, kad Jis tikrai yra 
mūsų Karalius ir Viešpats. Juk būtent per tai mes iš Jo gau-
name palaiminimus ir naujų jėgų. 

Kaip zulas laukia savo karaliaus, kol jis ateis, taip ir 
mes turime taip elgtis savo maldose. Labai svarbu, kad mes 
lygiai taip pat lauktume savo Viešpaties ir nepabėgtume nuo 
Jo pralaukę pusę dienos, savaitę, mėnesį, metus ar net ilgiau. 
Deja, dažnai nutinka taip, kad, kurį laiką palaukę, mes pa-
bėgame prieš pat Viešpačiui ateinant pas mus. Panašiai kaip 
Saulius, kuris neteko visų savo palaiminimų, nes nesugebėjo 
sulaukti Samuelio atėjimo ir padarė tai, ko neturėjo daryti. 

Ak, šitas mūsų žmogiškas blaškymasis ir skubotumas! 
Kiek daug žalos jis mums padaro ir kaip dažnai aš anksčiau 
tai patirdavau! „Greičiau! – skubinau pats save. – Turime 
skubėti į susirinkimą! Negalime vėluoti!“ Taigi važiuojame 
ten taip greitai, kaip tik galime. Per tą skubėjimą galėčiau 
net palikti žmogų, kuris turėjo didelį poreikį. Ir ką gi... Kai 
tinkamu laiku atvykome į reikiamą vietą, pamatėme, kad 
žmonės dar nebuvo susirinkę ir tarnavimą teks pradėti vė-
liau. Tokiais atvejais turėdavome sėdėti ir laukti. „Žiūrėk, 
Erlo! – Viešpats man kalbėjo. – Aš tavęs nevedžiau, tu ne-
buvai Dvasioje...“ 

Žinoma, pasitaiko atvejų, kai esame per lėti ir todėl vė-
luojame, kaip vienas pamokslininkas, kuris atėjo į susirin-
kimą, kai susirinkusieji jau buvo išsiskirstę. Kitą kartą atėjęs 
jis ir vėl pavėlavo. Suglumęs jis pasidalijo su vienu broliu 
ūkininku ir paprašė jo pasimelsti, kad Viešpats jam parodytų, 
kas negerai. Jis norėjo sužinoti, ką Dievas per tai nori jam 
pasakyti. Ir tada šis ūkininkas jam paaiškino: „Argi nesu-
pranti, kad tau tiesiog reikia keltis anksčiau rytais!“ Taip ir 
Lotui bei jo šeimai buvo liepta paskubomis išvykti iš Sodo-
mos, tačiau jis neskubėjo. 

Taigi svarbiausia, kad mūsų santykiai su Viešpačiu būtų 
tvarkoje ir kad visame kame Jam paklustume. Tuomet pats 

167



Dievas mums nurodys kelią, nes Jis geriausiai žino, kada 
mums skubėti, o kada laukti. Jei pradedate nervintis ar ne-
kantrauti, žinokite, kad tai kyla tiesiai iš pragaro. Tai šėtono 
dvasia, o ne Dievo ramybės Dvasia, kurioje turime gyventi. 
Taip tik kenkiame sau ir Dievo darbui. 

Deja, daugelis misionierių, nuolat skubėdami, padaro 
didelę klaidą. Kaip jau minėjau, juodaodžiai iš prigimties 
yra labai lėti. Jei susirinkimas turi prasidėti vienuoliktą va-
landą, jie būtinai ateis vėliau. Žinoma, yra ir kitų priežasčių, 
pavyzdžiui, daugelis neturi rankinių laikrodžių, o kai ku-
riems tenka eiti pėsčiomis iš toli ir pan. O jei misionieriai 
atvyksta nustatytu laiku į susirinkimą, o žmonių dar nėra, 
jie susinervina ir taip nusideda. Taip viena nuodėmė veda 
prie kitos ir prarandama visa palaima. Ar ne geriau, užuot 
nervinęsi, paklausti savęs: „Kam aš čia esu?“ Juk tikslas, dėl 
kurio atvykote, yra skelbti Evangeliją. Tad koks skirtumas, 
ar tai bus daroma vienuoliktą ar dvyliktą valandą?! Tai kas 
svarbiausia turi išlikti svarbiausia, o visa kita – antraeiliai 
dalykai. Jei išliksime ramūs ir leisime Dievo ramybei vieš-
patauti mūsų širdyse, ji apsaugos mus nuo nuodėmės ir 
padės kantriai laukti to, ką Viešpats yra numatęs. 

Taip, žmonėms gali būti sunku laukti. Galime prarasti 
dvasios artumą jei kas nors, pamiršęs apie punktualumą, pri-
verčia mus laukti dešimt ar penkiolika minučių. Mums tai 
tiesiog siaubinga! Tačiau jei šalia to tu nerviniesi ir pyksti, 
argi tai ne siaubinga?! Ar tai ne taip jau ir baisu?! Žodžiu, 
nesusilaikiau ir susinervinau. Na ir kas čia tokio? Tai gali 
nutikti kiekvienam – nieko tokio. Mes galime būti tokie ne-
protingi, tokie akli – ir vis dėlto atrodyti pamaldžiais! 

Mano draugai, mums nevalia nuodėmiauti! Kristus ne-
atsitiktinai pasakė moteriai, sugautai svetimaujant: „Eik ir 
daugiau nenusidėk“. Net jei kiti nusideda, mums tai nesu-
teikia teisės nusidėti. Jei mūsų artimieji elgiasi netinkamai, 
mes vis tiek turime elgtis teisingai. Net jei jie kūniški, mes vis 
tiek turime išlikti dvasiški. Mūsų gyvenimas ir vaikščioji-
mas Dievo akivaizdoje turi būti Dvasioje. Dievas yra Dva-
sia, ir mūsų ryšys su Juo turi būti nenutrūkstamas. Jei 
elgiamės pagal kūną, mes priešinamės Dievui ir negalime 
168



būti vienybėje su Juo. Visa tai – vadinamosios „smulkme-
nos“, tačiau jos visai nėra smulkmenos. Visų šių dalykų 
Dievas mane išmokė būtent per zulus. Man teko daug ko iš 
jų pasimokyti ir peržiūrėti iš naujo. 

Jeigu pagonys priima Evangeliją, tada jiems tiesiog bū-
tina pasikeisti. Dėl to viskas jų gyvenime pasikeičia. Bet ar 
žinote, kad mes, krikščioniškos tautos, turime daryti tą patį? 
Mums taip pat reikia visiškai pasikeisti, jei į mūsų gyvenimą 
ateina gyvoji Evangelija. Mes, baltieji, turime keistis taip 
pat, kaip ir juodaodžiai, nes pas juos šiurkšti ir tamsi pago-
nybė, o pas mus nors ir subtilesnė, bet vis tiek pagonybė. 
Būtent šią „krikščioniškąją pagonybę“ turime atnešti ir pa-
dėti prie Jėzaus kojų, ir po to visas mūsų gyvenimas turi būti 
nuolat kontroliuojamas ir vedamas Šventosios Dvasios. Yra 
daug taip vadinamų „dievotų“ dalykų, kurie ateina tiesiai iš 
pragaro. Tačiau jei leidžiame Šventajai Dvasiai netrukdomai 
veikti mūsų gyvenime, Ji mus visiškai pakeičia ir padaro tik-
rais Dievo vaikais. 

Galime nuvykti pas žydus, graikus, arabus, ir kitas tau-
tas, ir ten pamatysime, kokie dideli skirtumai yra tarp mūsų, 
žmonių. Ką turėtume sakyti, kai su jais kalbamės? – „Ak, 
jūs esate visai kitokie! Jūsų sampratos ir pažiūros, jūsų gy-
venimo būdas taip skiriasi nuo mūsų...! Kokie jūs keisti 
žmonės! Kaip galima taip mąstyti?“ Bet pagalvokite, ar tai 
bus teisinga iš mūsų pusės? Ar turėtume tikėtis, kad jie pa-
sikeis ir taps tokie kaip mes?! Deja, būtent šią klaidą da-
rome dažniausiai. Bet juk mūsų užduotis – ne padaryti kitus 
panašiais į mus, bet laimėti juos Viešpačiui. Prisiminkite, 
ką apie tai sakė apaštalas Paulius: „Žydams buvau kaip 
žydas, kad laimėčiau žydus. Tiems, kurie laikosi įstatymo, 
tapau besilaikančiu įstatymo, kad laimėčiau besilaikančius 
įstatymo, nors pats nesu jam pavaldus. Tiems, kurie neturi 
įstatymo, buvau kaip neturintis įstatymo, – pats būdamas 
ne be Dievo įstatymo, bet pavaldus Kristaus įstatymui, – 
kad laimėčiau tuos, kurie neturi įstatymo. Silpniesiems pa-
sidariau kaip silpnas, kad laimėčiau silpnuosius. Visiems 
tapau viskuo, kad vienaip ar kitaip kai kuriuos išgelbėčiau.“ 
(1 Kor 9, 20-22). 

169



Tikiuosi, suprantate, ką noriu jums pasakyti. Tiesa, yra 
krikščionių, kurie šiuo klausimu nukrypsta į kitą kraštuti-
numą. Kartą mūsų misijoje lankėsi pamokslininkas, kuris 
sakė: „Kai esu tarp narkomanų – ir pats vartoju narkotikus. 
Kai esu tarp rūkančiųjų – ir pats rūkau, kad juos laimėčiau 
Viešpačiui.“ 

Toks požiūris iš esmės yra klaidingas. Net jei išoriškai 
atrodome silpni, viduje turime išlikti dvasiškai stiprūs ir tvirti. 
Ne veltui apaštalas Paulius pabrėžė, kad nors jis tarp tų, kurie 
neturėjo įstatymo, buvo tarsi nepavaldus įstatymui, tačiau 
Kristaus įstatymas liko jame. Žinoma, neturime būti veid-
mainiai, bet svarbiausia – sugebėti išsižadėti savęs ir atsisa-
kyti to, kas „mano“, laimėdami kitas sielas Viešpačiui. Tokio 
pat požiūrio reikėtų laikytis ir dvasiniuose klausimuose. Tai 
nereiškia, kad turėtume elgtis neteisingai, jei tie, tarp kurių 
esame, elgiasi neteisingai. Tačiau turime sugebėti nusižeminti 
ir leisti pačiam Dievui parodyti jiems kelią į tiesą. 

Pavyzdžiui, tarp Dievo vaikų yra klausimas, dėl kurio 
kyla daug diskusijų ir nesutarimų. Pirmojo laiško korintie-
čiams dvyliktame skyriuje skaitome: „Yra skirtingų dovanų, 
tačiau ta pati Dvasia. Yra skirtingų tarnysčių, tačiau tas pats 
Viešpats. Ir yra skirtingų veiksmų, tačiau tas pats Dievas, 
kuris visa veikia visame kame. Bet kiekvienam suteikiamas 
Dvasios pasireiškimas bendram labui. Vienam Dvasios su-
teikiamas išminties žodis, kitam tos pačios Dvasios – paži-
nimo žodis, kitam – tikėjimas iš tos pačios Dvasios, kitam – 
išgydymų dovanos iš tos pačios Dvasios, kitam – stebuklų 
darymas, kitam – pranašavimas, kitam – dvasių atpažinimas, 
kitam – skirtingos kalbos, kitam – kalbų aiškinimas. Bet visa 
tai daro viena ir ta pati Dvasia, kuri dalija kiekvienam atski-
rai, kaip Jai patinka.“ (1 Kor 12, 4-11). Toliau tame pačiame 
skyriuje apaštalas Paulius sako: „Ar visi apaštalai? Ar visi 
pranašai? Ar visi mokytojai? Ar visi stebukladariai? Ar visi 
turi išgydymo dovanų? Ar visi kalba kalbomis? Ar visi aiš-
kina?“ (1 Kor 12, 29-30). 

Kai kurie krikščionys teigia, kad visi turėtų kalbėti kito-
mis kalbomis. Kiti sako, kad tai neteisinga, nes neatitinka to, 
kas parašyta Biblijoje, kuri mus moko, kad Šventoji Dvasia 
170



veikia taip, kaip nori, dalydama dovanas Dievo vaikams 
taip, kaip jai atrodo tinkama. Tai nevyksta pagal iš anksto 
nustatytą schemą, bet pagal Dievo valią. Vienam žmogui su-
teikiama viena dovana, kitam – antra, o trečiam – trečia. 

Taigi, susitiko du žmonės, turintys skirtingas nuomones 
apie kitas kalbas. Vienas jų sakė, kad visi be išimties turėtų 
kalbėti kitomis kalbomis. Kitas tai neigė ir, remdamasis mi-
nėtomis Raštų eilutėmis, bandė įtikinti savo pašnekovą, kad 
kitų kalbų dovana yra viena iš daugelio Šventosios Dvasios 
dovanų, todėl teiginys, jog visi turėtų kalbėti kalbomis, ne-
atitinka Biblijos mokymo. 

Taip jie sėdėdami prie stalo, svarstė, kiekvienas ginda-
mas savo tiesą, o tas, kuris iš jų iš tiesų sakė tiesą, staiga su-
pyko. Tai pastebėjęs jo pašnekovas tarė: „Jei tu esi teisus ir 
tiesa yra tavo pusėje, tai kodėl nerviniesi ir pyksti?“ Pirmasis 
brolis dar ilgai negalėjo pamiršti šių žodžių ir atgailaudamas 
maldavo: „Viešpatie, atleisk man! Sakau, kad žinau tiesą, 
bet vis tiek pykstu. Teigiu, kad turiu tyrą, nepaneigiamą 
Evangeliją, o vis tiek nervinuosi, ginčijuosi ir kivirčijuosi!“ 

Matote, kaip tai negerai! Bet kokiomis aplinkybėmis tu-
rime išlaikyti ramybę savo širdyse, turėti artimą ryšį su Vieš-
pačiu ir vaikščioti Jo Dvasioje, liudydami tiesą ne liežuviu, 
bet savo gyvenimu. Kitaip mūsų krikščionybė nieko verta. 
Jei esame susinervinę, irzlūs, nekantrūs, niūrūs ir pikti, bet 
kuris, pažvelgęs į mus, gali rodyti pirštu ir sakyti: „Pažiūrėk 
į jį! O jis dar vadina save krikščionimi!“ Ar tikrai manote, 
kad taip elgdamiesi galėsite laimėti kitą žmogų Viešpačiui? 
Tikrai ne! O kaip dažnai, deja, krikščionys stengiasi tai pa-
daryti! Kaip dažnai atsitinka, kad atveriame burną ir prade-
dame kalbėti, užuot pasimeldę širdyje ir su nuolankumu 
paklausę Viešpaties, kokia yra Jo valia ir ko Jis šiuo metu iš 
mūsų tikisi. Kaip svarbu tokią akimirką paklausti Dangiškojo 
Tėvo: „Viešpatie, ko Tu nori, kad aš padaryčiau?“ arba „Ką 
turėčiau dabar pasakyti?“ O jei Viešpats mums nieko neat-
sako, tuomet turėtume tylėti ir nieko nesakyti. 

Negalime laimėti sielų ir būti palaiminimu kitiems, jei 
nesame pasirengę atsižadėti savęs ir palikę tai, kas mūsų, 
gerbti kitą labiau už save, tapdami kiekvienam tuo, kuo jis 

171



yra. Tik tada, kai esame pasiryžę tam, mūsų gyvenime gali 
išsipildyti tai, apie ką rašė apaštalas Paulius: „Žydams buvau 
kaip žydas, kad laimėčiau žydus. Tiems, kurie laikosi įsta-
tymo, tapau besilaikančiu įstatymo, kad laimėčiau besilai-
kančius įstatymo... Silpniesiems pasidariau kaip silpnas, kad 
laimėčiau silpnuosius. Visiems tapau viskuo, kad vienaip ar 
kitaip kai kuriuos išgelbėčiau.“ (1 Kor 9, 20.22). Tegul Vieš-
pats padeda ir mums pasiekti tokią dvasinę būseną, kurioje 
nebūtų sunku išsižadėti savęs. Nes tik tada Dievas galės mus 
panaudoti kitoms sieloms gelbėti! 

Paulius apie save sakė, kad buvo nepriekaištingas pagal 
įstatymą ir gyveno pavyzdingą gyvenimą, tačiau buvo pasi-
ruošęs išsižadėti savęs. Jis žinojo, kiek tai kainuoja, todėl 
galėjo pasakyti: „aš kasdien mirštu.“ (1 Kor 15, 31). Tik taip, 
kasdien mirdami, nuolankiai nešdami savo kryžių, galime 
būti nukryžiuoti kartu su Kristumi. Šis kryžius yra sunkus 
ir neturi nieko bendra su kryželiu, kurį kai kurie žmonės ne-
šioja ant kaklo. Šis kryželis yra labai lengvas ir nesunkiai 
nešiojamas. Tačiau tikrasis kryžius nėra lengvas ir nėra toks 
malonus. Kai Kristus nešė savo kryžių, kartais Jis neišlai-
kydavo ir krisdavo po jo svoriu, todėl kitas žmogus turėdavo 
padėti nešti Jo naštą. 

Krikščionio kryžius taip pat nėra mažas. Jį nešdamas 
negali eiti tiesiai, aukštai iškėlęs galvą, bet turi žemai pasi-
lenkti po juo. Žmogus, kuris tikrai neša savo kryžių, yra nuo-
lankus ir žemai palenktas. Būtent tai yra ženklas, kad jis neša 
savo kryžių ir kad Jėzus yra jo širdyje. Jei žmogus arogan-
tiškas ir išdidus, jei mano, kad jis protingesnis ir aukštesnis 
už savo artimuosius, vadinasi, jo širdyje gyvena velnias. Ne-
suklysiu taip sakydamas, nes tik velnias gali mūsų širdyse 
pasėti išdidumą ir aroganciją. To negalėjo padaryti Jėzus, 
kuris mokė: „mokykitės iš manęs, nes Aš romus ir nuolan-
kios širdies.“ (Mt 11, 29). Žmogus, kurio širdyje iš tiesų gy-
vena Kristus, yra romus, malonus ir švelnus kitiems. Jis 
negali būti šiurkštus ir beširdis artimo atžvilgiu, nes Viešpats 
niekada toks nebuvo. 

O, kaip svarbu mums išmokti nešti savo kryžių! Tas, 
kuris neša savo kryžių, negali apsiginti. Kai jį muša, jis 
172



nedrįsta keršyti, nes neša kryžių ir dėl to yra pasmerktas mir-
čiai. Toks žmogus nebeturi jokių teisių. Jam daugiau nieko 
nebepriklauso. Jis tampa pasaulio pajuokos objektu, kuris 
daro su juo ką nori. Jį kala prie kryžiaus, ir viskas, ką jis gali 
daryti, tai melstis už tuos, kurie jį nukryžiuoja, kaip kadaise 
darė Jėzus, sakydamas: „Tėve, atleisk jiems, nes jie nežino, 
ką daro.“ (Lk 23, 34). 

Kasdien nešti savo kryžių, nuolankiai kęsti užgaulioji-
mus ir įžeidinėjimus – tai neatsiejama žmogaus, vadinančio 
save krikščionimi, gyvenimo dalis. Nežinau, ar žmogus turi 
teisę vadintis krikščionimi, jei jis neneša savo kryžiaus. Gal-
būt toks žmogus jau seniai priklauso prie tų, apie kuriuos 
apaštalas Paulius su liūdesiu rašė: „Daugelis – apie juos ne 
kartą esu jums kalbėjęs ir dabar net su ašaromis kalbu – el-
giasi kaip Kristaus kryžiaus priešai“ (Fil 3, 18). 

Taigi galima vadintis krikščionimi, bet iš tikrųjų būti 
Kristaus Kryžiaus priešu, einančiu prieš Jį. Tas, kuris nenori 
išsižadėti savęs, kuris nuolat kaltina kitus, ieškodamas sau 
pasiteisinimų, paprasčiausiai negali būti draugas ir sekėjas 
To, kuris be priekaištų nešė savo kryžių į Golgotą. O, kaip 
tai baisu – skelbti Kristų kitiems, bet būti atstumtam dėl to, 
kad nenešei savo kryžiaus ir nenorėjai išsižadėti savęs. Ir 
kaip gaila, jei visą gyvenimą vadiname save krikščionimis 
ir esame įsitikinę, kad tikrai tokiais esame, o kelionės pa-
baigoje sužinome, kad viskas buvo veltui ir kad mūsų liki-
mas – amžinas pasmerkimas!

173



12 skyrius 
 

Kaip tapti tinkamu indu? 
 
Brangūs bičiuliai, jei žvelgiame aplink ne aklomis, bet 

atviromis akimis, galime pasibaisėti tuo, kaip šiandien at-
rodo pasaulis. Ypač liūdina tai, kad per pastaruosius pen-
kiasdešimt metų krikščionių skaičius sumažėjo beveik tris 
kartus, o kiti nekrikščioniški tikėjimai ir bedievystė plinta 
vis labiau. Beveik visose bažnyčiose, su nedidelėmis išim-
timis, lankomumas pamaldose mažėja. O tie, kurie dar turi 
šiek tiek dvasinės gyvybės, turėtų šauktis Viešpaties ir pra-
šyti, kad Jis pasigailėtų mūsų ir sustabdytų šį smukimą. 

Nesuprantu, kaip kai kurie krikščionys gali likti paten-
kinti esama padėtimi. Apsidairykite aplink save ir pažiūrėkite! 
Kaip nepasibaisėti tuo, ką dabar matote ir girdite! Tik Dievas 
žino, ką dar gali atnešti ateitis. Todėl mums belieka tik vienas 
kelias – tikras dvasinis prabudimas, pagrįstas Biblija ir Vieš-
paties suteikiamas per Šventąją Dvasią. Jei nepatirsime to 
tikro prabudimo, pateksime į neigiamą įtaką ir būsime nunešti 
klaidingos srovės. Kitos išeities paprasčiausiai nėra! 

Štai kodėl kiekvienas tikintysis turi būti degantis krikš-
čionis, kurio širdis liepsnoja dėl Viešpaties. Tačiau kiekvie-
nas, kuris vos rusena, gali būti vadinamas Dangaus 
karalystės išdaviku! Todėl, jei tokie Dievo vaikai praranda 
išgelbėjimo užtikrintumą, galime tuo tik džiaugtis – ir kuo 
greičiau tai įvyks, tuo geriau! Meldžiu Dievą, kad tokie 
krikščionys kuo greičiau pabustų iš savo dvasinio miego. 
Toli gražu nenoriu raminti ar guosti tikinčiojo, kuris neati-
tinka to lygio, kurio iš jo tikisi Viešpats. 

Jei kas nors man sako, kad Pietų Afrikoje vykstantis 
prabudimas yra kažkas netikro, ar kad jame yra kažkas ne-
biblinio ir nešvaraus, aš jam atsakau: „Broli, jei žinai ką nors 
geriau, parodyk man tai, o ne ateik su tuščiais žodžiais ir ap-
simestiniu pamaldumu, išsižadėdamas jėgos iš aukštybių“. 
Evangelija ir žodis apie Kryžių turi būti Dievo jėga, galinčia 
apversti ir pastatyti ant kojų šiandieninę formaliąją krikščio-
nybę padarydama su ja tai, kas kadaise įvyko Jeruzalėje! 
174



Kiekvienas krikščionis turėtų būti degantis Jėzaus Kris-
taus liudytojas! Kiekvienas be išimties, jaunas ar senas, 
vyras ar moteris, vienišas ar vedęs. Daugiau nebegalime 
savo tarpe toleruoti tų, kurių širdys dėl Viešpaties neplaka 
nei dieną, nei naktį ir kuriems Dievo darbas nėra pirmoje 
vietoje! Mes, vadinantys save krikščionimis ir Jėzaus Kris-
taus pasekėjais, turime gyventi taip, kad Jis būtų mums Pir-
masis ir Paskutinysis, mūsų gyvenimas ir mūsų kasdienė 
duona! 

Atėjo laikas, kai niekam nebegalima gėdytis Viešpaties 
vardo ir kai kiekvieno žmogaus tikėjimas turi būti matomas 
visiems! Pasaulis daro viską, ką gali, kad triumfuotų velnias. 
O kada mes, krikščionys, pagaliau pradėsime taip pat kovoti 
dėl savo Gelbėtojo? Pasaulis kovoja dėl šėtono valdžios, o 
velnio tarnai viską daro jo šlovei ir jo viešpatavimui žmonių 
sieloms! Tad juo labiau mes, krikščionys, turėtume tai daryti 
dėl savo dangiškojo Karaliaus ir Viešpaties! 

Negalime pamiršti, kad laiko lieka labai nedaug, nes 
viskas eina į pabaigą. Gyvename tuo metu, apie kurį para-
šyta: „Žinok, kad paskutinėmis dienomis ateis sunkūs laikai. 
Nes žmonės bus... turintys dievotumo išvaizdą, bet atsiža-
dėję jo jėgos.“ (2 Timotiejui 3, 1.2.5). Būtent apie juos apaš -
talas Paulius rašė: „Šalinkis tokių žmonių“. Todėl venkite 
kiekvieno taip vadinamo krikščionio, turinčio tik pamal-
dumo išvaizdą, bet išsižadančio Dievo jėgos! Be to, ištirkite 
ir patys save – ar nesate tokie? 

Giliau pažvelkite į šiuos žodžius ir pagalvokite: ar ne 
laikas mums pradėti rimtai žiūrėti į Dievo Žodį. Kiek ilgai 
dar šlubuosime ant abiejų kojų?! Argi jau neatėjo tas laikas, 
kai iš tiesų turėtume atiduoti garbę mūsų Dievui ir kad 
mūsų gyvenimas taptu ištikimu liudijimu, jog tik Jis vienas 
yra Tiesa, o Biblija – mūsų kelrodis į Jį? Pagaliau turi iš-
mušti ta valanda, kada Viešpats taps mūsų galutiniu ir le-
miamu žodžiu! 

Kai Dievas veikia, Jis veikia taip, kaip nori. Nežinau, 
kodėl, bet Jis veikia būtent per mus, žmones. Dievui reikia 
žmogiškų indų, todėl kyla klausimas – kaip mums tapti 
indais, tinkamais naudojimui Jo šventose rankose? Su 

175



šiuo klausimu susiduriame visur. Krikščionys dažnai klau-
sia: „Ką mums daryti, kad Dievas suteiktų mums dvasinį 
prabudimą? Ko tam reikia? Kaip galime tapti indu, priimtinu 
mūsų dangiškajam Valdovui?“ 

Antrojo laiško Timotiejui antrojo skyriaus devyniolik-
toje – dvidešimt pirmoje eilutėse rašoma: ,,Bet tvirtai stovi 
Dievo pamatas, turintis tokį antspaudą: ‘Viešpats pažįsta sa-
vuosius‘ ir ‘Tepasitraukia nuo neteisybės kiekvienas, kuris 
šaukiasi Kristaus vardo‘. O dideliuose namuose yra ne tik 
auksinių ir sidabrinių indų, bet ir medinių bei molinių. Vieni 
tarnauja garbingiems reikalams, kiti – negarbingiems. Jeigu 
kas apsivalys nuo minėtų dalykų, bus indas, skirtas garbei, 
pašventintas, tinkamas Šeimininkui, pasiruošęs kiekvienam 
geram darbui.“ 

Čia Dievo Žodis mums sako, kokie indai yra Dievo na-
muose ir kaip jie yra naudojami. Tačiau svarbiausia šioje 
Šventojo Rašto ištraukoje yra tai, kad Šventosios Dvasios 
mintis čia nesibaigia – Ji veda mus prie esminės tiesos: 
„Jeigu kas apsivalys nuo minėtų dalykų, bus indas, skirtas 
garbei, pašventintas, tinkamas Šeimininkui, pasiruošęs kiek-
vienam geram darbui.“ 

Draugai, tai ir yra atsakymas į visus mūsų užduotus 
klausimus. Čia, apaštalo Pauliaus žodžiais, Viešpats mums 
sako, kaip svarbu apsivalyti nuo visos mūsų dvasinės ir kū-
niškos nešvaros. Šis apsivalymo ir pašventinimo procesas 
yra būtina ir absoliučiai privaloma sąlyga tam, kad Dievas 
mus priimtų į savo pažadėtąjį paveldą. Be viso to, mes ne-
tapsime įrankiais Jo rankose ir negalėsime būti tokiais in-
dais, kuriuos Jis naudotų savo šlovei. 

Yra žmonių, kurie sako: „Ką daryti, jei aš toks gimiau! 
Toks mano charakteris. Mano tėvai irgi buvo tokie. Matyt, 
esu tik molinis indas, kurio negalima panaudoti Dievo šlo-
vei, ir, deja, to jau neįmanoma pakeisti!“ Bet ačiū Dievui, 
kad taip nėra ir kad nebūtina, kad tu toks ir pasiliktum! Net 
jei esi molinis indas, neskirtas garbei, ir tavo ankstesnis gy-
venimas buvo tik Dievo gėdai, tai net ir tada viskas gali pa-
sikeisti. Ir ne dėl to, kad pradėsi studijuoti teologiją ar 
lankyti Biblijos mokyklą (nors visai nenoriu pasakyti, kad 
176



tai yra blogai). Tačiau visa tai nepadės, jei mes neapvalysime 
savo gyvenimo. Juk, pasak Dievo žodžio, būtent apsivaly-
mas yra tai, kas pirmiausia turi įvykti. 

Bėgant metams ne kartą galėjome įsitikinti, kad Dievas 
nėra šališkas ir kad Jis nežiūri į veidus. Nesvarbu, vyras ar 
moteris, jaunas ar senas, kiekvienas žmogus, kuris apsivalo 
ir daro gera, yra priimtinas Viešpačiui ir anksčiau ar vėliau 
taps Jam tinkamu indu. Ir nesvarbu, ar žmogus išsilavinęs, 
ar neraštingas, ar vyras, ar moteris, ar jis bažnyčios tarnau-
tojas, ar eilinis narys. Svarbiausia, kad jis turėtų tyrą širdį ir 
dorai gyventų, nes tik tada gali veikti Dievo Dvasia. Jei į 
tokio žmogaus gyvenimą  įsėlina nuodėmė, Šventoji Dvasia 
nuliūsta ir Jos darbas nutrūksta. Tai trunka tol, kol viskas 
bus apvalyta ir sutvarkyta. 

Tekste, kurį skaitėme, taip pat yra šie žodžiai: „Bet tvir-
tai stovi Dievo pamatas, turintis tokį antspaudą: ‘Viešpats 
pažįsta savuosius‘ ir: ‘Tepasitraukia nuo neteisybės kiekvie-
nas, kuris šaukiasi Kristaus vardo.‘“ 

Ar matote, draugai, kas Viešpaties akyse yra tas pama-
tas, ant kurio turime statyti? Negalime statyti ant kažko kito, 
nes tada statytume ant smėlio. Negalime statyti ant gero pa-
mokslo, negalime statyti ant savo patirties ir žmogiškos iš-
minties. Mes taip pat neturėtume remtis tam tikru mokymu, 
bet turime remtis vieninteliu Dievo pamatu, kurį mums nu-
rodo Jo Žodis: „Tepasitraukia nuo neteisybės kiekvienas, 
kuris šaukiasi Kristaus vardo.“ Dievas yra šventas, todėl Jis 
negali pakęsti jokios neteisybės. Tai reiškia ne kitų žmonių 
melą, bet mano paties gyvenimo neteisybę. Ne kitų, o mano 
paties nuodėmė žeidžia manyje gyvenančią Šventąją Dvasią. 

Tai patvirtindamas pateiksiu vieną pavyzdį iš Dievo 
vaikų gyvenimo. Jų yra labai daug – tų, kuriuos Viešpats 
naudoja Savo Karalystėje ir apie kuriuos galėčiau pasakoti 
daugybę dienų. Tačiau dabar mano širdyje yra noras papa-
sakoti vienos juodaodės sesės istoriją, kad parodyčiau, kokia 
didžiule jėga Dievas gali veikti per paprastą moterį. Juk Jis 
gali viską. Jis gali kalbėti, kaip nori ir per ką nori. Biblijoje 
netgi yra pavyzdys, kai Dievas kalbėjo per asilaitę, nes pra-
našas tuo metu buvo aklas. Prisimindami šią istoriją, galime 

177



tik apgailestaudami sakyti, kad tai vėl ir vėl kartojasi. Ir 
dabar, mūsų dvidešimtajame amžiuje, neretai pasitaiko, kad 
pranašas būna aklas ir nemato to, ką turėtų matyti. Ir tuomet 
tenka prabilti „asilui“, kad išgelbėtų jo gyvybę. 

Ši moteris gyveno tokioje vietoje, tokioje šeimoje ir to-
kiuose namuose, kur iš tiesų buvo be galo sunku. Jau pir-
mąją savaitę po santuokos ji gavo pirmuosius smūgius lazda 
į galvą. Jos vyras buvo baisiai rūstus, greitai užsiplieskiantis 
žmogus. Jis buvo alkoholikas ir mokėjo taip keiktis bei pikt-
žodžiauti kaip nedaugelis žmonių. Nors turėjo darbą, jis vi-
siškai nesirūpino savo šeimos išlaikymu, dėl ko trys jo 
vaikai mirė iš bado. Vyras ne tik pragerdavo viską, ką už-
dirbdavo, bet ir diena iš dienos naudodavo botagą arba lazdą. 
Šios moters kūnas iki šiol nusėtas randais ir nubrozdinimais 
nuo sumušimų. Lygiai taip pat beveik visi jos vaikai turi to-
kias pat baisias žymes ant kūno. Dėl šios priežasties žmonai 
ir vaikams dažnai tekdavo miegoti lauke. Tai buvo išties 
siaubingas gyvenimas. Įdomu tai, kad Viešpats dažnai veikia 
būtent ten, kur aplinkybės yra pačios blogiausios, kaip sa-
koma vienoje giesmėje: „Kuo tamsesnė naktis, tuo ryškesnės 
žvaigždės.“ Būtent gilioje tamsoje šviesa pasirodo ypač 
ryški. Jei uždegsite žvakę giedrą dieną, jos šviesa bus beveik 
nepastebima, bet jei tą pačią žvakę uždegsite naktį, jos 
šviesa bus ypač ryški. 

Zulu šeimos visada gyvena kartu, o tai reiškia kad mar-
čios taip pat gyvena su savo anytomis. Tačiau mano apra-
šomu atveju bendras gyvenimas buvo tikras pragaras – maža 
to, anyta buvo labai pikta moteris. Todėl nenuostabu, kad 
šioje šeimoje kildavo ginčai ir muštynės. Vaikai sakė, kad 
užaugę pirmiausia nužudys savo nekenčiamą tėvą, linkė-
dami jam mirties. 

Tokia buvo situacija, ir ji tęsėsi tol, kol ši moteris at-
gailavo. Tai buvo 1963 m., bet iki šiol negaliu pamiršti jos 
atgailos. Prisimenu, kai kartą po susirinkimo ji atėjo pas 
mane pasidalyti savo sielvartu. Kaip manote, ką ji kalbėjo? 
Kad nedaryčiau iš to mįslės, pasakysiu: ji darė taip, kaip, 
deja, daro daugelis moterų: „O!“ – skundėsi ji, – „Man taip 
sunku su savo vyru! Jis toks žiaurus! Jis netikintis ir baisus 
178



girtuoklis. Jis gyvena su kita moterimi. Jis baisiai pyksta ir 
keikiasi“. Viską apie jį papasakojusi, ji perėjo prie savo any-
tos, apibūdindama ją pačiais nemaloniausiais žodžiais. 

Kai ji baigė, aš jos paklausiau: „Pasakyk man, prašau, 
kaip atrodo tavo dvasinis gyvenimas?“ (Ji buvo taip vadina-
moji krikščionė ir netgi vadovavo jaunimui savo vietinėje 
bendruomenėje). Nesuprasdama, kodėl su ja apie tai kalbu, 
ji suglumusi paklausė: 

– Kodėl kalbi apie mane?! Bėda juk ne manyje, o mano 
vyre! Ne aš, o jis sukelia visas mūsų šeimos problemas! 

– Gerai, – atsakiau. – Bet pažiūrėkime, ką apie tai sako 
Biblija. Pagalvok, galbūt tai ir yra tavo misija! Gal tau į 
naudą, kad esi ten, kur vyrauja nepermatoma tamsa? Būtent 
tokiomis sąlygomis tavo krikščioniškoji ugnis gali ypač ryš-
kiai degti ir šviesti! 

– O, tai man karti piliulė! – pasakė nusiminusi moteris. 
– Taip, vaistai dažnai būna kartūs, bet tai nesvarbu, jei 

jie padeda. 
Kaip jau sakėme, draugai, kalbant apie prabudimą, jis 

prasideda nuo tavęs – žmona, ne nuo tavo vyro. Jis prasideda 
nuo tavęs, brangus vyre, o ne nuo tavo žmonos, ir nuo tavęs, 
dukra ir sūnau, o ne nuo tavo tėvų. Viešpats pradeda savo 
darbą nuo to, kuris meldžiasi ir prašo Jo veikimo. Būtent 
todėl ir šiai krikščionei buvo pasakyta: „Dabar pamiršk savo 
vyrą, pamiršk savo piktą, nepakenčiamą anytą ir pagalvok 
apie savo gyvenimą! Ar jis tvarkoje? Ar jau apvalei jį Vieš-
paties akivaizdoje?“ 

Taip Dievo Dvasia pradėjo savo darbą šios moters šir-
dyje. Ir tada ji suprato, kad ir ji pati nusidėjo. Ne tik jos vyras 
buvo kaltas – ji pati taip pat buvo padariusi daug klaidų; ne 
tik jos anyta buvo pikta, bet ir ji turėjo širdyje kartėlio, kad 
nebegalėjo atleisti. Kai visa tai atsivėrė jos vidinėms dvasi-
nėms akims, ji išsigandusi sušuko: 

– Ką man dabar daryti?! 
– Apvalyk savo paties gyvenimą! Sutvarkyk ir nugalėk 

blogį gėriu. 
Po to, kai Šventoji Dvasia pradėjo apvalymo darbą jos 

gyvenime, ši moteris pamažu ėmė keistis į tokį indą, kokio 
179



reikėjo Viešpačiui. Ji pradėjo nuo to, kad pati nuėjo pas savo 
vyrą ir jam tarė: „Brangus vyre, atleisk man!“ Ji nesmerkė 
jo už neištikimybę, kai jis paleistuvavo su kita moterimi. Ne, 
ji pripažino savo nuodėmę: „Nebuvau tokia žmona, kaip 
moko Biblija!“, – sakė ji. – „Nepaklusau tau ir neturėjau tau 
mylinčios širdies! Pykdavau ant tavęs, nes negalėdavau pa-
kęsti, kai kas nors girtaudavo ar keikdavosi! O, kaip mažai 
turėjau tam kantrybės! Atleisk man už tai, mano vyre! Prašau, 
atleisk man!“ Tada ji nuėjo pas savo anytą ir atkūrė santykius 
su ja. Kitą dieną, grįždama iš darbo, ji užėjusi į parduotuvę 
ir, surinkusi visus savo centus, nupirko jai duonos kepalą. 

Darydama gerus darbus, ji tarsi pylė degančias žarijas 
ant šių žmonių galvų. Ir netrukus Šventoji Dvasia ėmė veikti 
per ją su didele jėga. Pirmiausia į Dievą atsigręžė pirmas jos 
vaikas, paskui antras. Netrukus atgailavo ir įtikėjo jos anyta. 
Po to jos meile buvo pavergtos ir įtikėjo jos svainės ir neto-
liese gyvenanti kaimynė. Tai buvo tarsi grandininė reakcija, 
kuri tęsėsi tol, kol visi kaimynystėje gyvenantys žmonės at-
sidavė Viešpačiui. Jie vienas po kito atgailavo, bet ne per 
pamokslą, o per gyvą šios moters gyvenimo liudijimą. Jei 
žmogaus gyvenimas atitinka Šventąjį Raštą, tuomet jo žo-
džiai turi jėgą ir nėra tušti plepalai, kurie nesulaukia didelio 
dėmesio. 

Bičiuliai, norėčiau pabrėžti, kad jau ne kartą įsitiki-
nome, jog vos tik žmogus pradeda valyti ir tvarkyti savo gy-
venimą bei santykius su Dievu ir žmonėmis, Šventoji Dvasia 
tuoj pat pradeda veikti, tuo pačiu patvirtindama, kad jis eina 
teisingu keliu. Tokios sielos greitai tampa galingais įrankiais 
Dievo rankose ir indais, tinkamais Viešpačiui naudoti. Ta-
čiau jei šie krikščionys, tapę tinkamais indais, leidžia nuo-
dėmei sugrįžti į jų gyvenimą, jie tampa netinkami Viešpačiui 
ir Šventoji Dvasia nustoja per juos veikti. 

Kiekvienam iš mūsų suteikiama privilegija tapti Dievui 
tinkamu indu, kai, apvalę savo gyvenimą, pradedame Jam 
ištikimai tarnauti. Tarnauti būnant ištikimiems mažiausiuose 
ir nereikšmingiausiuose dalykuose ir gyventi taip, kad mūsų 
gyvenimas tikrai būtų Viešpatyje. Zulu kalba sakome: „Vieš-
pats suteikia prabudimą, Viešpats laimina ir veikia tuomet, 
180



kai žmogus gyvena tokį gyvenimą, kokio Jis iš jo tikisi.“ Ir 
labai svarbu, kad tokį gyvenimą gyventume ne epizodiškai 
ar atsitiktinai, bet nuolat – diena iš dienos, nes tik tada Die-
vas išlieja savo palaiminimą. 

Taip nutiko šiai juodaodei moteriai. Viešpats ją palai-
mino tik tada, kai ji sutiko eiti šiuo keliu. Šiandien Jis vis 
dar naudoja ją kaip savo brangų indą, ir dar labiau nei bet 
kada anksčiau. Tačiau reikia pasakyti, kad per tuos praėju-
sius metus ji ne kartą susidūrė su tuo, ką jai teko išmokti. 
Kai ji gyveno pagal Dvasią, Dievas buvo su ja, tačiau vos 
tik pradėdavo elgtis pagal kūną, Viešpats pasitraukdavo, ir 
Šventoji Dvasia nebūdavo jos pusėje. Kai ji būdavo nuolanki 
ir ištikima Viešpačiui, vyras leisdavo jai dalyvauti susirin-
kimuose, bet vos tik ji pasiduodavo kūniškai elgsenai – pyk-
tis, bambėjimas, prieštaravimai – velnias vėl įgaudavo galią, 
ir vyras vėl uždrausdavo jai dalyvauti pamaldose. Kai taip 
atsitikdavo, ji ateidavo pas mus ir sakydavo: 

– Aš negaliu būti su jumis. Mano vyras vėl uždraudė 
man eiti į susirinkimus. 

– Tikrai? Bet kodėl? Kas atsitiko? 
– Aš nebegalėjau daugiau to pakęsti! Nebesusilaikiau, 

todėl aš irgi jam kai ką pasakiau! 
– Kaip manai, ar tai buvo iš Dievo Dvasios, ar iš kūno? 
– Taip, tai buvo ne pagal Dievo valią, nes kalbėjau ne 

su meile ar krikščioniška nuolankumo dvasia. 
– Tuomet eik ir sutvarkyk tai! 
– Bet juk tai žemina mano orumą! Negaliu su tuo vėl 

eiti pas savo vyrą ir prašyti jo atleidimo. (Deja, taip būna 
dažnai – daugeliui moterų lengviau atsiprašyti svetimo žmo-
gaus nei savo vyro). 

Tačiau Viešpats nedavė šiai moteriai ramybės, ir ji, ne-
turėdama kitos išeities, nusižemindavo, eidavo pas savo vyrą 
ir sakydavo: „Atleisk man! Aš pasielgiau neteisingai. Vieš-
pats nepakenčia tokių dalykų.“ Ir tik tada, kai ji taip pasi-
elgdavo, Dievas vėl atverdavo jai duris, ir kitą kartą ji vėl 
dalyvaudavo susirinkime. 

Tai, kas su ja vyko, ir visiems mums buvo svarbi pa-
moka, iš kurios taip pat išmokome elgtis ne pagal kūną, bet 

181



pagal Dvasią. Pyktis, nuoskauda, susierzinimas, nervingu-
mas – tai ne kas kita, kaip kūno darbai, nuo kurių turime ap-
sivalyti ir tapti nuolankūs, kad Šventoji Dvasia galėtų veikti 
ir kad niekas mumyse neužgesintų Jos veikimo. 

Po kurio laiko šios moters vyras atgailavo, o vėliau pats 
atvedė pas Kristų daugelį žmonių, apie ką taip pat galėtume 
papasakoti daugybę istorijų. Nežinau, kodėl, bet jaučiu po-
reikį kalbėti apie šią moterį. Galbūt todėl, kad tarp jūsų taip 
pat yra moterų, kurias Viešpats nori paruošti, ir ši moteris 
galėtų būti jums pavyzdžiu. 

Mielos seserys! Noriu atkreipti jūsų dėmesį į tai, kad 
šios moters vyras pradėjo keistis tik tada, kai ji savo širdyje 
ištarė: „Viešpatie! Esu pasirengusi nusižeminti ir žengti 
Tavo keliu, darydama tik tai, ko Tu nori, kad daryčiau! Jei 
Tavo valia, kad su tokiu vyru turėčiau praleisti visą likusį 
gyvenimą – priimu tai su džiaugsmu. Tik suteik man malonę 
visada likti Tau ištikimai!“ Būtent per tai Viešpats tada pa-
lietė jos vyro širdį. Negalėdamas suprasti, joje įvykusios per-
mainos, jis sakė: „Klausyk, aš gi tave pažįstu! Žinau, kokia 
užsispyrusi esi ir kaip tau sunku nusižeminti! Kas tau nu-
tiko? Tu pasikeitei neatpažįstamai...“ 

Taigi ši paprasta moteris tapo šviesa, vedančia sielas 
pas Kristų. Ir tada jos gyvenime išsipildė Jėzaus žodžiai, už-
rašyti Jono 7, 38: „Kas mane tiki, taip kaip Raštas sako, iš 
jo vidaus plūs gyvojo vandens upės“ (pažodinis šios eilutės 
vertimas iš Biblijos zulų kalba). Reikėtų ilgai pasakoti apie 
tai, ką Viešpats padarė jai ir kaip ją palaimino, kad visi kiti 
jų vaikai ir pagyvenę tėvai atgailavo. Nusižeminusi prieš 
Dievą, ji visus juos laimėjo Jam. Laikui bėgant visi jų vaikai 
užaugo ir tapo misionieriais – be išimties. Vėliau atsirado 
anūkai, kurie taip pat pasekė Viešpatį. Vienas iš jų, mažasis 
Kwasi, būdamas ketverių metų, sugebėjo taip liudyti apie 
Dievą, kad suaugusieji, verkdami, imdavo atgailauti. 

Matote, ši moteris tapo Dievui tinkamu indu, nes sutiko 
apvalyti ir sutvarkyti savo gyvenimą. Labai norėčiau, kad 
šis paprastas pavyzdys taptų jums impulsu ryžtis padaryti tą 
patį. Tikiu, kad toks žingsnis gali būti pradžia to, apie ką net 
nenumanote. Kas žino, gal nuo to, ar sutiksite sutvarkyti 
182



savo gyvenimą, kaip tai padarė ši juodaodė moteris, pri-
klauso jūsų artimųjų, šeimos narių, draugų ir pažįstamų sielų 
išgelbėjimas. 

Tačiau Dievo išgelbėjimo planas neapsiriboja tik tais, 
kuriuos pažįstate ir mylite. Prieš mus – visas pasaulis, ir 
Viešpats mums sako: „Eikite ir skelbkite Evangeliją visai 
kūrinijai“, o tai reiškia tūkstančiams ir milijonams žmonių. 
Dar niekada žmonijos istorijoje nebuvo tiek daug netikin-
čių, kaip šiandien! O kas, jei vieną dieną Dievas pareikalaus 
mūsų atsakomybės už šių sielų pražūtį? Todėl kiekvienas 
krikščionis turi atverti savo širdies duris Viešpačiui ir su-
teikti Jam galimybę padaryti joje tai, ką Jis jau seniai norėjo 
padaryti. Tik tada, kai mūsų širdis ir gyvenimas bus ap-
valyti, galėsime tapti indais, tinkamais Viešpačiui nau-
doti. Ir tada Jis galės veikti per mus taip, kaip tik Jis vienas 
geba. 

Tikiuosi, dar nepamiršote mano pasakojimo apie tai, 
kaip vieną dieną prabudimo pradžioje, jausdamas didelį vi-
dinį poreikį, norėjau praleisti dieną pasninkaudamas ir mels-
damasis ir ieškojau bendrystės su žmonėmis, kurie man 
atrodė patys dvasingiausi. Be abejo, jūs taip pat prisimenate, 
kaip mane priėmė tie krikščionys, pas kuriuos atvykau, ir 
kaip per šį susitikimą su jais pažinau Viešpatį taip, kaip 
anksčiau Jo nepažinojau, ir patyriau itin artimą bendrystę su 
Juo. Taigi tie krikščionys kaip tik ir buvo ši juodaodė moteris 
su vyru ir jų vaikais. Kai ši maža bažnytėlė atsiklaupė ir pra-
dėjo melstis, po kelių minučių atsivėrė dangus ir vieta su-
drebėjo. Kaip manote, kokia buvo jų paslaptis ir kodėl, jūsų 
manymu, Viešpats taip greitai išgirdo jų maldą ir atsakė 
mums? – Todėl, kad šie žmonės buvo apvalę savo gyvenimą, 
taigi jų maldos kilo iš tyros ir apvalytos širdies. 

Draugai, štai ir visa paslaptis – apsivalykime! 
Pašalinkime iš savo širdžių ir iš savo gyvenimo visas 

nuodėmes, nešvarumus ir visą, kas nereikalinga! Prašykime 
Viešpaties, kad atvertų ir parodytų viską, kas mumyse Jam 
nepatinka. Tai Šventosios Dvasios darbas – parodyti mūsų 
nuodėmes, bet mes turime suteikti Jai galimybę ir prašyti 
Dievo stiprybės sutvarkyti tai, kas mums bus parodyta. Taip 

183



pat noriu pasakyti, kad mums nereikia būti sugniuždytiems 
ir prislėgtiems, kai Viešpats pradės savo darbą, parodydamas 
tai, kas liūdina Šventąją Dvasią. Priešingai, turėtume džiaug-
tis ir dėkoti Jam už šią malonę. 

Naudokime Dievo Žodį kaip veidrodį – pirmiausia sau. 
Juk taip svarbu, kad mūsų gyvenimas atitiktų Šventąjį Raštą 
ir kad jis būtų ne tik popieriuje, bet ir mūsų širdyse, mintyse, 
žodžiuose ir darbuose! Siekime, kad kiti, žvelgdami į mūsų 
gyvenimus, galėtų juose skaityti Bibliją! Tik tada tapsime 
indais, tinkamais Viešpačiui, ir tik tada Šventoji Dvasia 
galės mus naudoti taip, kaip Jai patinka. 

O, kaip esu dėkingas Viešpačiui, kad Jis neskirsto žmo-
nių pagal išorę! Ir tegul Jis būna maloningas ir leidžia, kad 
čia, šioje vietoje, atsirastų sielų, pasiruošusiu tapti Jam tin-
kamais indais! Atminkite, draugai – Dievui jūsų reikia bū-
tent ten, kur esate. Jums nebūtina vykti į Japoniją, Kiniją, 
Korėją ar Pietų Afriką! Tarnauti Viešpačiui turime ten, kur 
esame – būtent ten ir prasideda Jo darbas! Jei nesame tin-
kami ten, kur esame, tai ir kitur iš mūsų nebus jokios nau-
dos! Jėzus neatsitiktinai liepė savo mokiniams pasilikti 
Jeruzalėje. Būtent iš ten viskas prasidėjo ir būtent iš ten 
Evangelija pasklido po visą pasaulį! 

Taigi, kas apsivalys nuo nuodėmių, taps garbės indu – 
indu Dievo šlovei! Viešpats tikrai panaudos tokį indą taip, 
kaip Jam atrodys tinkama. Šiandien pasauliui trūksta ne tiek 
evangelistų ar pamokslininkų, kiek žmonių, kurie būtų tin-
kami indai Viešpačiui. Jei sugebėsime tapti palaiminimu ki-
tiems, Dievas tikrai mus priims ir pradės vykdyti savo darbą 
ten, kur mes esame. Nematau kito būdo. Tai vienintelis ke-
lias išsigelbėti – mums, mūsų šeimoms, artimiesiems ir visai 
tautai šiais paskutiniais laikais! O, kad Viešpats duotų, jog 
čia, tarp jūsų, atsirastų žmonių, kurie tai priimtų visa širdimi!

184



13 skyrius 
 

Kelias, kuris yra Šventas kelias 
 

Brangūs bičiuliai, dabar noriu perskaityti visą Šventojo 
Rašto skyrių ir tikiuosi, kad jums tai nebus nuobodu. Izaijo 
knyga, trisdešimt penktas skyrius: „Dykynės ir tyrlaukiai 
džiūgaus, dykuma džiaugsis ir pražys kaip lelija; ji žydės, bus 
linksma, džiaugsis ir giedos. Jai teks Libano šlovė, Karmelio 
ir Šarono didybė. Taip, jie matys Viešpaties šlovę ir Dievo di-
dybę. Sustiprinkite suglebusias rankas ir klumpančius kelius. 
Išsigandusioms širdims sakykite: ‘Būkite drąsūs ir nebijokite. 
Štai jūsų Dievas atkeršys ir atlygins. Jis ateis ir išgelbės jus.‘ 
Tada aklųjų akys atsimerks ir kurčiųjų ausys atsivers. Tada 
raišas šokinės kaip briedis ir nebylys giedos. Vanduo trykš dy-
kumoje ir upeliai tekės stepėse. Sausa žemė pataps ežerais, 
išdžiūvusi – vandens šaltiniais. Kur šakalai gyveno, augs ne-
ndrės ir meldai. Ten eis kelias, vadinamas Šventuoju keliu, 
kuriuo nevaikščios niekas nešvarus5. Čia neslankios liūtas, ir 
joks plėšrus žvėris nevaikštinės juo; išpirktieji keliaus juo. 
Viešpaties išlaisvintieji sugrįš ir ateis į Sioną giedodami; am-
žina linksmybė vainikuos jų galvas. Jie džiaugsis ir linksmin-
sis, vaitojimo ir dūsavimo nebeliks.“ (Iz 35, 1-10). 

Šioje ištraukoje aprašoma šlovinga Dievo tautos padėtis 
ir pasakojama, kaip vieną dieną Izraelyje Dievas dykumą 
pavers sodu. Tada tie, kuriuos Viešpats išgelbėjo, su 
džiaugsmu ir džiugesiu sugrįš į Sioną. Tačiau šis Žodis 
mums turi ne vien tik šią reikšmę, nes kai Viešpats apie ką 
nors kalba, Jis visada, be išimties, pirmiausia turi omenyje 
dvasinę pusę. Paimkime, pavyzdžiui, išgydymo klausimą. 
Kalbėdami apie akluosius ar kurčiuosius, negalvokite pir-
miausia apie kūniškas akis, kūniškas ausis ar kūniškas bur-
nas. Juk tai, kas kūniška, yra kūnas, kurį vieną dieną suės 
kirminai, nors jis ir buvo Šventosios Dvasios šventykla. 
Svarbu, kad mūsų supratime viskas būtų savo vietoje. 
5 Antano Rubšio Senojo Testamento vertime Iz 35, 8 eilutė: „Ir vieškelis 
ten eis. Jis bus vadinamas šventuoju Keliu. Kas netyras, tas negalės juo 
eiti, ištvirkėliai nesuklaidins tų, kurie juo žengia“.

185



Tūkstantį kartų geriau būti Lozoriumi – ligotu nuo gal-
vos iki kojų, bet dvasiškai sveiku – negu sveiku, bet dvasiš-
kai suluošintu. Dešimt tūkstančių kartų geriau būti fiziškai 
aklam, bet turėti atviras dvasines akis, nei turėti puikų regė-
jimą, bet visą gyvenimą likti dvasiškai aklam. 

Vieną dieną į mūsų misionierių stotį atvedė aklą vyrą. 
Vienas iš tarnautojų priėjo prie manęs ir pasakė: „Erlo, jis 
nori su tavimi asmeniškai pasimatyti.“ – „Šiuo metu esu 
labai užsiėmęs, – atsakiau. – Prašau, pasikalbėk su juo tu.“ 
Tačiau tarnautojas vėl grįžo pas mane su žodžiais: „Ne, šis 
aklasis nori pasikalbėti būtent su tavimi.“ – „Pasakyk jam, – 
paprašiau dar kartą, – kad turiu daug darbo ir šiuo metu ne-
galiu su juo susitikti. Tegul jis ramiai pasako tau, kas slegia 
jo širdį.“ 

Tačiau aklasis neklausė. Yra žmonių, kurie tiesiog ne-
nori klausyti, ir jiems beprasmiška ką nors aiškinti. „Ką gi, – 
nusprendžiau. – Kokia prasmė, jei ir aš būsiu toks pat. Tuo-
met aš nusileisiu. Man tai nepakenks.“ (Žinoma, kai kuriems 
žmonėms tai gali būti labai sunku padaryti. Jie mieliau pa-
lūžta, negu nusilenkia. Štai tokie užsispyrę gali būti žmonės 
šiame pasaulyje). 

Taigi, viską palikęs, nuėjau pas šį aklą vyrą ir paklau-
siau, ko jis nori. 

– Matote, aš esu aklas. Pasimelskite už mane, kad pra-
regėčiau. 

– Kas per pokštas! – nustebau. – Aš to visai nedarysiu. 
Atsakydamas į tai, jis baisiai pasipiktino. „Ar jūs nesate 

Erlo Štegenas?“ – piktai paklausė jis manęs. 
– Taip, tai aš. 
– Ten, iš kur esu kilęs, gyvena trys aklieji, kurie atgavo 

regėjimą po to, kai jūs už juos pasimeldėte. Tad kodėl ne-
norite melstis už mane?! 

– Aš tiesiog negaliu to padaryti! Negalėčiau, net ir no-
rėdamas! Juk tu surišai mano rankas ir kojas! 

– Kaip tai?! – nustebo aklasis. 
– Viskas prasideda nuo dvasinių dalykų, – paaiškinau. 

– Jokūbo 5, 16 parašyta: „Išpažinkite vieni kitiems savo nusi-
žengimus ir melskitės vieni už kitus, kad būtumėte išgydyti.“ 
186



Draugai, atkreipkite dėmesį, kaip Biblija mus moko 
elgtis tokiais atvejais. Pirmiausia išpažinkite ir atgailaukite 
dėl savo nuodėmių, o tik tada melskite išgydymo. Deja, mes 
dažnai elgiamės priešingai. Pamirštame pirmąją šitų pamo-
kymų dalį ir iškart pradedame melstis, o tai paprastai ne-
duoda norimo rezultato. 

Nenoriu švaistyti laiko maldai, kurios Dievas neišklau-
sys. Todėl, jei ateina žmogus, prašydamas manęs pasimelsti 
už jo išgydymą, pirmiausia klausiu: „Sakyk, kaip klostosi 
tavo dvasinis gyvenimas? Ar viską apvalei ir sutvarkei?“ Jei 
jis atsako neigiamai, siūlau pirmiausia tai padaryti ir tik tada 
vėl ateiti pas mane. Svarbiausia turi likti svarbiausia. Pir-
miausia tai, kas dvasiška, o paskui – kas kūniška. Nėra pras-
mės melstis už žmogaus išgydymą, kurio širdis užsikrėtusi 
nuodėmės raupsais. Patikėkite, sunkiausias vėžys nėra toks 
pavojingas kaip mažiausia nuodėmė, nes vėžys žudo tik 
kūną, o nuodėmė pražudo sielą visiems laikams. 

Nesuprantu tų žmonių, kurie sakosi turintys išgydymo 
dovaną ir meldžiasi už ligonius, nesirūpindami jų dvasinėmis 
ligomis. O juk jų turime daugiau nei pakankamai! Kartėlis, 
neapykanta, pavydas, apkalbos, nuoskaudos, nekantrumas, 
susierzinimas, pyktis, įtarumas, nešvarios mintys, gobšumas, 
godumas ir ištvirkavimas – tai dar ne visas sąrašas to, kas 
slypi krikščionio širdyje ir kas ateina tiesiai iš pragaro. Ir su 
tokiais dalykėliais mes stojame priešais šventąjį Dievo veidą, 
guosdami save mintimi, kad pateksime į rojų! Bet kaip tai 
įmanoma, kai Dievo Žodis aiškiai sako, kad niekas nešvarus 
neįeis į dangaus karalystę! Daugelis žmonių yra įsitikinę, kad 
yra pakeliui į dangų, bet kaip jiems pavyks į jį patekti – aš 
nežinau. Jei Viešpats juos įsileistų į dangų, tai dangiškosios 
buveinės būtų suteptos ir taptų pragaru. 

„Ach!“ – tikriausiai pasakys kai kurie. – „Mes visi nusi-
dedame ir visi iki vieno esame nešvarūs!“ Taip, tai tiesa. Bet 
būtent todėl pasaulyje buvo iškeltas Jėzaus Kristaus kryžius, 
iš kurio trykšta šaltinis, galintis nuplauti ir apvalyti mūsų 
nuodėmes, padarydamas mus baltesnius už sniegą! Tai 
įvyksta per Jėzaus prisikėlimo jėgą. Todėl, kaip Jis pasilieka 
naujame gyvenime, taip ir mes turime atsinaujinti. Tai, kas 

187



sena, – praėjo! Per Kristaus galią, Jo kryžiaus jėgą ir Jo pa-
ėmimą į dangų mes dabar galime, nugalėdami nuodėmę, eiti 
iš pergalės į pergalę! 

Taigi pakvietęs akląjį, paklausiau jo: 
– Sakyk man, ar jau matei Dievą? 
– Ne, – atsakė jis. – Juk neįmanoma pamatyti Dievo. 
– Ar matei Jėzų, nukryžiuotą ant kryžiaus? Ar supratai, 

kad tame yra ir tavo kaltė? 
– Ne! – nusijuokė zulu. – Nes ne mes, juodaodžiai, o 

jūs, baltieji, jį nukryžiavote! 
– Ar supratai, kad Viešpats yra šventas Dievas? Ar su-

voki Jo šventumą? 
– Ne. 
– Ar kada nors susimąstei, kad Kristus buvo nukryžiuo-

tas ir už tave? Kad Jis buvo prikaltas prie kryžiaus ir už tavo 
nuodėmes...? 

Aklajam žmogui įdėmiai klausantis mano žodžių, jo 
dvasinės akys staiga atsivėrė, ir jis sušuko: „Dabar, atrodo, 
suprantu, ką jūs norite man pasakyti!“ Ir po šių žodžių, man 
dar nespėjus nieko pasakyti, jis atvėrė savo širdį ir išpažino 
savo nuodėmes nuo pat vaikystės. Nesustodamas jis at-
skleidė vieną nuodėmę po kitos, kartodamas: „Dieve, koks 
gi aš esu baisus nusidėjėlis!“ 

Ir ar žinote, kas nutiko? Kaip tik tuo metu, kai aklasis, 
vardydamas vieną po kitos, išsakė visas savo kaltes, jis 
staiga pašoko ant kojų ir sušuko: „O, mano akys atsivėrė! 
Dabar aš matau! Aš matau!“ Taigi jo fizinėms akims buvo 
sugrąžintas regėjimas. O aš net nesimeldžiau už jį ir nedėjau 
ant jo rankų. Viešpats išgydė jį be viso to, kai jis atėjo pas Jį 
atgailaudamas už savo nuodėmes. 

Ar matote, ko mums reikia, kad būtume išgirsti? Dažnai 
net nesuvokiame, kaip stipriai mūsų nuodėmės gali mus at-
skirti nuo Gyvojo Dievo. O, kokia baisi yra mus nuo Dievo 
skirianti nuodėmės siena! Kai kurie krikščionys Europoje 
man pasakojo, koks sunkus jausmas apima, kai meldiesi, o 
tavo malda nepasiekia Dievo. Jausmas toks, tarsi ant tavęs 
būtų užmesta sunki geležinė antklodė. Kai Bilis Greimas 
kartą evangelizavo Vakarų Berlyne, vienas iš jo darbuotojų 
188



jam vėliau pasakė: „Jaučiausi taip, tarsi tuoj prasidės prabu-
dimas, bet nuolatos buvo kažkokia užtvara, tarsi stovėtų 
tvirta siena.“ 

Kaip manote, kas buvo ta siena ir kas buvo tas geležinis 
apklotas? Tai – ne kas kita, kaip nuodėmė. Ne materialinė 
gerovė ar turtas, kurie, žinoma, taip pat gali tapti nuodėme. 
Bet tai nėra tai, kas mus pirmiausia atskiria nuo Dievo. Pietų 
Afrikoje nuolat sakome žmonėms: jei kas nors ateina pas 
Dievą su fiziniais ar dvasiniais poreikiais, pirmiausia turi 
įsitikinti, kad jo malda bus išgirsta. Kitaip tariant, reikia pa-
šalinti viską, kas gali tapti kliūtimi Viešpačiui. Jei susiren-
kame melstis – nesvarbu, kiek mūsų yra, net jei tik dviese – 
turėtume paklausti vienas kito, ar nėra ko nors, kas mus 
skirtų nuo Dievo. Jei yra, pirmiausia turime tai sutvarkyti ir 
tik tada pradėti melstis. 

Jei mūsų santykiai su Dievu ir artimaisiais nėra tinkami, 
tuomet maldos netenka prasmės. Taip pat neturėtumėte 
teigti, kad esate artimi Dievui, jei nesate artimi savo broliui 
ar sesei. Biblijoje bekompromisiškai sakoma, kad jei kas 
nors sako, jog myli Dievą, bet nemyli savo brolio, tas yra 
melagis. Meilė artimui yra Dievo įsakymas, ir be jo vyk-
dymo negalime turėti artumo su Viešpačiu. Mato evangeli-
joje sakoma: „...kiek kartų tai padarėte vienam iš šitų 
mažiausiųjų mano brolių, man padarėte.“ (Mt 25, 40). Mūsų 
dvasiniame gyvenime galioja dėsnis: kuo labiau artėjame 
prie Dievo, tuo labiau artėjame ir prie savo artimo. 

Esu sutikęs žmonių, kurie teigė, kad būtina siekti vi-
suotinės taikos, kurioje visos šiandien egzistuojančios reli-
gijos būtų sujungtos į vieną, ir tada susijungtų krikščionys, 
musulmonai, budistai ir pan. Bet ne, tai ne ta ramybė, ir ne 
ta taika, apie kurią Kristus kartą pasakė: „Aš palieku jums 
ramybę, duodu jums savo ramybę. Ne kaip pasaulis duoda, 
Aš jums duodu“ (Jn 14, 27). 

Kartą prie manęs priėjo jaunuolis ir paklausė, ką manau 
apie šią „visuotinę taiką“. 

– O! – atsakiau trumpai. – Visa tai velniška! 
– Kaip tai?! – nustebo jis. – Juk visuotinė taika yra labai 

gerai! 
189



– Kokia jums nauda iš šios visuotinės taikos, jei jūsų 
širdyje nebus ramybės?! Susitvarkykite savo gyvenimą! Iš-
pažinkite savo nuodėmes, atėję prie Kryžiaus, ir tik tada gau-
site ramybę! Jei jūsų širdyje lieka nuodėmė, joje gyvena 
velnias! Tokioje būsenoje negali būti nei ramybės nei taikos, 
o tik jos imitacija. 

Taigi tai, kas svarbiausia, turi būti pirmoje vietoje. Bet 
kokiu atveju pirmiausia dvasiniai dalykai, o tik paskui fizi-
niai. Net jei žmogus nėra išgydytas kūniškai, bet yra išgydy-
tas dvasiškai, jis įgyja visavertį vidinį gyvenimą – gyvenimą 
su pertekliumi. Ir savo širdyje jis turės džiaugsmą, ramybę ir 
meilę. Tokiu būdu liga gali tapti palaiminimu žmogui – pri-
artindama jį prie Viešpaties ir laikydama Jo artumoje. Ne vel-
tui Dievo Žodis mums sako: „...nes kentėjęs kūnu, pametė 
nuodėmę“ (1 Pt 4, 1). 

Priešingai, jei žmogaus kūnas išgydomas, bet jis lieka 
dvasiškai ligotas, jo širdyje gyvenančiai nuodėmei vėl su-
teikiama galimybė veikti ir pasireikšti realybėje. Pavyzdžiui, 
anksčiau šlubavęs ar paralyžiuotas žmogus, pradėjęs norma-
liai vaikščioti, gali pamėgti šokius, pasiduoti ištvirkavimui 
ir gyventi siaubingą gyvenimą, kuris baigsis amžina pražū-
timi. Taigi gautas išgydymas jam taps prakeiksmu. Štai 
kodėl turime to nepamiršti, kai meldžiamės už ligonius. Tik 
Dievas žino, kas yra geriau mūsų sielai – mūsų kūno svei-
kata ar liga. Ir ne mums, žmonėms, tai spręsti – turime nuo-
lankiai priimti tai, kas skirta pagal Jo valią. 

Yra daug „gydytojų“ ir „stebukladarių“, tačiau turime 
viską ištirti, ypač šiais paskutiniaisiais laikais. Neatsitiktinai 
apaštalas Jonas savo laiške rašė: ,,Mylimieji, ne kiekviena 
dvasia tikėkite, bet ištirkite dvasias, ar jos iš Dievo, nes pa-
sklido pasaulyje daug netikrų pranašų. Iš to pažinsite Dievo 
Dvasią: kiekviena dvasia, kuri išpažįsta Jėzų Kristų kūne at-
ėjusį, yra iš Dievo, ir kiekviena dvasia, kuri neišpažįsta Jė-
zaus Kristaus kūne atėjusio, nėra iš Dievo. Tokia – iš 
antikristo, apie kurį girdėjote, kad jis ateisiąs. Jis jau dabar 
yra pasaulyje.“ (1 Jn 4, 1-3). 

Šie Šventojo Rašto žodžiai turi gilesnę prasmę nei 
mums kartais atrodo. Tai nereiškia, kad turėtume klausti 
190



piktosios dvasios apsėsto žmogaus, ar jis tiki, kad Jėzus 
atėjo kūne. Žinoma, yra demonų, kurie neapgalvotai atsa-
kys: „Ne, aš tuo netikiu“, bet dauguma demonų tuo tiki. 
Jokūbo 2, 19 rašoma, kad „Ir demonai tiki ir dreba!“. Taigi 
ką reiškia tai, kad Jėzus atėjo kūne ir kad tai išpažįstanti 
Dvasia yra iš Dievo? 

Laiške romiečiams 8, 3 randame atsakymą: „Ko įstaty-
mas nepajėgė, būdamas silpnas dėl kūno, tai įvykdė Dievas. 
Jis atsiuntė savo Sūnų nuodėmingo kūno pavidalu dėl nuo-
dėmės ir pasmerkė nuodėmę kūne“. Taigi tai, ko negalėjo 
padaryti įstatymas, Dievas įvykdė per savo Sūnų, atsiųsda-
mas Jį į pasaulį žmogaus pavidalu. Pavyzdžiui, įstatymas 
sako: „Nevok, nesvetimauk, nepaleistuvauk, nemeluok, ne-
sididžiuok ir t. t.“ Tačiau vien šio įstatymo žinojimas nepa-
deda. Nepaisant jo, nuodėmė vis tiek mumyse viešpatauja. 
Štai kodėl Dievas atsiuntė Jėzų kūne, kad pasmerkti nuo-
dėmę; ir tai, ko iš mūsų negalėjo padaryti įstatymas, tai pa-
darė Dievo Sūnus. 

Taigi Dvasia, kuri išpažįsta, kad Jėzus gali išgelbėti 
mus iš nuodėmių ir kad nuodėmė mūsų gyvenime bus nu-
teista, yra iš Dievo. Tai Dvasia, kuri išpažįsta išgydymą ir 
išgelbėjimą iš nuodėmių! Pamąstykite apie tai – tai labai 
svarbu ir reikalinga. Šiais paskutiniais laikais mums ypač 
reikia išminties ir atpažinimo dovanos, nes jei neišmoksime 
atskirti dvasių, mus užvaldys vis labiau plintantys klaidingi 
mokymai. 

Šią temą pratęsime vėliau, o dabar grįžkime prie tris-
dešimt penktojo Izaijo knygos skyriaus: „Tada aklųjų akys 
atsimerks ir kurčiųjų ausys atsivers. Tada raišas šokinės kaip 
briedis ir nebylys giedos. Vanduo trykš dykumoje ir upeliai 
tekės stepėse. Sausa žemė pataps ežerais, išdžiūvusi – van-
dens šaltiniais. Kur šakalai gyveno, augs nendrės ir meldai. 
Ten eis kelias, vadinamas Šventuoju keliu, kuriuo nevaikš-
čios niekas nešvarus.“ 

Šiame skyriuje detaliai parodyta, kas vyksta prasidėjus 
dvasiniam prabudimui. Pažodžiui išsipildo žodžiai: „Sausa 
žemė pataps ežerais, išdžiūvusi – vandens šaltiniais“. Ten, 
kur kadaise buvo sausa ir tuščia, Viešpats siunčia gausų savo 

191



dvasinių ir žemiškų palaiminimų lietų. Tai patvirtindamas, 
norėčiau trumpai, kiek įmanoma, papasakoti, kaip šis sky-
rius tiesiogine prasme išsipildė vienoje Pietų Afrikos vieto-
vėje. Sakau „vienoje vietoje“, nes dabar mūsų šalyje yra 
daug vietų, kur akivaizdžiai matyti šių žodžių išsipildymas. 

Vietovėje, vadinamoje Tugela Feri, buvo labai saus-
ringa. Tai buvo sausringa, apleista vieta, kurioje labai mažai 
lijo, o dvasiškai padėtis buvo dar blogesnė. Šimtą metų mi-
sionieriai bandė skelbti ten Gerąją Naujieną, bet žmonės ne-
norėjo nei girdėti, nei žinoti apie Evangeliją. Taip tęsėsi tol, 
kol Viešpats iš savo didžios malonės siuntė ten prabudimą. 
Tada šimtai ir tūkstančiai žmonių atsigręžę į Dievą, plūste-
lėjo prie Kryžiaus. Kai ten pradėjo trykšti gausūs dvasiniai 
šaltiniai, Jis taip pat atvėrė virš jų savo dangų. Todėl dabar 
jau daugelį metų ten gausiai lyja, ir žmonės džiūgaudami 
sako: „Nuo tada, kai Gyvasis Dievas pradėjo veikti tarp 
mūsų, mes gauname lietaus ir savo žemėje!“ 

Taigi Viešpats kartu su dvasiniu palaiminimu atsiuntė 
ir žemišką palaiminimą. Toks yra mūsų Dievas! Jo gailes-
tingumui nėra pabaigos! Gydydamas žemę, Jis taip pat iš-
gydė ir joje gyvenančius žmones. Kūniškai sergantys 
žmonės ne tik pažino savo Gelbėtoją ir pradėjo Juo tikėti, 
atgimdami dvasiškai, bet ir patyrė kūno išgydymų: aklieji 
pradėjo matyti, raišieji – vaikščioti, nebylieji – šaukti ir dai-
nuoti iš džiaugsmo! Tai, ką kadaise pranašavo pranašas, pra-
dėjo pildytis tikrovėje. Dabar noriu išsamiau papasakoti, 
kaip visa tai įvyko. 

Netikėtai ten kilo didžiulis troškimas išgirsti Dievo 
Žodį, ir žmonės pradėjo plūsti iš visų pusių. Šimtais jie rin-
kosi į vietą, kur buvo skelbiama Evangelija, o po pamokslo 
daugelis pasilikdavo apsivalyti ir sutvarkyti savo gyvenimą. 
Tuo metu aš jau nebekviečiau žmonių atgailauti ir atsiversti 
į Dievą. Tačiau Dievo Žodis, tapęs gyvas ir veiksmingas, 
skverbėsi į žmonių širdis ir vykdė tai, kam buvo pasiųstas. 

Mes nesakėme žmonėms, kad jie privalo asmeniškai iš-
pažinti savo nuodėmes, ir nemokėme jų, kaip tai turėtų būti 
daroma. Tačiau pati Šventoji Dvasia ragino juos tai daryti, 
įdėdama į jų širdis, ką ir kaip sakyti. Ateidami pas mus, jie 
192



su ašaromis akyse prašydavo: „Prašome suteikti mums ga-
limybę viską papasakoti. Negalime grįžti namo tokie, kokie 
esame dabar. Neišeisime iš čia, kol neapvalysime savo gy-
venimo Viešpaties akivaizdoje.“ Jie praleisdavo daugybę va-
landų vieni su žmogumi, kurio akivaizdoje išpažindavo 
Dievui savo nuodėmes, atverdami savo gyvenimo nešvaru-
mus ir vadindami juos tikraisiais vardais. Kaip sugniuždyti 
ir prislėgti jie atrodė, valandų valandas sėdėdami ir laukdami 
šios galimybės! Ir kaip vaikiškai laimingi jie buvo po to, kai 
pagaliau galėjo tai padaryti! O, kaip tada švytėjo jų veidai, 
o ašarotos akys spindėjo iš laimės! Štai kaip Dievas vykdė 
savo darbą pritraukdamas išgelbėtuosius į Bažnyčią! 

Kartą buvo suplanuoti trys vakariniai susitikimai – penk-
tadienį, šeštadienį ir sekmadienį. Nors tokiais atvejais mūsų 
susirinkimai paprastai vyksta po atviru dangumi, šįkart turė-
jome didelę palapinę, kuri vis dėlto pasirodė per maža visiems 
norintiems dalyvauti. Penktadienio vakarą, tarnavimo metu, 
pamačiau tiesiai prieš mus ant žemės gulinčią jauną merginą. 
Visur buvo žmonių, aplink palapinę būriavosi minios, tačiau 
ši mergina gulėjo nejudėdama. Po susirinkimo jaučiausi labai 
pavargęs, todėl kreipiausi į darbuotojus ir pasakiau, kad turiu 
išeiti šiek tiek pailsėti. Paprašiau jų toliau kalbėtis su žmonė-
mis, kurie nenutrūkstamu srautu ėjo išpažinties. 

Po kelių valandų pas mane atėjo tarnautojai ir paprašė 
eiti kartu su jais. Jie sakė jau priėmę kelis šimtus žmonių, 
norinčių apvalyti savo gyvenimą. Paprastai tokiuose susi-
rinkimuose dalyvauja iki penkiasdešimties darbuotojų, kurie 
bendrauja su žmonėmis, atliekančiais išpažintį. Tačiau net 
ir šio skaičiaus dažnai nepakanka, todėl jie priversti ilgas 
valandas tarnauti be poilsio, sėdėti visą naktį, dėl ko jų akys 
parausta ir paburksta. Neretai žmonėms tekdavo laukti eilėje 
tris ar net penkias dienas, kol jie galėdavo atlikti išpažintį ir 
patekti pas vieną iš sielovadininkų asmeniniam pokalbiui. 
Jie nenorėjo išvykti net tada, kai mes jų prašėme. Kokia 
žmogui nauda, – atsakinėjo jie mums Šventojo Rašto žo-
džiais, – jei jis laimės visą pasaulį, bet pakenks savo sielai. 
Ne, mes negalime iš čia išeiti, kol nesusitvarkysime savo 
gyvenimų. Turime susitaikyti su Dievu. 

193



Taigi, draugų pakviestas, atėjau į susirinkimo vietą, kur 
dar buvo ne mažiau kaip du šimtai žmonių, sergančių ir tu-
rinčių kūno negalavimų. Jie jau buvo apvalę savo gyvenimus 
per išpažintį ir dabar norėjo, kad už juos būtų pasimelsta dėl 
išgydymo. Tokiais atvejais, kai yra daug ligonių, uždedant 
rankas meldžiamės tik už vieną, du ar daugiausia penkis pro-
centus jų. Už likusius meldžiamės grupėmis po dešimt, dvi-
dešimt, kartais net šimtą, prašydami, kad pats Viešpats 
paliestų kiekvieną iš jų. Ir tai įvyksta be mūsų rankų uždėjimo. 
Daugelis patiria išgydymą klausydamiesi pamokslo. Dar dau-
giau Viešpats išgydo tuomet, kai žmonės tvarkosi savo gyve-
nimą. Jis paliečia ne tik jų sielas, suteikdamas dvasinį 
išgydymą, bet ir kūną. Tai vyksta net ir tada, kai niekas neturi 
išgydymo dovanos. Juk tai daro Dievas, kuris sako: „Aš, Vieš-
pats, esu jūsų gydytojas.“ Šie žodžiai galioja ir dabar. 

Tą vakarą tarnautojai papasakojo, kad tarp tų dviejų 
šimtų ligonių buvo dešimt aklųjų, už kuriuos jie prašė mane 
pasimelsti atskira malda, uždedant rankas, o po to atlikti 
bendrą maldą už visus kitus. Ar žinote, kas nutiko? Tą va-
karą Viešpats buvo tarp mūsų su tokia galinga jėga, kad 
kiekvienas iš tų dešimties aklųjų atgavo regėjimą, daugelis 
net be rankų uždėjimo. Vos tik jie įžengdavo į kambarį, ku-
riame buvo meldžiamasi, jų akys iškart atsiverdavo, ir jie 
galėdavo matyti. Žinoma, tai jiems galėjo nutikti tik po to, 
kai per išpažintį jie sutvarkė savo gyvenimą. 

Tačiau dar nuostabesnis buvo kitas įvykis. Penktadienį 
vienas iš mūsų darbuotojų vairavo sunkvežimį, pilną žmo-
nių, kurie taip pat norėjo dalyvauti šiose tarnystėse. Zulai 
nesupranta, kad automobilis gali būti perkrautas. Net jei 
sunkvežimio gale lieka tik mažytė vietelė, jie vis tiek sako, 
kad dar yra vietos. Važiuojant, sunkvežimį sustabdė juodaodė 
akla moteris, stovinti prie pat kelio su maža mergaite. Išlipęs 
iš automobilio, mūsų tarnautojas priėjo prie jos ir paklausė, 
ko ji nori. 

– Girdėjau, – pasakė akla moteris, – kad vykstate į tar-
navimą už keturiasdešimties kilometrų nuo čia! Ar galiu 
vykti ten su jumis? – Ar galėčiau ir aš vykti kartu? – taip pat 
prašė ją lydėjusi mergaitė. 
194



– Deja, tai neįmanoma, – atsakė mūsų brolis. – Mašina 
jau labai apkrauta. Išgirdusi šiuos žodžius, moteris graudžiai 
pravirko. 

– Patikėkite manimi! – tęsė tarnautojas. – Aš tikrai ne-
galiu jūsų paimti! Vienintelė išeitis – jei kas nors iš važiuo-
jančių sutiktų išlipti ir užleisti jums savo vietą. Tačiau visi 
sunkvežimio keleiviai sakė negalintys to padaryti, nes at-
vyko iš toli ir nepažįsta šios vietovės. Be to, jie neturėjo čia 
giminaičių, pas kuriuos galėtų apsistoti. Taigi jie turėjo va-
žiuoti toliau, palikdami kelyje šią verkiančią aklą moterį. 

Visa tai įvyko penktadienio popietę, o šeštadienį apie 
vidurnaktį Viešpats iš savo gailestingumo palietė dešimties 
aklųjų akis ir dovanojo jiems regėjimą. Sekmadienio po-
pietę, kai visi šie žmonės sunkvežimiu grįžinėjo namo, jie 
rado tą pačią moterį, džiūgaujančią toje pačioje vietoje prie 
kelio. 

– Aš praregėjau! Dabar ir aš esu Kristaus mokinė! 
– Bet kaip tau tai nutiko? – nustebę klausė jie. 
– Šeštadienio naktį man atsivėrė akys, ir aš praregėjau! 
Kai jie sulygino laiką, paaiškėjo, kad jis buvo visiškai 

toks pat. Tą pačią akimirką, kai Dievas palietė tuos dešimt 
aklųjų, Jis pasigailėjo ir šios moters – palietė jos akis ir do-
vanojo joms regėjimą. Toks didis yra mūsų Viešpats! Jo gai-
lestingumas ir galia – beribiai! Tokio kaip Jis – nėra! 

Tą šeštadienio vakarą priešais mus vis dar gulėjo ta pati 
nejudanti jauna mergina. Kai pasimeldėme už visus du šim-
tus ligonių, darbuotojai man pasakė: 

– Na, dabar liko tik viena paralyžiuota mergina. Ji guli 
trobelėje, ir mums reikia pasimelsti ir už ją. 

– Ką?! – nustebau. – Bet kaip mes galime tai padaryti?! 
Ji juk net kalbėti negali! 

Ši mergina jau pusantrų metų yra visiškai paralyžiuota – 
nuo galvos iki kojų. Ji net negalėjo atmerkti akių. Judėjo tik 
jos vokai ir vienas dešinės rankos pirštas – vos pastebimai. 
Ji buvo tarsi gyvas lavonas. Merginos tėvai išbandė viską, 
kas tik buvo įmanoma. Ji buvo nuvežta į penkias skirtingas 
ligonines, bet kai gydytojai nesugebėjo jai padėti, ją pradėjo 
vežioti nuo vieno burtininko pas kitą. Vienas iš jų net kepė 

195



varles ir karštas, tiesiai iš keptuvės, dėjo jai ant galvos – dėl 
to jos plaukai ir oda iškart nudegė. Tačiau net ir šis „arklių 
gydymas“ buvo nesėkmingas. Tada merginos sesuo, kuri 
buvo mokytoja, atnešė ją į mūsų susirinkimą ir paguldė ant 
žemės tiesiai priešais pamokslininką. 

– Jūs sakote, – nustebęs tęsiau kreipdamasis į tarnauto-
jus, – kad turėtume melsti už ją! Bet ar ji jau apvalė savo 
gyvenimą? 

– Taip, ji tai padarė, – ramiai atsakė jie. 
– Bet tai neįmanoma! – sušukau. Kaip jūs tai padarėte?! 

Juk ji visai negali kalbėti! Kaip ji galėjo atskleisti savo nuo-
dėmes?! 

– Mes tai padarėme taip, – paaiškino mano draugai. – 
Pasilenkėme prie jos ausies ir paklausėme: – Ar kada nors 
buvai nepaklusni savo tėvams? 

Šventajame Rašte sakoma: „Gerbk savo tėvą ir motiną, 
kad ilgai gyventum žemėje“ (Iš 20, 12), ir jei to nedarote, 
tai nusidedate. Dievui paklusnus žmogus negali būti nepa-
klusnus savo tėvams. Paklusti tėvams reikia ne tik iki su-
kanka 18 ar 20 metų, bet ir tol, kol jie bus gyvi. Gerbti tėvą 
ir motiną – tai vykdyti Viešpaties įsakymą, prie kurio pridė-
tas pažadas: „kad tau gerai sektųsi ir ilgai gyventum žemėje“ 
(Ef 6, 3). Vaikas, nebenorintis klausyti ir gerbti savo tėvų, 
yra blogesnis už pagonį, net jei ir vadinasi krikščioniu! Jis 
gyvena ne Dievo garbei, bet velnio ir jo šėtoniškos karalys-
tės šlovei. Toks vaikas turi atgailauti ir sutvarkyti savo san-
tykius su tėvais, prašydamas jų abiejų atleidimo. Kitaip jis 
negalės gauti Viešpaties palaiminimo. 

Štai kodėl pirmasis klausimas paralyžiuotai merginai 
buvo apie paklusnumą: 

– Ar buvai nepaklusni savo tėvui ar motinai? Galbūt jie 
tau kažką sakė, bet tu neklausei? 

Atsakydama į šį klausimą, mergina šiek tiek pajudino 
akių vokus, ir pagal šį judesį buvo galima nuspręsti: „taip“ 
arba „ne“. 

– Ar anksčiau mokykloje buvai nepaklusni mokyto-
jams? Ar kada nors ką nors apgavai? 

Ir vėl vos juntamas vokų judesys – „taip“. 
196



– Ar kada nors anksčiau buvai su vaikinais...? 
Deja, šiandien šioje srityje viskas toli gražu nėra gerai. 

Dažnai merginos išteka, kai jau būna netyros. Tai liūdnas 
vaizdas! Ar žinote, kad pagonys ištiria savo nesusituokusias 
merginas. Ir jei jauna mergina nebėra nekalta, ji būna išva-
roma. Taip elgiasi žmonės, kuriems mūsų protėviai skelbė 
Evangeliją! O kaip tai atrodo pas mus dabar? Iš tyrų baltao-
džių merginų, kurios laikosi skaistybės, ne kartą girdėjau, 
kad iš jų net tyčiojamasi. Argi tai ne baisu? 

Žinote, kad jau prakalbome apie tai, norėčiau pasakyti 
dar kai ką. Per pastaruosius dvidešimt prabudimo metų 
mums daug kartų teko įsitikinti, kad jei jauna mergina gal-
voja apie vaikinus, o jaunuolis – apie merginas, jie negalėjo 
būti indais, tinkamais Viešpačiui naudoti. Taip pat ne kartą 
matėme, kad Dievas kai kuriuos jaunuolius naudojo taip ga-
lingai, jog šimtai ir tūkstančiai sielų per juos atgailavo ir 
gręžėsi į Viešpatį. Tačiau vos tik tokios merginos galvoje at-
sirasdavo mintys apie vaikiną, Dievo Dvasia tuoj pat nusto-
davo veikti. Tas pats būdavo ir su jaunuoliais. 

Vienintelė išimtis – kai tai yra iš Dievo ir Jis pats juos 
numatė vienas kitam. Tuomet viskas vyksta tyrume ir ne-
kaltume. Tokiu atveju jaunuoliai, kurių sąjunga yra Dievo 
numatyta, ne tik kad nesibučiuoja, bet net ir nesilaiko vie-
nas kito už rankų. Jie neliečia vienas kito, neužmezga va-
dinamųjų draugysčių ar meilės pasimatymų. Tokiu elgesiu 
jie sako: „Tą dieną, kai stovėsime prie Dievo altoriaus, ap-
sivilksime baltą, tikrai švarų ir nesuteptą drabužį. Neno-
rime būti veidmainiai, patys būdami susitepę, bet vilkintys 
baltais vestuviniais drabužiais.“ Tokiu būdu pas mus tuo-
kiasi krikščionys – tik taip Viešpats gali palaiminti sutuok-
tinių porą. 

Kartą per pamokslą Vokietijoje paliečiau šią temą, ir 
jaunimo choras iš karto pasipriešino. Jie pareiškė, kad dau-
giau niekada nebedainuos, jei aš vėl pas juos pamokslausiu. 
O, kaip aš dėl to džiaugiausi! Juk jie man, kaip pamokslinin-
kui, niekuo nepadėjo – tik trukdė skelbti Dievo Žodį! Choras 
taip pat turi būti tyras! Ką galima nuveikti Viešpačiui su sve-
timautojų choru?! Kokį darbą galima nuveikti su žmonėmis, 

197



kurie negyvena tyrai ir šventai?! Jokio! Jie tėra nešvari 
minia, kurios Viešpats negali panaudoti savo darbui. 

Kuklumas, skaistumas ir tyrumas yra reikalingi Viešpa-
čiui net ir paskutiniaisiais laikais! Taigi sugrįžkime prie bib-
linių standartų! Pažvelkite į Šventąjį Raštą ir pamatysite, kad 
kai Viešpats nori parodyti, kokia tyra ir nekalta turi būti Jo 
Bažnyčia, Jis pateikia jaunos nuotakos – tyros mergelės – pa-
vyzdį. Apaštalas Paulius – šis dvasinis milžinas, kupinas 
Dievo išminties ir pažinimo – kreipdamasis į krikščionis 
sako: „Aš pavyduliauju dėl jūsų Dievo pavydu, nes sužieda-
vau jus su vienu vyru, kad nuvesčiau jus Kristui kaip skaisčią 
mergelę“ (2 Kor 11, 2). 

Ar matote, kokie turėtume būti dvasiškai? – Kaip jauna, 
neištekėjusi mergina, kuri yra nekalta ir tyra kūnu. Tai mūsų 
dvasinis standartas, tai – mūsų dvasinio gyvenimo abėcėlė. 

Dažnai, kalbėdamas su žmonomis, sakau: „Parodyk 
man savo gyvenimu ir elgesiu su vyru, koks turėtų būti 
mūsų, krikščionių, santykis su Jėzumi, nes parašyta: ,Todėl 
kaip Bažnyčia paklūsta Kristui, taip ir žmonos visur ir visada 
teklauso savo vyrų’“ (Ef 5, 24). Žinoma, šiais laikais taip 
nėra. Šiuolaikinės žmonos mano, kad nuolankumas ir pa-
klusnumas vyrui yra jų žmogiškųjų teisių ir orumo pažeidi-
mas. Ką gi, jei taip manome, tuomet mums nebereikia 
Biblijos, nes ji kalba nesąmones! 

Tačiau pasakysiu jums, kad tik ta moteris gali būti tikrai 
laisva ir laiminga, kuri paklūsta savo vyrui ir gyvena taip, 
kaip moko Dievo Žodis, o ne ta, kuri viešpatauja savo na-
muose. Jei tu, žmona, nori šeimos reikaluose „mūvėti vyro 
kelnes“, tuomet gali drąsiai atiduoti jam savo sijoną. Tegul 
jis dėvi jį vietoj tavęs! 

Sakydamas tai, nenoriu atimti atsakomybės nuo vyrų. 
Vyras turi būti vyras tikrąja bibline šio žodžio prasme – 
vyras, kuris atiduoda save žmonai, kaip Jėzus atidavė save 
Bažnyčiai, kad ją pašventintų. Perskaitykite laiško efezie-
čiams penktąjį skyrių. Argi šie žodžiai netaikytini mums, 
vyrams: „Jūs, vyrai, mylėkite savo žmonas, kaip ir Kristus 
pamilo Bažnyčią ir atidavė už ją save, kad pašventintų ją, 
apvalydamas vandens nuplovimu ir žodžiu“ (Ef 5, 25-26). 
198



Kaip tai atrodo tarp mūsų iš tikrųjų?! Kur tie vyrai, kurie pa-
šventina savo žmonas?! Kur tie vyrai, kurie rodo gerą pa-
vyzdį savo žmonoms?! Kur tie, kurie savo gyvenimu rodo 
žmonoms ir vaikams, kaip tinkamai vaikščioti Viešpaties 
akivaizdoje?! 

Taip... pasaulyje dabar iš tiesų vyrauja chaosas. Bet ži-
nokite, draugai, kad negalėsime patirti prabudimo, kol vis-
kas nebus sudėliota į savo vietas. Pirmiausia viskas turi būti 
sutvarkyta teisingai, kad tai, kas parašyta Rašte, taptų mūsų 
gyvenimu. 

Dabar vėl grįžtu prie istorijos apie aštuoniolikmetę pa-
ralyžiuotą merginą. Tarnautojai man pasakė: „Dabar ji jau 
atskleidė savo nuodėmes, o Jėzus sako, kad jei išpažįstame 
savo nuodėmes, Jis ištikimas ir teisingas, kad atleistų mums 
nuodėmes ir apvalytų mus nuo visų nedorybių.“ 

Ar galite patikėti, kad kai visi krikščionys pradėjo 
drauge melstis už šią merginą, gulinčią nejudamai lovoje, 
Dievo jėga taip galingai ją palietė, kad visi jos kūno kaulai 
virpėjo ir drebėjo kaip medžio lapai nuo stipraus vėjo gūsio. 
Nematomos rankos pakėlė ją iš lovos, ir, atsistojusi ant kojų, 
ji nubėgo. Bėgdama ji neišlaikė pusiausvyros, susvyravo 
kaip nendrė ir nukrito į kairę pusę. Keletas ten stovėjusių 
žmonių ją pakėlė ir vėl pastatė ant kojų. Tada ji vėl nugriuvo 
į priešingą pusę ir dar kartą buvo pakelta. Po to ji atgavo pu-
siausvyrą ir pradėjo vaikščioti ratu, džiūgaudama ir šlovin-
dama Viešpatį. 

Buvo apie vidurnaktį. Staiga, tarsi pagal signalą, aplink 
mus susibūrė didžiulė žmonių minia. Niekas nežinojo nei 
iš kur jie tuo metu atvyko, nei kaip atsirado. Tai nepaaiški-
nama, bet per prabudimą oras atrodo persmelktas ir priso-
tintas Dievo buvimo. Aš nefantazuoju, nes net visiškai 
netikintys žmonės susirenka ten, kur veikia Dievas, o Šven-
toji Dvasia atveria jiems akis į jų nuodėmes – todėl jie tuoj 
pat atgailauja ir atsiverčia į Viešpatį. Tokiais atvejais žmonės 
būna taip apgaubiami, kad tiesiog savo kūnu pajunta Dievo 
buvimą. Tie, kurie to niekada nepatyrė, tikriausiai sakys, 
kad tai tik fantazija ar vaizduotės žaismas. Na ką gi, tegul 
kiekvienas galvoja apie tai, kaip jam patinka. Tačiau mes 

199



vertiname tai blaiviai, ir viskas vyksta pagal Dievo planą. O 
jei netikite manimi, atvykite ir patys tuo įsitikinkite. 

Tarp minios buvo trys visiškai netikintys vyrai, dirbę 
vietos savivaldybėje. Jie priėjo prie mūsų ir paklausė: „Kur 
mergina, kuri buvo išgydyta? Kur Anagreta?“ „Štai ji“, – 
atsakėme, rodydami į ją. Tuomet jie pasakė: „Norime pabūti 
su ja vieni – be pamokslininko ir kitų krikščionių. Turime 
ją apklausti privačiai, kad niekas netrukdytų.“ 

Jie negalėjo patikėti tuo, kas įvyko. Juk pasaulyje vis 
dar daug tokių, kaip Tomas, kuris sakė: „Jeigu nepamatysiu 
ir ranka nepaliesiu – netikėsiu“. Taigi jie keturiese nuėjo į 
atskirą kambarį. Po ilgo laiko jie išėjo ir viešai pasakė išgy-
dytai Anagretai: „Mergaite! Tas Dievas, kuris tave išgydė, 
iš tiesų gali prikelti mirusiuosius ir pražudyti gyvuosius! 
Būk Jam ištikima iki mirties!“ Tokia buvo jų išvada. (Šian-
dien ši mergina yra ištekėjusi ir turi du vaikus). 

Kitą rytą keli tarnautojai nusprendė kartu su Anagreta 
nuvykti pas jos tėvą, kuris kitame mieste dirbo sargu prie 
kalėjimo vartų. Gavę sutikimą, jie nuvyko ten kartu su ja – 
visiškai sveika, dabar jau išlaisvinta ir laiminga Dievo vaiku. 
Privažiavę prie kalėjimo, jie priėjo prie durų ir pasibeldė. 
Anagretos tėvas išėjo pažiūrėti, ko jie nori, ir tą pačią aki-
mirką pamatė savo dukrą. – О! – sušuko jis. – Ar tai tavo 
dvasia, ar tai tu pati, Anagreta! 

– Tai aš, tėti! – atsakė ji. 
Tada jis nuskubėjo pas ją, palikdamas atviras kalėjimo 

duris. Mūsų darbuotojai turėjo jam priminti jas kuo greičiau 
uždaryti, kol dar nepabėgo visi kaliniai. 

– Bet kaip tai įmanoma?! – vis kartojo sukrėstas tėvas. 
– Kaip tai įmanoma?! 

– Jėzus atleido man mano nuodėmes! – atsakė dukra, 
švytėdama iš džiaugsmo. – Jis išgelbėjo mano sielą ir išgydė 
mano kūną! 

Išgirdęs šiuos žodžius, vyras žemai nusilenkė ir tarė: – 
Jis tikrai yra Gyvasis Dievas! Nėra kito tokio kaip Jis! 

Taip buvo išaukštintas ir pašlovintas mūsų Viešpaties 
Jėzaus Kristaus vardas, kuris vis dar šlovinamas tarp juo-
daodžių Pietų Afrikos gyventojų! O, kaip teisingai parašyta, 
200



kad paskutinieji bus pirmi, o pirmieji – paskutiniai! Žmo-
gaus protu tai neįmanoma suvokti! Ir kalba ne tik apie tai, kad 
dvasiškai akli praregės, nebylūs prabils, o šlubi ims bėgioti. 
Šie pranašiški Izaijo žodžiai pildosi tiesiogine prasme – 
fiziniame kūne, ir mes esame gyvi to liudytojai. 

Tačiau svarbiausia išlieka tai, ką pasakė pranašas: „Ten 
eis kelias, vadinamas Šventuoju keliu, kuriuo nevaikščios 
niekas nešvarus...“ 

Žmonės, pradėję eiti šiuo keliu, patiria visišką ir tobulą 
atsivertimą. Jie pradeda gyventi visiškai naują, kitokį gyve-
nimą. Tačiau vargas žmogui, kuris, kartą pažinęs tiesą, grįžta 
į nuodėmę. 

Kartą Tugela Feryje atgailavo senas burtininkas. Jis 
buvo aklas, bet kai atgailavo ir įtikėjo Viešpačiu, jo akys at-
sivėrė, ir jis praregėjo. Praėjus vos keliems mėnesiams po 
jo išgydymo, jį vėl ėmė traukti prie senojo gyvenimo. Nu-
sprendęs vėl praktikuoti šėtonišką meną, jis nuėjo į aukštą 
kalną rinkti žolelių ir išsikasti šaknų, kurias anksčiau nau-
dojo raganavimui. Vos tik rado reikiamas šaknis ir pradėjo 
jas kasti, šviesa jo akyse išblėso, ir jis vėl apako. Negalėda-
mas pats nulipti nuo kalno, jis pradėjo garsiai šaukti ir kvies-
tis pagalbos. Išgirdę šauksmus, žmonės atėjo ir parvedė jį 
namo. Nuo to laiko iki šiol jis tebėra aklas. 

Ne veltui Jėzus kadaise pasakė žmogui, kurį išgydė: 
„Štai tu esi pasveikęs. Daugiau nebenusidėk, kad neatsitiktų 
tau kas blogesnio!“ (Jn 5, 14). Būtent taip ir atsitiko šiuo at-
veju. Vos tik buvęs burtininkas sugrįžo prie senojo gyve-
nimo ir vėl pradėjo nuodėmiauti, jis apako. 

Kitas zulu, sulaukęs devyniasdešimties metų, buvo pa-
ralyžiuotas ir tik vargais negalais galėjo vilkti savo kūną 
žeme, šliauždamas ant kelių. Atsitiko taip, kad šis užkietėjęs 
pagonis išgirdo gelbstinčią Evangelijos žinią ir įtikėjo Jėzų. 
Viešpats pasigailėjo jo ir stebuklingai išgydė jo kūną, kad 
jis galėtų visiškai normaliai vaikščioti. Pabuvęs pas mus dvi 
ar tris dienas, jis sugrįžo į savo namus. Kai jis įėjo į savo 
trobelę, jo suaugę sūnūs, sukrėsti jo pasikeitimo, sušuko: 

– Tėve, kas tau nutiko?! 
– Jėzus mane išgydė! 

201



– Jėzus?! Gerai... Tačiau turime padėkoti ir savo miru-
sių protėvių dvasioms. 

Tai pasakę, jie tuoj pat paskerdė karvę, ketindami ją pa-
aukoti dvasioms. Deja, išgydytas tėvas tam neprieštaravo ir 
jų nesustabdė. Tą akimirką, kai buvo liejamas aukojamo gy-
vulio kraujas, senolis visų akyse vėl tapo neįgalus. Netrukus 
po to jis mirė ir iškeliavo į amžinybę. 

Taigi pranašas kadaise ištarė didžią tiesą – šis kelias iš 
tiesų yra Šventas kelias! 

Iš daugelio žmonių Europoje ne kartą girdėjau štai ką: 
„Ak, Erlo! Taip tu gali pamokslauti Afrikoje! Ten jūs vis dar 
gyvenate nekaltai! Kalbėkite apie tai ten, bet ne čia, Euro-
poje! Čia turime sekso parduotuvių ir nešvankią televiziją! 
Čia mus pasiekia pornografija, ir nuolat matome nuogų mo-
terų bei merginų atvaizdus – jie tiesiog užpildė mus supantį 
pasaulį! Kasdien girdime pasaulietišką muziką! Esame pri-
versti ją girdėti, esame prisotinti visų šių nuodų! Todėl ne-
reikėtų tikėtis, kad mes čia, šiuolaikinėje Europoje, 
gyvensime taip, kaip tu pamokslauji! Tu gali tai pasakoti pri-
mityviems žmonėms, bet ne mums!“ 

Ką aš galiu į tai atsakyti? Iš tiesų, kaip raugas raugina 
visą tešlą, taip ir kai kurie krikščionys yra rauginami nuo-
dėme! Na, jei norite, ir toliau tame pasilikite! Tačiau žino-
kite: tik ta Dvasia, kuri išpažįsta, jog Kristus atėjo kūne 
nugalėti nuodėmės, yra Dvasia iš Dievo. Kiekviena kita dva-
sia – tai dvasia, ateinanti iš pragaro. Taigi patys patikrinkite 
ir ištirkite, kokia dvasia gyvena jumyse. 

Jėzus nori matyti tyrą ir nekaltą Bažnyčią net ir šiuolai-
kiniame, civilizuotame bei laisvame pasaulyje. Ir kai krikš-
čionys taps būtent tokie – tada prasidės dvasinis pabudimas, 
kuris yra švento, apvalyto gyvenimo vaisius. Kad Šventoji 
Dvasia galėtų veikti taip, kaip Ji nori, Ji turi turėti laisvą kelią 
mūsų gyvenime. Be to, tai neįmanoma. Dievo Dvasia va-
dinama Šventąja, nes Ji nepakenčia nieko nešvaraus! Kai šiai 
Dvasiai bus leista veikti per mus, pasireikš Dievo šlovė. Tik 
tada dykuma taps žydinčiu sodu, krikščionybė sužydės kaip 
gėlė, o pasaulis pažins, kad Viešpats yra Dievas – tas pats 
Gyvasis Dievas ir mūsų paskutiniaisiais laikais! 
202



Pasaulis yra krikščionių rankose! Ne veltui visatos Kū-
rėjas sako: „Ir jei Mano tauta, kuri vadinasi Mano vardu, nu-
sižemins, melsis, ieškos Mano Veido ir atsisakys savo blogų 
kelių, Aš išgirsiu danguje, atleisiu jos nuodėmes ir išgydysiu 
jų žemę“ (2 Kronikų 7, 14). 

Galbūt šią eilutę mokate atmintinai, bet ar kada nors 
rimtai susimąstėte? Ar tikrai atkreipėte dėmesį į šiuos žo-
džius? Ar pastebėjote, kokią sąlygą Viešpats kelia mums, 
kad mums atleistų ir išgydytų mūsų žemę? Juk čia Viešpats 
taip aiškiai kalba mums visiems: „Ir jei mano tauta, kuri va-
dinasi mano vardu, nusižemins, melsis, ieškos mano veido 
ir atsisakys savo blogų kelių, Aš išgirsiu danguje.“ Prabu-
dimas neprasideda nuo kitų! Jis neprasideda iš išorės – jis 
prasideda mumyse, Kristaus Bažnyčioje! Todėl mūsų už-
duotis – paruošti kelią Šventajai Dvasiai, kad Ji galėtų pra-
dėti veikti. Joks nešvarus žmogus nevaikščios šiuo keliu, 
vadinamu Šventuoju Keliu. Tai vienintelis kelias kiekvie-
nam krikščioniui. Tai kelias, kuriuo Viešpats nori, kad mes 
eitume. O, kaip būtų nuostabu, jei Jėzaus Kristaus Bažnyčia 
šiandien gyventų taip, kad joje suspindėtų mūsų Gelbėtojo 
šlovė!

203



14 skyrius 
 

Dideli dalykai prasideda nuo mažų 
 

Morkaus evangelijos 6-ajame skyriuje pasakojama 
įdomi istorija apie Jėzų, kuris pamaitino penkis tūkstančius 
žmonių. Perskaitykime ją. „Ir jie išplaukė valtimi į negyve-
namą vietą. Tačiau minia pastebėjo juos išplaukiant, ir dau-
gelis atpažino Jį. Iš visų miestų jie pėsčiomis subėgo ten, 
aplenkdami mokinius ir susirinko pas Jį. Išlipęs į krantą, 
Jėzus pamatė didžiulę minią ir Jam pagailo žmonių, nes jie 
buvo tarsi avys be piemens, todėl pradėjo juos mokyti dau-
gelio dalykų. Dienai baigiantis, mokiniai priėjo prie Jo ir 
tarė: „Čia dykvietė, ir jau metas vėlyvas. Paleisk juos, kad, 
pasklidę po aplinkinius kiemus bei kaimus, nusipirktų duo-
nos, nes jie neturi ko valgyti.“ Bet Jėzus tarė: „Jūs duokite 
jiems valgyti.“ Mokiniai tada klausia: „Ar mums eiti ir nu-
pirkti duonos už du šimtus denarų ir duoti jiems valgyti?“ 
Jis sako: „Kiek turite kepalų? Eikite ir pažiūrėkite.“ Patik-
rinę jie atsakė: „Penkis ir dvi žuvis.“ Jis įsakė susodinti žmo-
nes būriais ant žalios žolės. Ir tie susėdo būrys prie būrio, 
po šimtą ir po penkiasdešimt žmonių. Jėzus paėmė penkis 
kepalus ir dvi žuvis, pažvelgė į dangų, palaimino, laužė 
duoną ir davė savo mokiniams, kad padalintų žmonėms. 
Taip pat Jis padalino visiems tas dvi žuvis. Ir visi valgė ir 
pasisotino. Jie pririnko dvylika pilnų pintinių duonos trupi-
nių ir žuvies likučių. O valgytojų buvo apie penkis tūkstan-
čius vyrų.“ (Mk 6, 32-44). 

Taigi, būdamas dykumoje, Jėzus pamokslavo ir mokė 
žmones. Buvo jau vėlyvas metas, ir mokiniai, susirūpinę, 
kad žmonės yra alkani, priėjo prie Jo ir paklausė, ką jiems 
daryti. Matyt, jie ketino visus išsiųsti į gretimus kaimus, kad 
kiekvienas galėtų nusipirkti sau ko nors pavalgyti. Tačiau 
Jėzus į tai atsakė: „Jūs duokite jiems valgyti“. Taigi Jis davė 
mokiniams užduotį pamaitinti žmones. Būtent jiems Vieš-
pats patikėjo šią atsakomybę. Galime tik įsivaizduoti, ko-
kioje keblioje padėtyje jie atsidūrė, išgirdę Mokytojo 
nurodymą. Jėzaus pasiklausyti buvo susirinkusi didžiulė 
204



minia žmonių. Kaip sakoma Šventajame Rašte, vien vyrų 
buvo apie penkis tūkstančius, neskaičiuojant moterų ir 
vaikų. 

Mintyse paskaičiavę, kiek pinigų reikėtų visiems susi-
rinkusiems pamaitinti, mokiniai tarė Jėzui: „Viešpatie, mums 
neužteks ir dviejų šimtų denarų, kad kiekvienas gautų bent 
po truputį“. Tačiau ši žinia nesuglumino Mokytojo, kuris juos 
perspėjo – negalima paleisti nepamaitintų žmonių. 

Brangūs bičiuliai, žodžiai „duokite jiems valgyti“ ir 
šiandien skamba Kristaus mokiniams. Jūs žinote, kad Vieš-
pats ir mums sako: „Eikite į visą pasaulį ir skelbkite Evan-
geliją visai kūrinijai“. (Mk 16, 15). Jei vadinate save Jėzaus 
sekėjais, tai yra ir jūsų užduotis. Ne veltui parašyta, kad ne-
tikinčiųjų kraujas bus pareikalautas iš mūsų rankų. Mūsų už-
duotis – nešti pasauliui išgelbėjimo žinią, skelbiant Kristų ne 
tiek žodžiais, kiek savo gyvenimu ir elgesiu Dievo akivaiz-
doje. Mūsų gyvenimas yra ta Evangelija, kurią skelbiame ki-
tiems. Šventas gyvenimas, o ne „šventi žodžiai“ laimi sielas. 
Viešpats nori, kad Jo mokiniai būtų būtent tokie – gyvi Jo 
liudytojai. 

„Ak, ne! Tai ne man! Aš nepajėgus to padaryti! Aš tie-
siog nesugebėsiu! Man vis tiek nieko nepavyks!“ – šiuos žo-
džius šiandien girdime dažnai. Tačiau ir šiame pasakojime 
Viešpats iš savo mokinių reikalavo, atrodytų, neįmanomo 
dalyko: „Jūs duokite jiems valgyti“, nors jie nieko neturėjo. 
Tuo metu nė vienas iš jų neturėjo nė gabalėlio duonos! Jie 
buvo atsidūrę beviltiškoje padėtyje. Vieni svarstė, kur galėtų 
nueiti, kad nupirktų tiek daug duonos, kiti skaičiavo, kiek 
tai kainuotų. Tai mums gerai pažįstama žmogiška reakcija, 
ar ne? 

Taigi kažką panašaus turime mintyse, kai Viešpats pa-
veda mums užduotį laimėti Jam visą pasaulį. Tuomet gal-
vojame ir svarstome, ko mums reikės, kad tai įvykdytume. 
Ir štai mums jau siūloma pradėti melstis už prabudimą, kad 
Dievas pradėtų veikti ir kad iš dangaus nužengtų ugnis, kuri 
sudrebintų šėtono tvirtoves. Ir mes vėl ir vėl meldžiamės, 
prašydami Viešpaties padaryti didžių dalykų, kad žmonės 
masiškai atgailautų ir nuodėmingas pasaulis pažintų savo 

205



Gelbėtoją. Tačiau bėga mėnesiai ir metai, mes senstame, 
mūsų galvos žilsta, galbūt viena koja jau karste, o prabudimo 
taip ir nėra. Maža to, dvasiškai viskas darosi vis blogiau. 
Pasninkaujame ir meldžiamės, kad Viešpats greičiau imtų 
veikti – net svorį prarandame! Kas žino, gal būtume labiau 
pasistūmėję į priekį savo pastangose, jei valgytume su pa-
dėka ir būtume sveikesni kūnu. Visos mūsų pastangos nu-
eina perniek. Dievas neatsako į mūsų maldas. Kaip manote, 
kodėl taip yra? 

Kristaus mokinių užduotis nebuvo eiti į aplinkinius kai-
mus ir pirkti duonos. Sakydamas, kad jie turi pamaitinti žmo-
nes, Jėzus ragino juos duoti tai, ką jie jau turėjo. Taip, bet 
šiuo atveju jie iš tiesų nieko neturėjo! Tai ką jie turėjo daryti? 

Ir kaip tik tuo metu, kai jie, ko gero, sutrikę žiūrėjo vie-
nas į kitą, vienas iš mokinių – apaštalas Andriejus – priėjo 
ir, kreipdamasis į Jėzų, pasakė, kad tarp žmonių yra berniu-
kas, turintis penkis mažus miežinius duonos kepalėlius ir dvi 
žuvis (Jn 6, 9). 

Pagalvokite – tik penki maži duonos kepalėliai ir dvi 
žuvys! Tai – kažkas labai mažyčio! Būtent tiek maisto galėjo 
suvalgyti šis mažas berniukas! Tikriausiai tai buvo tai, ką 
rūpestinga mama paruošė ir davė jam kelionei. Tačiau būtent 
su šiuo mažyčiu daviniu pas Kristų atėjo Jo mokinys. Su tuo, 
ką šis berniukas Jam atnešė ir davė. Šis vaikas nebuvo nei 
Kristaus mokinys, nei teologas, kaip tikrieji Kristaus moki-
niai, kuriuos, šiuolaikiškai kalbant, galima taip pavadinti. 
Taigi, nors jie ir neturėjo nieko, kuo galėtų pasidalinti su 
žmonėmis, šis berniukas visgi kažką turėjo. Nors tai, ką jis 
turėjo, buvo labai nedaug, tačiau Jėzus panaudojo tą ma-
žumą – tą truputį – kad pamaitintų tūkstančius. 

Labai dažnai klystame manydami, kad Dievas elgiasi 
taip pat, kaip mes, žmonės. Jei žmogus ko nors imasi, jis vi-
sada pradeda nuo didžiausio, kiek tik įmanoma. Tačiau, kaip 
taisyklė, šis didelis dalykas kažkodėl vis mažėja, kol visiškai 
išnyksta. Viešpats elgiasi visiškai kitaip. Jei Jis nori ką nors 
padaryti, visada pradeda nuo mažo. Tada šis mažas dalykas 
auga ir daugėja, tapdamas didžiu. Tame ir slypi skirtumas 
tarp Dievo ir žmogaus darbo. 
206



Žinoma, tikiu, kad daugelio krikščionių širdys trokšta, 
kad bedieviai atgailautų ir pažintų Viešpatį. Taip pat tikiu, 
kad tūkstančiai Dievo vaikų meldžiasi už dvasinį prabu-
dimą ir galingą Šventosios Dvasios veikimą. Tačiau, tiesą 
sakant, man sunku įsivaizduoti kaip tai čia, pas jus, atro-
dytų, jei Dievas iškart imtų galingai veikti. Tačiau neap-
kraukime savo vaizduotės, nes Jis niekada neveikia taip, 
kaip mes norime ar įsivaizduojame. Dievas nepradeda nuo 
kažko didelio. Taigi ir šiuo atveju Jis pradėjo nuo mažo ber-
niuko. Ir kaip esu dėkingas, kad Kristaus mokiniai, jį pa-
matę, nepatraukė jo į šalį, sakydami: „O, ką tu mums čia 
atnešei! Tai, ką turi, yra taip maža, kad nieko negali pa-
keisti!“ Ne, jie buvo pasirengę priimti tai, kas maža, ir todėl 
gavo tai, kas tapo didinga. 

Taigi, jei norite tarnauti Viešpačiui ir būti Jam tinkami 
indai, turite išmokti vertinti pačius mažiausius dalykus. Kas 
nevertina mažų dalykų, tas nėra vertas didelių! Jei norime, 
kad Šventoji Dvasia veiktų per mus, turime būti ištikimi 
Dievui net mažiausiuose dalykuose. Apie tai kalbu todėl, 
kad būtent šiuo klausimu mes, krikščionys, dažnai darome 
didelę klaidą ir prarandame savo palaiminimus. Mes mel-
džiamės ir prašome Viešpaties paimti tam tikrą situaciją į 
Savo rankas, tikėdamiesi, kad Jis veiks taip, kaip mes įsi-
vaizduojame. Taip elgdamiesi, pamirštame Dievo žodį, ku-
riame sakoma, kad Jo keliai – ne mūsų keliai ir Jo mintys – 
ne mūsų mintys (Izaijo 55, 8). Štai kodėl mums labai svarbu 
būti išmintingiems šiuo klausimu. 

Manau, dabar suprantate, kodėl Pietų Afrikoje visada 
sakome, kad kiekvienas tikintysis turi būti gyvas krikščio-
nis, iš kurio vidaus teka gyvojo vandens upės. Juo gali ir 
turi būti kiekvienas, be jokios išimties, nesvarbu, ar jis su-
augęs, ar mažas vaikas. Kiekvienas turi atnešti Viešpačiui 
tai, ką turi. 

Galime tik stebėtis šio berniuko elgesiu. Jis galėjo pa-
sakyti: „Ne, ne! Aš negaliu atiduoti savo maisto! Jis skirtas 
man! Aš nenoriu badauti!“ Tačiau šis berniukas buvo pasi-
rengęs atiduoti viską, ką turėjo, kitiems, ir per tai buvo pa-
maitintas ne tik jis pats, bet ir daugiau nei penki tūkstančiai 

207



kitų žmonių. Šis mažas truputis tapo didelio Dievo stebuklo 
pradžia! 

Dabar pažvelkime į Jėzaus elgesį. Paėmęs iš berniuko 
duoneles ir dvi žuvis, Jis pakėlė akis į dangų ir padėkojo už 
tai savo dangiškajam Tėvui. O kiek daug krikščionių nusi-
deda – užuot dėkoję Viešpačiui už tai, ką turi, jie murma ir 
skundžiasi, sakydami: „O, tai taip menka!“ Mano drauge, 
dėl tokio aplaidumo padaroma didelė nuodėmė. Turėtume 
dėkoti Dievui už menkiausius dalykus ir būti Jam ištikimi 
net ir smulkmenose! 

Yra viena pasaulietiška istorija apie vaikiną ir merginą, 
kurie išėjo pasivaikščioti. Kai jie atėjo į parką, vaikinas at-
sisėdo ant suoliuko ir tarė merginai: „O, jei turėčiau tūkstantį 
rankų, kad galėčiau tave apkabinti...“ Tuomet mergina at-
sakė: „O kodėl nepanaudoji tų dviejų rankų, kurias turi?“ 

Žinoma, mes, krikščionys, taip nesielgiame – taip el-
giasi pasaulis. Tačiau sutikite, kad ši jauna mergina savo at-
sakymu nušvietė dvasinę tiesą. „O, jei tūkstančiu lūpų 
galėčiau šlovinti Tave, Viešpatie!“ – giedame vienoje gies-
mėje, bet lūpomis, kurias turime, nesinaudojame. Kaip daž-
nai girdime: „O, jei galėčiau pamokslauti! O, jei turėčiau 
išgydymo dovaną! O, jei turėčiau valdžią – kiek tada būčiau 
padaręs!“ Pažinojau vieną moterį, kuri mėgo kartoti: „Jei 
būčiau vyras, tada jūs visi ką nors išgyventumėte!“ Tačiau 
nesinaudojo net tuo, ką turėjo. 

Ak, kokie mes galime būti kvaili. Turbūt nėra nepro-
tingesnių žmonių už mus, krikščionis. Ne veltui Dievo Žodis 
sako, kad šio pasaulio vaikai yra protingesni už šviesos 
sūnus. Ir tai, deja, iš tikrųjų yra tiesa! Jie dažnai būna daug 
protingesni už mus! Kiek daug šio pasaulio kunigaikščio 
vaikai daro, kad pritrauktų žmonių sielas! Siekdami savo 
tikslų, jie nežiūri į sunkumus ir nesustoja prieš kliūtis. Jie 
drįsta įžengti net į Dievo tautos susirinkimus ir ten vykdyti 
savo griaunamąjį darbą! Taip jie tarnauja savo karaliui! O 
ką mes, krikščionys, darome dėl Viešpaties? Šis pasaulis tu-
rėtų gulėti prie Kristaus kojų! O kuo užsiimame mes? Ką 
mes darome?! Mes bėgame nuo sunkumų, nes matote, jie 
mums per sunkūs. Pagundos mums per didelės, todėl mes 
208



norime pabėgti ten, kur nėra velnio. Tačiau nėra tokios vie-
tos, kur nebūtų velnio! 

Senajame Testamente pasakojama apie vieną seną 
žmogų, kurį tikriausiai žinote. Jam buvo aštuoniasdešimt 
penkeri metai, bet kai Pažado žemė buvo dalijama dvylikai 
giminių, jis paprašė pačios sunkiausios vietos – kalno, ku-
riame gyveno milžinai. Jo neišgąsdino ten pasiųstų žvalgų 
žodžiai: „Palyginti su jais, mes esame tarsi skruzdėlės.“ Šis 
senolis norėjo ten eiti, įsitikinęs, kad net ir ten Viešpats bus 
su juo ir suteiks jam pergalę. (Jozuė 14 skyrius.) O, kaip vis-
kas dabar yra kitaip su mumis! Mes, kurie turėtume būti dva-
siniai vyrai, dažnai tampame silpni kaip moterys! 

Grįžkime prie mūsų teksto. Jėzus sako savo mokiniams: 
„Jūs duokite jiems valgyti“. Tačiau jie neturi duonos. „Tad 
ieškokite tarp savęs, – tęsia Kristus, – ar tikrai nieko neturite“. 
Taigi mokiniai po paieškų surado berniuką su tuo, ką jis tu-
rėjo, ir atnešė tai savo Mokytojui. Kai jie klausė Viešpaties, 
ar siųsti žmones į kaimus, kad kiekvienas galėtų pasirūpinti 
savimi, ar paimti pinigų ir nupirkti visiems maisto, Jis at-
sakė: „Ne, Aš noriu to, ką jūs turite. Suraskite tai, ką jau tu-
rite pas save, ir panaudokite.“ 

Pamąstykime apie šiuos žodžius. Mes, žmonės, linkę 
nekreipti dėmesio į tai, ką jau turime, ir ieškome kažko dau-
giau. Viešpats taip nesielgia. Jei Jis mums ką nors duoda, Jis 
nori, kad tai būtų naudojama. Neturime kartoti klaidos, kurią 
padarė vyras, vėliau pavadintas blogu tarnu ir tinginiu. Juk 
prisimenate palyginimą, kurį kartą papasakojo Jėzus. Jame 
sakoma, kad vienam tarnui šeimininkas davė penkis talen-
tus, kitam – du, o trečiam – tik vieną. Pirmasis ir antrasis 
panaudojo tai, kas jiems buvo duota, o tas, kuris turėjo vieną 
talentą, nuėjo ir jį užkasė. Sugrįžęs ir tai sužinojęs, šeimi-
ninkas pasmerkė tinginį tarną ir atėmė iš jo vienintelį jam 
duotą talentą, sakydamas: „Nes kiekvienam, kas turi, bus 
duota, ir jis turės su pertekliumi, o iš neturinčio bus atimta 
ir tai, ką jis turi.“ (Mt 25, 29). 

Matote, brangūs draugai, kaip pavojinga nevertinti 
mažų dalykų ir neleisti jų į apyvartą. Tas pats gali nutikti 
ir mums. Dievas gali paimti ir tą nedaug, kurį turime, tad 

209



naudokite tai ir būkite Jam dėkingi! Neieškokite daugiau, 
bet prašykite Viešpaties malonės būti pripažintiems ištiki-
mais tame, kas jums jau duota. 

Prieš prasidedant prabudimui, kai Dievas pradėjo savo 
darbą su manimi, Jis pradėjo nuo to, kas mano akimis atrodė 
nereikšminga. Anksčiau rengdavau didelius susirinkimus, 
stengdamasis pritraukti kuo daugiau žmonių. Spausdinau 
šimtus kvietimų, dalinau juos žmonėms, o kai jie ateidavo, 
stengdavausi juos įtikinti priimti Jėzų ir atsiduoti į Jo rankas. 
Kai Šventoji Dvasia pradėjo veikti mano gyvenime, prasi-
dėjus prabudimui, pirmiausia Ji nurodė man tas nuodėmes, 
kurias laikiau smulkmenomis ir į kurias nenorėjau kreipti 
dėmesio. Tačiau tos „smulkmenos“ buvo tarsi mažos lapės, 
kaip jas vadina Dievo žodis, kurios gadino mano vynuogyną 
(Gg 2, 15). 

Tada Viešpats man tarė: „Erlo, kokia nauda pamokslauti 
kitiems, jei tavo paties gyvenimas nėra sutvarkytas? Juk tavo 
elgesys su mažiausiais iš tų, kurie mane tiki, toli gražu nėra 
toks, koks turėtų būti pagal Šventąjį Raštą“. Tai man buvo 
lyg smūgis batu. „Ak, – pagalvojau, – man nerūpi tie ma-
žiausi! Didieji žmonės, valdovai, karaliai – štai kas man rūpi! 
O tie mažieji, kvailiai, nereikšmingieji – kas man iki jų?!“ 
Tačiau Dievas į tai žvelgė kitaip. Jis man aiškiai parodė, kad 
net ir mažiausiuose dalykuose turime būti ištikimi. 

Dievo Žodis sako, kad žmogus, kuris nesugeba tvarky-
tis savo namuose, negali vadovauti bendruomenei. Jei jis ne-
sugeba tinkamai gyventi su savo žmona ir vaikais, kaip jis 
galės vadovauti kitiems! Deja, nepaisant šio tiesioginio Bib-
lijos nurodymo, mes, krikščionys, gana dažnai tai ignoruo-
jame. Šventasis Raštas šiuo klausimu mums jau nebeturi 
jokios reikšmės. Tai, kaip klostosi reikalai mūsų šeimoje ir 
namuose, mums atrodo smulkmenos, neturinčios nieko ben-
dra su dvasine tarnyste. Nekreipdami dėmesio į šias vadina-
mąsias „smulkmenas“, mes atsistojame prie sakyklos ir 
sakome gražų pamokslą, nepastebėdami, kad būtent taip pra-
randame savo palaiminimą. 

Mokydamas žmones, Jėzus nuėjo tiek toli, kad tiesiai 
ir aiškiai sakė: „Jei nebuvote ištikimi, tvarkydami neteisiąją 
210



mamoną, tai kas jums patikės tikruosius turtus?“ (Luko 16, 11). 
Taigi jei nebuvote ištikimi pinigų ir finansų srityje, Viešpats 
negalės jūsų palaiminti ir dvasiniu požiūriu. Matote, kur vis-
kas prasideda?! Tas pats galioja ir žemiškajame gyvenime. 
Jei nesame sąžiningi ir ištikimi savo darbo vietoje, Dievas 
negali patikėti mums darbuotis Jo vynuogyne. 

Galbūt kažkas pasakys: „O ką visa tai turi bendro su 
dvasiniais dalykais ir mano tarnyste bažnyčioje? Aš labai 
gerai atlieku tai, kas man patikėta! Galiu gerai pamokslauti, 
giedoti ir liudyti žmonėms apie Dievą, todėl visai neabejoju, 
kad esu išgelbėtas! Ar tikrai taip svarbu, kad darbe buvau 
dėl kažko neištikimas? Na ir kas, kad su pinigais pas mane 
ne viskas tvarkoje?! Didelis čia reikalas! Ar tai tikrai svarbu 
Dievui?!“ 

Brangūs bičiuliai, galime tai sau aiškinti ir pateisinti 
kaip tik norime. Bet žinokite, kad Dievas danguje sako: „Tu 
buvai neištikimas, todėl negaliu tavęs laiminti!“ Jei tu, 
žmona, gyvendama su vyru, nedarai to, ko moko Biblija, 
tuomet tu taip pat esi neištikima Dievui ir savo vyrui. Paimk 
į rankas Dievo Žodį ir atidžiai perskaityk, kas Jame rašoma 
apie žmoną ir kaip ji turėtų elgtis su savo vyru. Nesiteisinkite 
sakydami, kad tie laikai jau seniai praėjo ir kad dabar gyve-
name kitais laikais. Argi nežinote, kad Biblija parašyta vi-
siems laikams ir Jos žodžiai galioja ir šiandien? Patikrink 
save ir pasakyk prieš Viešpatį, ar esi tokia žmona, kokia tu-
rėtum būti pagal Raštą? Ar tavo gyvenimas ir elgesys na-
muose atitinka tai, ką perskaitei? Jei ne, tuomet nėra prasmės 
melstis už Dievo darbą, nes tu pati esi kliūtis Šventosios 
Dvasios veikimui. 

Taip pat ir tu, vyre, dar kartą patikrink savo santykius su 
žmona! Ar myli ją taip, kaip moko Biblija? Ar myli ją kaip 
savo paties kūną? Ar gerbi ją kaip malonės gyvenimo bendra-
paveldėtoją? Ar supranti, kad ji silpnesnė už tave savo kūnu 
ir jai reikia tavo pagalbos? Ar gyveni taip, kad jai būtų džiugu 
tau paklusti? Ar esi kantrus jai, kaip Kristus yra kantrus savo 
Bažnyčiai, ar griežtas, šiurkštus ir reiklus? Jei tavo požiūris į 
žmoną neatitinka Šventojo Rašto nuostatų, tavo maldos negali 
būti išklausytos dėl kliūčių, kurias pats pastatei. 

211



Tėvai! Ar auklėjate savo vaikus Viešpaties baimėje? Ar 
jie mato jumyse šviesą? Ar gyvenate taip, kad jie norėtų jus 
atkartoti? Vaikai, ar esate tėvų džiaugsmas ir paguoda? Ar 
jie gali palaiminti jūsų darbus ir poelgius? Ar jūsų paklus-
numas gali būti jiems pavyzdys, kaip turėtų atrodyti jų pa-
klusnumas Dievui? 

Nesakykite, kad negalite būti tokie, kokie turite būti 
pagal Dievo Žodį, dėl to, kad jūsų vyras, žmona, vaikai ar 
tėvai negyvena deramai. Viešpats šiandien tavęs asmeniškai 
klausia: „Ar esi priešais Mane deramoje vietoje?“ Jis nori 
pradėti nuo tavęs – ir per tavo pasikeitusį gyvenimą kalbėti 
tavo artimiesiems ir daugeliui kitų žmonių. 

Mano brangieji, tikriausiai daugelis iš jūsų trokštate pa-
tirti ypatingą palaiminimą ir susitikimą su Viešpačiu. Tačiau 
pasakykite man, prašau, kaip jūs tai įsivaizduojate? Prisi-
minkite pavyzdį, paliktą mums Šventojo Rašto puslapiuose. 
Kai pranašas Elijas buvo oloje, Dievas prakalbo jam ir liepė 
užlipti į kalną, kad galėtų susitikti su juo. Kai Elijas pakluso, 
Viešpats jam pasirodė, bet kaip? Kokiu pavidalu? Pirmiausia 
pakilo galingas vėjas, nuo kurio sudrebėjo kalnai ir trupėjo 
uolos. Didingas reiškinys, tiesa? Jei tai nutiktų šiandien, po 
kelių valandų apie tai sužinotų visas pasaulis, o krikščionys 
tikrai sakytų, kad tai neabejotinai buvo Dievo jėgos pasireiš-
kimas. Juk kalnai sudrebėjo, ir viskas virto dulkėmis ir pe-
lenais! Tačiau Šventajame Rašte sakoma, kad Viešpaties 
tame galingame vėjyje nebuvo. Tada įvyko didelis žemės 
drebėjimas! Tačiau ir jame Viešpaties nebuvo. Po žemės dre-
bėjimo iš dangaus krito ugnis. Tačiau Viešpaties joje taip pat 
nebuvo. Tai buvo svetima ugnis. Nors ji degė ir liepsnojo, 
Dievo joje nebuvo. Tik kai visa tai praėjo, papūtė ramus 
vėjas, ir tik tada pranašas užsidengė veidą (1 Kar 19). 

Ar supratote šią pamoką, draugai? Mes tikimės didelių 
dalykų ir ieškome kažko didingo, net nesuvokdami, kad pra-
einame pro tylų vėjelį, kuriame atsiskleidžia visatos Valdo-
vas. O kaip dažnai būname nepaklusnūs Dievo Dvasiai savo 
širdyse! Kaip dažnai skubame kitiems pasakoti apie Šven-
tąją Dvasią, nors mumyse nesimato Jos vaisių! Kaip atkak-
liai galime reikalauti iš Viešpaties didelių dalykų, kurių 
212



trokštame, panašėdami į sūnų palaidūną, kuris sakė: „Duok 
man, tėve, mano turto dalį, kuri man priklauso! Duok man 
tai, kas mano! Aš turiu teisę į ją ir noriu jos dabar! Duok 
man ją! Duok!“ Tėvas nesiginčijo su juo ir davė jam tai, ko 
jis prašė. O kas nutiko vėliau? 

Argi ne taip nutinka ir mums? Primygtinai ko nors pra-
šome savo Dangiškojo Tėvo, o kai gauname, dažnai neži-
nome, ką su tuo daryti. Metai bėga, o mes tai prarandame, 
tampame tušti ir skurdūs. Gali net atsitikti taip, kad, kartą 
daug gavę, dvasine prasme atsidursime prie lovio su kiaulių 
ėdalu. Taip, mums gali nutikti daugybė dalykų, jei nesirūpin-
sime savo širdies ir gyvenimo švara. Maža to, tokioje nešva-
rioje būsenoje žmogus gali gauti atsakymą iš pragaro, taigi 
velnias jo liežuvyje ir širdyje uždegs savo svetimą ugnį – 
ugnį, kurioje nebus Dievo. 

Taigi, brangieji, kaip tai atrodo pas jus? Jei norite pra-
budimo, jei norite patirti kažką didingo, tuomet apsigin -
kluokite mintimi, kad viskas prasideda nuo mažų dalykų. Jei 
esi vyras ir tėvas, sutvarkyk savo santykius su žmona ir vai-
kais, o tada tapk tikru, geru vyru ir tėvu. Jei dirbi, parodyk 
ištikimybę savo darbovietėje ir įrodyk, kad esi tikras krikš-
čionis. Užčiaupkime savo burnas, nes jau per daug prikal-
bėjome ir dėl to padarėme nemažai žalos! Atėjo laikas, kad 
mūsų gyvenimas, o ne žodžiai, taptų tikru liudijimu ir gyvu 
pamokslu kitiems! 

Kaip jau minėjau, Pietų Afrikoje tapo įprasta, kad neti-
kintį vyrą Viešpačiui laimi tikinti žmona, netikinčius tėvus – 
atgailaujantys vaikai, o netikinčius kaimynus – tikintys kai-
mynai. Tokiu atveju krikščionys nedaugžodžiauja, kaip buvo 
viename iš šių atvejų. 

Vieno juodaodžio jaunuolio tėvas, kalbėdamas savo 
vaikams, kartą pasakė: „Jei kuris nors iš jūsų taps krikščio-
nimi, aš savo paties ranka įsmeigsiu jam ietį į širdį.“ O jei 
zulu vyras ką nors pasako, gali būti tikras, kad jis įvykdys 
savo žodį, kad ir koks bjaurus būtų tas poelgis. Vienas iš jo 
sūnų atgailavo ir atsigręžė į Viešpatį. Po to jis, žinoma, ne-
pranešė tėvui, kad tapo krikščionimi, bet atėjęs pas jį pa-
sakė: „Tėve, aš nusidėjau tau. Buvau tau nepaklusnus. Tu 

213



esi mano tėvas, todėl, kaip sūnus, privalau tave gerbti ir gy-
venti paklusniai.“ 

Jo tėvas buvo, taip sakant, demonų ir piktųjų dvasių 
šventikas. Jo darbas buvo giedoti ir giesmėmis šlovinti ne-
tyras jėgas visos genties vardu. Taigi, kai jo sūnus atėjo at-
gailaudamas, prašydamas atleidimo už viską, kas buvo bloga 
jo, kaip sūnaus, elgesyje su tėvu, šis buvo taip sukrėstas, kad 
iš didelio džiaugsmo ėmė dėkoti mirusiųjų dvasioms už tai, 
kad jos taip pakeitė jo sūnų. Tuo metu jis negalėjo numanyti, 
kokia Dvasia iš tikrųjų nulėmė šį nuostabų pokytį. Pasikeitęs 
šio juodaodžio jaunuolio gyvenimas tapo tokia šviesa visai 
šeimai, kad atgailavo visi kiti vaikai, o netrukus ir pats tėvas 
įtikėjo į Viešpatį. 

Ankščiau jo namai buvo pilni įvairių raganavimo 
daiktų, kurie teikė jo gyvenimui prasmę ir tikslą. Naudoda-
mas burtus ir spiritizmą, jis sugebėdavo pranašauti ir nuspėti 
ateitį, pasitelkdamas įvairius raganiškus daiktus. Po atgailos 
visus šiuos nešvarius daiktus jis atnešė į misijos stotį ir vie-
šai sudegino. Vėliau jis ir visi jo vaikai tapo Evangelijos tar-
nais ir skelbėjais. Jie buvo pirmieji krikščionys savo gentyje, 
kurioje viešpatavo tamsa. Tačiau jų gyvenimas, tapęs tikra 
šviesa, be žodžių traukė kitus žmones, laimėdamas juos 
Viešpačiui. 

Kai skaitome Bibliją, randame aprašytus atvejus, kai 
Jėzus, kreipdamasis į žmones, kuriuos išgydė, sakydavo: 
„Žiūrėk, kad niekam nepasakotum apie tai, ką Viešpats tau 
padarė.“ Taip pat galime sužinoti, kas nutikdavo, kai jie bū-
davo nepaklusnūs ir eidavo apie tai pasakoti kitiems. Dažnai 
tai būdavo ne tik pagalba, bet ir kliūtis, nes po to Kristus ne-
begalėdavo įeiti į kai kuriuos kaimus. Tokių nereikalingų liu-
dijimų pasekmė buvo dar ir ta, kad Jėzui tekdavo palikti 
vietą, kur Jis kažką atliko. (Mt 9, 30-31; Mk 1, 44-45; 7, 36). 

Ar matote, kokia yra tokio mūsų liudijimo kaina? Mes 
taip dažnai skubame papasakoti, ką Dievas mums padarė, ir 
dėl savo nesusivaldymo tik kenkiame Jo darbui. 

Taip pat norėčiau pasakyti, kad žmonės linkę įsitraukti 
į kitų patirtis, manydami, jog ir jie turi tai patirti. Taip mąs-
tydamas, žmogus gali būti suvedžiotas ir pasiklysti. Pažįstu 
214



žmogų, kuris išgirdo gražų kito krikščionio liudijimą apie 
tai, kaip jis buvo apvalytas Šventuoju Kristaus krauju, kaip 
po to viskas jo gyvenime tapo nauja ir kaip jis viską giliai 
jautė bei išgyveno. Išgirdęs šią įkvepiančią istoriją, jaunuolis 
labai nusiminė ir pasakė: „Tada aš dar visai nesu atgailavęs, 
nes nieko panašaus nepatyriau, kai atsiverčiau į Dievą! Juk 
ir aš turėjau tai jausti ir patirti!“ 

Todėl kartais esame tarsi neprotingi avinai. Dievas vei-
kia taip, kaip nori: vienaip su vienu, kitaip su kitu. Tačiau 
yra vienas dalykas, kuriam nėra išimčių. Jis pradeda nuo 
mažų dalykų ir taip mus paruošia tam, kas dar gali įvykti. 
Mes dažnai kreipiamės į Viešpatį šiandien, o jau rytoj tiki-
mės iš Jo kažko didingo. Ką pasakytumėte apie jaunuolį, 
kuris įsidarbino banke ir jau pirmomis dienomis panoro tapti 
direktoriumi? Tikriausiai pagalvotumėte, kad jis išprotėjo, 
ir sakytumėte, jog jam reikėtų apsilankyti pas psichiatrą. Tik 
pagalvokite! Kaip šis jaunuolis galėtų tapti banko vadovu 
vos pradėjęs dirbti?! Taip galvoti yra tiesiog kvaila! Savo 
darbe jis turi pradėti nuo pat apačios! 

Sakykite, bet ar ne tas pats vyksta ir su mumis, krikš-
čionimis? Mes visada norime pradėti būtent nuo viršaus. Ne-
žinau kodėl, bet, deja, taip yra. Tik štai pamirštame, kad yra 
tik vienas atvejis, kai viskas prasideda nuo viršaus. Ir žinote, 
kada taip nutinka? Kai patys sau kasame duobę. Štai tada iš 
tiesų viskas prasideda nuo viršaus. Ir, deja, dažnai tai nutinka 
mūsų, krikščionių, dvasiniame gyvenime. 

Mano draugai! Pradžia nėra viršuje. Ji prasideda apa-
čioje – nuo batų blizginimo, grindų šlavimo ir indų plo-
vimo. Būtent ten viskas prasideda, ir būtent ten turime būti 
ištikimi. Nepamirškite, kad mūsų dangiškasis Tėvas šiuo 
metu mus atidžiai stebi, ir jei nebūsime ištikimi mažuose 
dalykuose, Jis nepatikės mums didesnių dalykų, nes žino, 
kad dideliuose būsime tokie pat neištikimi kaip ir mažuose. 
Jūs prašote, kad žmonės atgailautų ir atsigręžtų į Viešpatį, 
ar ne? O jei vieną dieną Viešpats suteiks jums prabudimą, 
ką su juo darysite? Pasakykite, ar apie tai jau galvojote? Ar 
įsivaizduojate, kas gali nutikti jums patiems, jei prasidės 
prabudimas? 

215



Papasakosiu jums apie vieną palaimintą Dievo vyrą, 
kuris kartu su žmona ilgai meldėsi, kad Viešpats siųstų pra-
budimą į vietovę, kurioje jie gyveno. „Viešpatie! – prašė 
jie, – dovanok prabudimą! Palaužk žmonių širdis ir atvesk 
juos čia! Siųsk jų sieloms alkį ir troškulį išgirsti Tavo Žodį!“ 
Tačiau, nepaisant jų maldų, viskas liko kieta kaip uola. Buvo 
nelengva, bet jie ir toliau meldėsi Viešpačiui, tikėdami, kad 
Jis kada nors jiems atsakys. Galiausiai atėjo diena, kai Die-
vas pradėjo savo darbą jų tarpe. Ir Jis pradėjo veikti kaip vi-
sada – ne su bedieviais, už kuriuos jie taip ilgai meldėsi, bet 
su jais pačiais ir su tomis vadinamosiomis „smulkmenomis“, 
kurių jie nepastebėjo ar nenorėjo pastebėti. Taigi pirmiausia 
jie turėjo susitvarkyti savo pačių gyvenimą. 

O, kaip jie džiaugėsi, kai pirmasis žmogus atgailavo ir 
atsigręžė į Dievą! Žmona išvirė gardžiausią sriubą ir, kaip ka-
raliui, paruošė savo svečiui prabangius pietus. Jie džiaugėsi, 
šlovino ir dėkojo Dievui už šią pirmąją sielą. Paskui atėjo ant-
ras žmogus, po to trečias, ir vis daugiau ir daugiau. Tai tęsėsi 
tris mėnesius. Bendruomenė nuolat augo ir gausėjo. Kasdien 
atgailaudavo ir atsigręždavo į Kristų vis nauji žmonės. 

Po trijų mėnesių viskas pasiekė tokį mastą, kad žmona 
nebegalėjo to ištverti. Vieną dieną vyras grįžo namo su dau-
giau nei dešimčia žmonių, kuriuos buvo atvedęs pas Vieš-
patį. Tą akimirką žmona priėjo prie lango ir pro tiulio 
užuolaidą pamatė savo vyrą, vedantį visus šiuos žmones į 
jų namus. „Ak! – pagalvojo ji širdyje. – Kodėl jis iš karto 
atveda tiek daug žmonių! Ne, aš negaliu taip toliau gyventi! 
Aš tiesiog pavargau nuolat juos priiminėti! Pavargau nuolat 
gaminti, maitinti ir tvarkytis! Man tai per sunku!...“ O kai 
vyras įžengė į namus, ji, nebegalėdama ilgiau susilaikyti, 
piktai sušnabždėjo: „Man to per daug! Suprask pagaliau, 
kad aš tiesiog pavargau!“ Pažvelgęs į ją, jis ramiai tarė: 
„Gerai. Eime į miegamąjį.“ Įėjęs jis pasiūlė jai atsiklaupti 
ir pradėjo melstis: „Viešpatie Jėzau! Atleisk mums, kad 
meldėmės dėl prabudimo! Prašau, nustok veikti, nes tai 
mano žmonai kelia per daug rūpesčių!“ 

Tačiau ačiū Dievui, kad išgirdusi šiuos žodžius, jai 
atsivėrė akys ir ji atgailavo. Palietusi sutuoktinio petį, ji 
216



paprašė: „Mano brangus vyre, prašau, liaukis! Daugiau taip 
nesimelsk.“ – Kai jis nutilo, ji tęsė, dabar kreipdamasi į 
Dievą: „Viešpatie, atleisk man! Meldžiu Tave, atleisk...“ Ji 
prašė Dievo ir savo vyro atleidimo iš giliai sudužusios šir-
dies. Po šios atgailos Viešpats toliau veikė per šiuos du 
indus, gelbėdamas dar daug žmonių. Vieną dieną teko juos 
aplankyti ir įsitikinti, kokia tyli ir draugiška, tarsi angelas, 
yra ši moteris, ir su kokia kantrybe bei švelnumu ji atlieka 
jai patikėtą tarnystę. 

Labai dažnai Dievas nekreipia dėmesio į mūsų maldas 
už prabudimą, nes žino, kad jos tėra tik tuščias žaidimas 
maldingais žodžiais. Jis mato, kad mes nesugebėsime išgy-
venti viso to, kas su tuo susiję, ir labai greitai prabudimas 
mums taps našta ir mes pradėsime dejuoti. Štai kodėl, pra-
dėdami melstis už dvasinį pabudimą, neturime pamiršti, kad 
tai mums kažko kainuos. 

Taip... Tai mums tikrai kainuos. Atvažiuokite pas mus 
į Kwasizabantu! Ateikite į mano namus ir pamatysite, kaip 
dažnai miegu savo miegamajame. Pažiūrėkite, kaip atrodo 
mūsų šeimos gyvenimas. Kiek laiko skiriu savo žmonai! 
Nueikite pas ją ir paklauskite, kaip dažnai ji gali būti su ma-
nimi. Taip pat galite paklausti mano vaikų, ką jie turi iš 
manęs kaip savo tėvo! Žinoma, aš taip pat galėčiau būti na-
muose su žmona ir savo šeima, kaip ir jūs! Bet aš nenorėčiau 
savo gyvenimo iškeisti į jūsų gyvenimą! Jokiu būdu! Ver-
čiau jau mirsiu! Ir niekas negali to iš manęs pavogti! 

Taigi, jei meldžiatės ir ko nors prašote, pirmiausia pa-
galvokite, kiek jums tai kainuos ir ar galėsite eiti su tuo per 
visą savo gyvenimą. Be to, atminkite, kad Viešpats kaip tik 
dabar jus stebi, norėdamas įsitikinti, ar esate ištikimi įvai-
riose gyvenimo srityse. Juk Jis nėra toks „kvailas“, kad pa-
tikėtų jums didelius darbus, žinodamas, jog vos žengę 
pirmuosius žingsnius jų išsižadėsite ir viską paliksite. Tuo-
met viskas bus prarasta! Dievas puikiai žino, kas ką sugeba 
ir ką iš ko galima tikėtis! 

Taip, svarbiausia išlikti ištikimiems. Dievas nesiūlo 
lengvo kelio – norėdamas padaryti mus ištikimais ten, kur 
esame. Todėl jums nereikia galvoti, ar vykti į Pietų Afriką, 

217



ar ne. Geriau pasilikite ten, kur esate, nes jei nebūsite palai-
minimu savo vietoje, tuomet būsite našta ir mums! Tikiuosi, 
kad šiais žodžiais neįžeidžiau nei jūsų, nei jūsų jausmų. 
Žinoma, kaip ir visi kiti, esate nuoširdžiai kviečiami apsi-
lankyti mūsų misijos stotyje, tačiau noriu, kad suprastumėte, 
ką noriu pasakyti. 

Būkite palaiminimu kitiems, o jei dar netapote tokiu, 
pradėkite šiandien, dabar! Jūs patys geriausiai žinote, kas 
jūsų gyvenime dar nėra tvarkoje. Jei tu, drauge, dar turi gyvą 
motiną, eik ir paprašyk jos atleidimo už visą skausmą ir šird-
gėlas, kurias jai sukėlei. Jei turite gyvą tėvą, eikite ir atnau-
jinkite savo santykius su juo! Žmona, padaryk tą patį ir su 
savo vyru! Ir tu, vyre, padaryk tą patį su savo žmona! Nesa-
kau, kad turite vyrui ar žmonai išpažinti visas savo nuodė-
mes. Žmona yra žmona, o tu, vyre, turi būti su ja vienas 
kūnas ir gyventi vienoje dvasioje. Išpažindami nuodėmes, 
būkite išmintingi ir supratingi. Kai kurie vyrai daro didelę 
klaidą, išpažindami žmonoms visas savo nuodėmes. Tokiu 
atveju (kaip parodė praktika) žmonos dažnai nepajėgia pa-
kelti tokio smūgio ir vos neišprotėja, supratusios, kad jų 
vyras galėjo taip pasielgti. 

Kažkas panašaus kartą nutiko mums Durbano mieste. 
Vienas vyras atsivertė į Dievą. Jis taip giliai suvokė savo 
nuodėmingumą (tai natūralus tikrosios Šventosios Dvasios 
veikimo rezultatas), kad tuoj pat nuėjo pas savo žmoną ir 
nuoširdžiai atvėrė jai savo širdį „Atleisk man, žmona, – sakė 
jis jai, – aš nusidėjau su ta moterimi ir su šia...“ 

Jo žmona nesitikėjo nieko panašaus iš savo vyro ir buvo 
visiškai sugniuždyta. Tačiau per tai ji suvokė savo nuodėmes 
ir pagalvojo, kad jei vyras jai atvėrė savo širdį, ji turėtų pa-
daryti tą patį. „Brangus vyre, – tarė ji, – aš taip pat noriu tau 
prisipažinti apie savo neištikimybę. Kartą, kai tu mane labai 
įskaudinai ir pažeminai, nusidėjau su artimu tavo draugu...“ 
Kai ji visa tai jam papasakojo, jis taip įsiuto, kad supykęs 
jai tarė: „Ne! Niekada tau to neatleisiu!“ Nežinodamas, ką 
daryti toliau, jis atėjo pas mus. Išklausęs, pasakiau jam: „Pa-
galvok pats! Tu tikiesi, kad ji tau atleis keletą neištikimybių, 
o pats nenori atleisti jai vieno neištikimybės atvejo!“ 
218



Po to atėjo ir jo žmona, kuriai taip pat reikėjo patarimo 
ir pagalbos. Pasakiau jai, kad ji neturėjo viso to pasakoti savo 
vyrui. „Bet kaip gi taip? – nesuprato ji. – Juk jis man viską 
papasakojo! Maniau, kad jei jis tai padarė, turėčiau būti tokia 
pat sąžininga ir nuoširdi su juo. Todėl ir pasakiau jam apie 
savo nusižengimą!“ – Ne, tau nereikėjo to daryti, – pakarto-
jau. Jums reikėjo nueiti pas sielovadininką ar kitą Dievo 
tarną, kuris galėtų išklausyti jūsų išpažintį ir kartu su jumis 
maldoje atnešti tai prie Viešpaties kojų. 

Pateikdamas šį pavyzdį, norėčiau perspėti jus, draugai, 
kad nedarytumėte tokios pat kvailos klaidos, nes tokie „pri-
sipažinimai“ dažnai atneša daugiau žalos nei naudos. Jei šios 
moters vyras būtų buvęs pakankamai dvasiškai stiprus, kad 
ištvertų tai, ką išgirdo, tada jam būtų buvę galima atverti 
širdį. Tačiau, kaip matome, jis neturėjo tokio dvasinio lygio. 
Tą patį galima pasakyti ir apie žmoną – ji taip pat negalėjo 
pakelti to, ką išgirdo iš vyro. Žinoma, būna atvejų, kai 
žmona ar vyras turi dvasinės stiprybės iš Viešpaties, kad ga-
lėtų pakelti kitų naštą. Tačiau šiuo atveju abu sutuoktiniai 
nesugebėjo to padaryti. 

Viešpats puikiai žino, kiek vienas ar kitas žmogus gali 
pakelti, todėl ne veltui kartą mokiniams pasakė: „Dar daug 
ką turiu jums pasakyti, bet dabar negalite pakelti“ (Jn 16, 12). 
Dievas neužkrauna ant mūsų dvasinių pečių daugiau nei ga-
lime pakelti. Taigi prisiminkite šį pavyzdį ir nuo šiol būkite 
protingi. Turite būti geri vyrai savo žmonoms, kaip moko 
Dievo Žodis, tačiau viskas turi būti savo vietose. 

Tada tai moteriai pasakiau: „Turėtumėte gerbti savo 
vyrą už tai, kad jis atėjo pas jus ir nuoširdžiai papasakojo 
apie savo nuodėmes. Visą likusį gyvenimą turėtumėte jį už 
tai vertinti, nes vyrui tai yra labai sunkus žingsnis. Jo neį-
manoma padaryti lengvabūdiškai.“ Tiesą sakant, Europoje į 
tokius dalykus žiūrima kitaip: neretai vyrai ir moterys nuolat 
keičia partnerius – vyras siunčia žmoną pas kitus vyrus, o 
žmona leidžia vyrui eiti pas svetimas moteris. Jie mano, kad 
nuolat turėti tą patį žmogų kaip partnerį yra pernelyg nuo-
bodu ir kad būtina gyvenimą daryti įvairesnį bei įdomesnį. 
Ką čia ir bepridursi! Šiandien pasaulyje vyksta neįtikėtini ir 

219



siaubingi dalykai! Nežinau, ar žmonijos istorijoje buvo kas 
nors panašaus! Nebent Sodomos ir Gomoros laikais! 

Baigdamas mintį apie tokias išpažintis, noriu pridurti, 
kad tuo atveju, kai vyras žino apie svetimavimo nuodėmę 
žmonos gyvenime, ji ne tik gali, bet ir turėtų jam pasakyti, 
kad Viešpats jai parodė, kokia bjauri tai yra nuodėmė, ir tada 
su juo tai sutvarkyti. Tačiau jei vyras nežino apie tokią 
žmonos nuodėmę, geriau, kad ji jam apie tai nesakytų, bet 
atvertų ją asmeninėje išpažintyje pas Dievo paskirtą sielo-
vadininką. Žinoma, yra dalykų, kuriuos tu, žmona, turėtum 
sutvarkyti su savo vyru asmeniškai. Tu gi žinai, kas buvo 
negerai tavo gyvenime ir tavo santykiuose su juo. Ir tu, vyre, 
turėtum pasielgti lygiai taip pat. Tu taip pat žinai, kas tavo 
santykiuose su žmona ir vaikais neatitinka Šventojo Rašto. 
Kiekvienas turi išvalyti nuodėmę ir neteisybę iš savo paties 
gyvenimo ir tada išlikti ištikimas ten, kur jis ir yra. 

Grįžkime prie nutrauktos temos. Viešpats nori atlikti 
savo darbą kiekviename ir per kiekvieną žmogų, nesvarbu, 
kas jis yra. Tam nebūtina būti pamokslininku. Galbūt dva-
sine prasme jūsų padėtis panaši į mažo berniuko iš Evange-
lijos pasakojimo, ir tą truputį, kurį turite, Dievas gali 
panaudoti taip, kad tai taps kibirkštimi, įžiebsiančia prabu-
dimo ugnį jūsų vietovėje ar net visoje šalyje! Įsivaizduokite, 
kaip atrodytų, jei vieną dieną stotumėte Dievo akivaizdoje 
ir Jis jums pasakytų: „Tu, vyre, ir tu, žmona! Jūs, jaunuoliai! 
Su tuo mažu, ką turėjai, su savo ‘dviem žuvimis ir penkiais 
miežiniais duonos kepalais‘ Aš galėjau dovanoti pasauliui 
prabudimą ir įžiebti jame dvasinę ugnį, bet tu tai pasilikai 
sau! Buvai neištikimas mažuose dalykuose, nes nenorėjai 
atiduoti kitiems to, ką turėjai, ir to, kas tau buvo duota...“ 

Nesimelskite dėl didelių dalykų – verčiau prašykite 
Dievo malonės būti ištikimi ten, kur jau esate, ir su tuo, ką 
turite. Tuomet Viešpats duos jums daugiau, nors to ir nepra-
šysite. Niekada nepamirškite, kad dideli dalykai prasideda 
nuo mažų! Tik taip gauname palaiminimą! Patikėk, broli ir 
sese – jo negausi, net jei nuolat šauksi: „Viešpatie, palaimink 
mane! Apreikšk savo gailestingumą man! Padaryk su manimi 
tai, ką esi numatęs, ir suteik man dvasinį prabudimą...!“ 
220



Palik tai, nes visa tai tėra žodžiai! Būk ištikimas tame, ką 
tau davė dangiškasis Tėvas, ir tame, ką jau turi, kad ir kaip 
menkai ir nereikšmingai tau tai atrodytų. Būtent šis menkas 
dalykas ir bus tau palaiminimas! Juodaodžiai zulų krikščio-
nys sako: „Palaiminimas – ne stovėti prieš mases ir skelbti 
tiesą, bet būti ištikimam Dievo patikėtame darbe, nesvarbu, 
ar jis būtų mažas, ar didelis.“ 

Šiandien prisimenu, kaip viskas atrodė, kai pirmą kartą 
atvykau į Europą iš Pietų Afrikos. Tai buvo 1974-ieji metai. 
Mūsų protėviai iš Europos į Afriką išvyko 1869-1880 me-
tais, o po šimto metų mes vėl apsilankėme Europoje. Pir-
majame susirinkime dalyvavo tik du žmonės – jiems ir 
pamokslavau. Kito susirinkimo metu prie jų prisijungė dar 
trys žmonės: du suaugusieji ir vienas vaikas. Pamatęs prie-
šais save šiuos penkis žmones, pagalvojau: „O, tai jau 
daug!“ Kaip džiaugėsi mano širdis, kad Viešpats jau pradėjo 
veikti! Palikau tūkstančius Afrikoje ir atvykau į Europą 
skelbti Evangelijos dviem ir penkiems! Žmogiškai kalbant, 
ar tai neatrodė kvaila? Bet tuo metu aš paėmiau tas kelias 
sielas į savo rankas maldoje, pakėliau akis į dangų ir dėkojau 
Dievui už jas! To Viešpats mus mokė Pietų Afrikoje ir to Jis 
nuolat moko mane – būti dėkingam net už mažiausius daly-
kus. Taip elgdamiesi, mes tampame stebuklo liudininkais, 
kai Dievas mažus dalykus paverčia dideliais. 

Tai patyrėme ne tik dvasiniuose, bet ir materialiniuose 
bei kasdieniuose dalykuose, susijusiuose su maistu. Vieną 
dieną į mūsų misijos stotį atvyko trys tūkstančiai žmonių, o 
maisto buvo labai mažai – tik keli katilai. Tuomet juodaodės 
moterys sustojo aplink šiuos katilus su maistu ir pasimeldė 
padėkos malda, sakydamos: „Viešpatie! Dėkojame Tau už 
šį maistą, kurį mums davei. Dėkojame, kad galime semti iš 
šių katilų. Prašome Tave, Dangiškasis Tėve, palaiminti tai, 
ką turime!“ Po to jos ėmė semti maistą ir dalinti žmonėms. 
Buvo toks įspūdis, lyg maisto nemažėjo. Visi trys tūkstančiai 
žmonių buvo pamaitinti, ir to, kas liko, užteko kitai dienai. 

Matote, jos dėkojo Dievui už tai, ką turėjo. Mes visada 
ketiname eiti ir toliau šiuo Dievo keliu. Šis kelias, draugai, 
yra pats šlovingiausias! Tai jėgos kelias, kuris prasideda prie 

221



Jėzaus kojų. Šiame kelyje ištikimybę reikia rodyti ne tik ma-
žiausiuose dalykuose, bet ir mažiausiose smulkmenose. 

Prabudimo metu Viešpats dažnai daro stebuklus, kurie 
šiandien dar nežinomi pasauliui. Yra daugybė dalykų, apie 
kuriuos net nepasakojame. Kartais pas mus apsilankę žmo-
nės sako: „Kaip jūs galite apie tai tylėti! Tai stebuklas, ga-
lintis sukrėsti ir užkariauti visą pasaulį! Papasakokite apie 
tai visiems...“ 

Tačiau juodaodžiai krikščionys galvoja kitaip. Jie sako: 
„Ne, mes to nedarysime, nes tai nėra mūsų tikslas. Dabar, 
kai tai jau įvyko, mes atsiskirsime ir pasiliksime maldoje. 
Grįšime pas Viešpatį padėkoti Jam už tai, ką Jis padarė. 
Viešpats Jėzus turi būti mums svarbesnis už bet kokį ste-
buklą ar pergalę prieš pasaulį. Jis mums yra svarbiausias, 
vienintelis ir viskas. Todėl artimas bendravimas su Juo yra 
brangesnis už viską pasaulyje ir vertingesnis net už Evan-
gelijos skelbimą. Apaštalui Pauliui asmeninė bendrystė su 
Viešpačiu buvo svarbesnė už jo pamokslavimo tarnystę, an -
traip jis būtų liūdėjęs, kai buvo surakintas kalėjime. Jis galėjo 
giedoti ir šlovinti Viešpatį taip, kad sudrebėjo žemė ir atsi-
vėrė geležinės kalėjimo durys. Jėzaus artimas buvimas jam 
buvo brangesnis už viską. Būtent taip norime elgtis ir mes. 
Tada galėsime eiti iš pergalės į pergalę, ir Viešpats Jėzus bus 
pašlovintas mumyse. Jo vardas bus pašventintas, o Jo valia 
išsipildys čia, tarp mūsų, žemėje, kaip ir danguje!“

222



15 skyrius 
 

Vieta, kur padedama žmonėms 
 
Brangūs draugai, kai kalbu apie prabudimą, tai darau 

su karšta malda ir nuoširdžiu prašymu Viešpačiui, kad ne tik 
pasakočiau jums apie jį, ne tik jūs manęs klausytumėte, bet 
ir kad jūsų gyvenime bei širdyse prasidėtų taip reikalingi 
dvasiniai pokyčiai. Prabudimas nėra kažkas panašaus į šiuo-
laikinę evangelizaciją, kurią gali organizuoti žmonės. Kaip 
išgelbėjimas ir pašventinimas visada ateina iš Dievo, taip ir 
dvasinis atgimimas kyla tik iš Jo. Jei evangelizacijos metu 
žmogus gali būti priešakyje, tai prabudimo metu pirmą vietą 
užima pats Viešpats, o žmonės lieka antrame plane. Prabu-
dime, kuris ateina iš Šventosios Dvasios, svarbiausias dė-
mesys skiriamas ne pačiam prabudimui, bet Jėzui kaip 
asmeniui, todėl viskas daroma Jam ir dėl Jo. 

Apie prabudimą galima kalbėti tik tada, kai žmonės, 
kuriuos Viešpats pašaukė į savo tarnystę, yra pripildyti Šven-
tosios Dvasios ir jėgos iš aukštybių bei su degančia širdimi 
tarnauja Dievui. Dvasinis prabudimas pirmiausia pasireiškia 
tada, kai žmogus palieka savo nuodėmes ir gyvena gyve-
nimą, atitinkantį Šventąjį Raštą, taigi patinkantį Viešpačiui. 
Visa kita tėra teatras ir mažai svarbu. 

Nesikartosiu pasakodamas apie įvykius, vykusius Pietų 
Afrikoje prieš prabudimą, tačiau noriu dar kartą priminti, 
kad jis prasidėjo senoje karvidėje, pilnoje mėšlo. Norėdami 
šį tvartą paversti maldos ir susirinkimų namais, teko nueiti 
į kalėjimą ir paprašyti kelių kalinių pagalbos, kad padėtų 
iškuopti visą purvą. Šiame pasiruošime Viešpats buvo įdė-
jęs didžiulę dvasinę prasmę, kurią tuo metu ne iš karto su-
pratau. Jei norime patirti prabudimą, pirmiausia turime 
iškuopti mėšlą iš savo gyvenimo ir nešvarių širdžių. Juk 
Viešpats negali gyventi kiaulidėje. Tame tvarte buvo daug 
gyvačių, pelių ir kitų bjaurių gyvūnų bei vabzdžių, todėl 
teko gerokai padirbėti, kad jį išvalytume ir pašalintume visą 
tą bjaurastį. Po to turėjome išgramdyti grindis, išvalyti ir 
išbaltinti sienas. 

223



Visa tai gali būti pavyzdys to, kas turi įvykti prieš pra-
budimą, ir jei nesame pasiruošę tokiam darbui savo dvasi-
niuose namuose, galime pražilti, bet taip ir nesulaukti 
trokštamų pokyčių. Galime visą gyvenimą melstis už pra-
budimą, ir numirti taip jo ir nepatyrę, o jei jis ir įvyks, tai ne 
pas mus, o pas kitus ir per kitus. 

Taigi dvasinis prabudimas yra prisikėlusio Viešpaties 
Jėzaus Kristaus darbas per Jo tikrąją Šventąją Dvasią, ir bū-
tent apie tai dabar kalbėsiu išsamiau. 

Gyvename laikais, kai labai daug kalbama apie trečiąjį 
Gyvojo Dievo asmenį – Šventąją Dvasią. Nežinau, ar kada 
nors Bažnyčios istorijoje buvo metas, kai apie Ją kalbėta tiek 
daug. Visur ir vis daugiau žmonių teiraujasi ir klausia apie 
Šventąją Dvasią. Vis dėlto niekada dar nebuvo tokių laikų, 
kai žmonės taip nesuprastų, kas yra Šventoji Dvasia ir apie 
ką apskritai kalbama. Tai gana liūdna padėtis, nors iš tiesų 
taip neturėtų būti. Stebina, kodėl taip dažnai vaikštome tam-
soje, kai kalbama apie Šventosios Dvasios supratimą, nors 
mūsų rankose yra Biblija – šviesos šaltinis, padedantis sekti 
Viešpačiu. 

Sunku suprasti, kodėl krikščionybėje tiek daug nesu-
sipratimų ir neišmanymo apie Šventosios Dvasios veikimą. 
Juk Šventajame Rašte mums palikti paties Viešpaties Jėzaus 
žodžiai, kad atėjusi Šventoji Dvasia, Dvasia Guodėja, pir-
miausia apkaltina pasaulį dėl nuodėmės, parodo į Dievo tei-
sumą bei Jo teismą (Jn 16, 8). Remiantis šiuo Gelbėtojo 
paaiškinimu, galima tirti ir tikrinti dvasias, o jei vyksta pra-
budimas, nesunku atskirti, ar jis kyla iš aukštybių – iš 
Dievo, ar iš apačios – iš šėtono. Juk prabudimas gali kilti ir 
iš pragaro. 

Kartą Viešpats per pranašą Joelį pasakė, kad Jis išlies 
savo Dvasią ant kiekvieno žmogaus, ir jei jau nusprendė 
tai padaryti, velnias negali tam sutrukdyti. Tačiau šėtonas 
vis tiek nelieka ramus – jis taip pat ima veikti. Iš pradžių 
jis priešinasi ir kovoja prieš Dievo darbą, mėgindamas jį 
sugriauti. O jei jam nepavyksta, jis tuoj pat keičia taktiką 
ir ima veikti lygiagrečiai, prisitaikydamas prie tiesos. Bū-
tent tokiais atvejais jis pasirodo kaip šviesos angelas. Todėl 
224



turime pagrindo tikėtis daugybės pasireiškimų, kurie yra ne-
teisingi, iškreipti ir netikri. 

Kai veikia tikroji Šventoji Dvasia, pirmas ženklas, 
pagal kurį ją galima atpažinti, yra tas, kad Ji atveria žmo-
nėms akis į jų nuodėmes, apreiškia Dievo šventumą ir tei-
sumą bei primena apie artėjantį teismą. Tai nėra regėjimo 
sugrąžinimas aklųjų fizinėms akims ar kitų stebuklų dary-
mas, kuriems mes linkę suteikti pernelyg didelę reikšmę. 
Ne, tai nėra svarbiausias Viešpaties tikslas, nes šėtonas taip 
pat gali tai daryti. Ne veltui parašyta, kad atėjęs antikristas 
taip pat darys stebuklus ir rodys ženklus, kuriais suvilios bei 
suvedžios daugybę žmonių. 

Dievo žodis taip pat skelbia, kad išauš diena, kai dau-
gelis sakys: „Viešpatie, Viešpatie, argi mes nepranašavome 
Tavo vardu, argi neišvarinėjome demonų Tavo vardu, argi 
nedarėme daugybės stebuklų Tavo vardu?!“ Ir jie išgirs at-
sakymą: „Aš niekuomet jūsų nepažinojau. Šalin nuo manęs, 
jūs piktadariai!“ (Mato 7, 22-23) Iš šių žodžių aišku, kad Die-
vas į stebuklus ir ženklus žvelgia kitaip nei mes, žmonės. Tie, 
kurie daro nuodėmę ir elgiasi neteisėtai, paveldės amžiną pra-
žūtį, nors kadaise žemėje buvo pranašais, gydytojais ir ste-
bukladariais! Šiuo klausimu Dievo žodis yra bekompromisis! 

Dabar gyvename pasaulyje, kuris trokšta stebuklų ir jų 
ieško. Žinoma, jei Visagalis Dievas yra tarp mūsų, be ste-
buklų gyventi neįmanoma! Juk net pats krikščioniškas gy-
venimas yra stebuklas! Tačiau jei Dievas tikrai veikia, Jis 
tai daro pagal tobulą ir išbaigtą tvarką. Ir be išimties – pir-
miausia visada įvyksta tai, kas dvasiška, o tik paskui – tai, 
kas kūniška ar sieliška. 

Kai ateina Jėzus, Jis pirmiausia atveria dvasines akis – 
ir tada įvyksta didžiausias stebuklas: žmogus yra išgydomas 
dvasiškai. Taip išsipildo Šventojo Rašto žodžiai: „Jo žaiz-
domis esame išgydyti“. Mes esame išgydyti nuo savo nuo-
dėmių – nuo tų dvasinių raupsų, kurie yra pavojingesni ir 
baisesni už sunkiausias kūno kančias, nes jie nuveda sielą į 
amžinąją pražūtį. 

Brangieji, kai kalbu apie prabudimą, turiu galvoje, 
kad Viešpats visiškai ir nedalomai viešpatauja žmoguje, 

225



apimdamas visą jo esybę. Tik tuomet galime kalbėti apie 
Šventosios Dvasios pripildytą gyvenimą. Neturiu omenyje, 
kad žmogus turi kokią nors dovaną, kuri įrodo, jog jis pri-
pildytas Šventosios Dvasios. Tas, kuris tikrai pripildytas 
Šventosios Dvasios, savo gyvenimu atspindi Kristaus esmę 
ir Jo gyvenimą. Jei vadovaujamės šiuo kriterijumi, vien tik 
žodžiai, pasakyti nežinoma kalba, dar nėra ženklas, kad 
žmogus pripildytas Šventosios Dvasios. Kai Šventoji Dvasia 
tikrai pripildo žmogų, Ji paliečia ne tik jo liežuvį, bet ir min-
tis, akis, širdį – visą jo esybę. Tuomet mūsų kūnas tampa 
tikra Dievo šventykla, kaip ir sakoma Šventajame Rašte, o 
mūsų gyvenimas – tai gyvenimas, kuriame atsispindi Kris-
tus. Jei Šventoji Dvasia tikrai gyvena mumyse, tai Jos buvi-
mas yra matomas, juntamas ir apčiuopiamas. 

Galite paklausti, kaip tai atrodo realybėje ir kaip tai at-
pažįstama tikrovėje? Norėdami rasti atsakymą į šį klausimą, 
vėl pažvelkime į Šventąjį Raštą, kuris moko atpažinti, kas 
gera ir kas bloga, pagal jų vaisius. Kaip medis atpažįstamas 
iš vaisių, taip ir mūsų krikščionybė ir mes, krikščionys, at-
pažįstami ne pagal Šventosios Dvasios dovanas, bet pagal 
Jos vaisius. Tuomet kyla naujas klausimas: kas yra Švento-
sios Dvasios vaisiai? 

Pirmasis vaisius, apie kurį skaitome laiške Galatams 
5, 22, yra meilė. Ar žinote, ką reiškia turėti tikrą meilę, kuri 
mums suteikta iš aukštybių? Tokia meilė, kuri nesipuikuoja, 
nesididžiuoja, nesipiktina, nepavydi ir neprisimena pikto. 
Perskaitykite ir Pirmojo laiško korintiečiams 13 skyrių. Ten 
sužinosite, kas yra tikroji meilė. Ji pirmiausia pasireiškia 
tuo, kad neieško savo naudos, bet to, kas naudinga kitam. 
Ji neapkalba, nelinki artimui blogo, yra kantri, visa tiki, vis-
kuo viliasi, viską atleidžia, visą ištveria, nepavargsta ir nie-
kada nesibaigia. Visa kita turi pabaigą, tačiau meilė yra 
begalinė. Net jei viskas, kas žemiška, praeina ir išnyksta, 
meilė išlieka. Pasakyk man, drauge, ar jauti tokią meilę? 

Antrasis Šventosios Dvasios vaisius yra džiaugsmas. 
Kaip matote, džiaugsmas taip pat yra vienas iš vaisių, pagal 
kurį dažnai atpažįstami krikščionys. Draugai, ar jumyse tik-
rai yra džiaugsmo? Dievo Žodis sako, kad turėtume „visada 
226



džiaugtis“. Ar pas mus tikrai taip yra? Ar sugebame džiaug-
tis, kai būna labai sunku? O gal tokią akimirką pamirštame 
šį Šventosios Dvasios vaisių? 

Be šių dviejų, Dievo Žodis išvardija ir kitus vaisius: ra-
mybę, gailestingumą, gerumą, malonumą, kantrybę, tikė-
jimą, romumą ir susivaldymą, kas reiškia tyrumą ir 
skaistumą. Visi šie Šventosios Dvasios vaisiai matomi tik 
ten ir tik tarp tų, kur Dievas tikrai gyvena ir viešpatauja. Jei 
šių vaisių nėra mūsų gyvenime, kaip galime teigti, kad tu-
rime Šventąją Dvasią? 

Turiu pasakyti, kad prasidėjus prabudimui žodis „krikš-
čionis“ man įgavo visiškai naują prasmę, o Biblija tapo vi-
siškai kitokia knyga. Prabudimo laikais Šventasis Raštas 
krikščionims tampa brangiausiu ir nepakeičiamu tikėjimo 
vedliu. Jie skaito Jį be perstojo – ir dieną, ir naktį. Jokie laik-
raščiai, žurnalai, knygos, brošiūros, juo labiau pornografija, 
netraukia krikščionių taip, kaip Biblija. Galima sakyti, kad 
jie yra persmelkti ir persisunkę Dievo Žodžiu, kuris saldes-
nis už medų. Todėl nenuostabu, kad Jėzus Kristus, kuris pats 
yra Žodis, tokiam žmogui tampa pirmąja ir didžiausia meile. 
Nieko kito ir niekas kitas – nei tėvas, nei motina, nei žmona, 
nei vaikai – jam nėra tokie vertingi, brangūs ir mylimi kaip 
Jėzus Kristus! 

Laiške filipiečiams apaštalas Paulius apie save sako: 
„Man gyvenimas – tai Kristus“ (Fil 1, 21). Iš šių žodžių 
aišku, kad Kristus jam nebuvo tik kažkas, egzistuojantis sek-
madienį, ar tai, ką jis prisimindavo pabudęs ar eidamas mie-
goti (kaip, deja, dažnai nutinka mums). Apaštalui Pauliui 
Kristus nebuvo vien tas, kuris gyveno jo mintyse ar prote! 
Ne! Kristus jam buvo viso jo gyvenimo centras, prasmė ir 
esmė. Visa kita jam buvo šalutiniai, antraeiliai ir nesvarbūs 
dalykai. 

Būtent tai mes patyrėme Pietų Afrikoje prieš dvidešimt 
metų (šį skaičių per pamokslą 1986 m. paminėjo Erlo Šte-
genas, o prabudimas prasidėjo 1966 metais – autoriaus pa-
staba), ir nuo to laiko šis gyvasis srautas, liejęsis iš dangaus 
ir pritraukęs šimtus bei tūkstančius naujų sielų, vis stiprėja, 
plečiasi ir gilėja. Kristus visiškai pripildo savimi jaunų ir 

227



senų žmonių – vyrų, moterų ir vaikų – gyvenimus. Taip iš-
sipildo tai, kas parašyta: „Kaip Mozė dykumoje iškėlė gy-
vatę, taip turi būti iškeltas Žmogaus Sūnus... O Aš, kai būsiu 
pakeltas nuo žemės, visus patrauksiu prie savęs“ (Jn 3, 14 
ir 12, 32). 

Kai Kristus iš tiesų tampa tikinčiųjų gyvenimo tikslu ir 
prasme, tai sukuria tokią stiprią traukos jėgą, kad žmonės 
atvyksta iš visur, nepaisydami jokių kliūčių. Prasidėjus pra-
budimui, susiduriame su nuolatine patalpų stygiaus proble -
ma. Nuolat trūksta vietos sutalpinti visus, norinčius atvykti 
į dvasinio prabudimo vietą, nes žmonių vis daugėja. Kartais 
net tenka jų prašyti: „Prašome dabar neatvykti. Galbūt dar 
turėsite galimybę atvykti vėliau!“ Tokį prašymą išsakome 
todėl, kad tiesiog nežinome, kaip priimti ir apgyvendinti 
tūkstančius atvykstančių žmonių. Pradėjus statyti naujas gy-
venamąsias patalpas tikimės, kad jų pakaks, tačiau statyboms 
pasibaigus paaiškėja, jog ir jų jau nebeužtenka. 

Tą pačią problemą patiriame ir dėl susirinkimų pastato. 
Šiuo metu turima aštuonių šimtų vietų salė vėl tapo per 
maža. Kai į mūsų misionierių stotį atvyksta tūkstančiai žmo-
nių, pastatome didžiulę palapinę, talpinančią apie tris tūks-
tančius žmonių. Prieš kelerius metus planavome statyti salę 
penkiems tūkstančiams žmonių, tačiau netrukus supratome, 
kad ir ji bus per maža. Tuomet pradėjome planuoti salę, tal-
pinančią septynis tūkstančius žmonių, tačiau ir to nepakako. 
Dabar statome didžiulę salę, kurioje telpa daugiau nei dešimt 
tūkstančių žmonių. 

Misijoje trūksta pakankamai miegamųjų vietų. Turime 
tik tūkstantį lovų, o per vieną dieną dažnai sulaukiame 
dviejų ar trijų tūkstančių lankytojų. Norėdami apgyvendinti 
likusius, turime statyti dideles palapines. Būta atvejų, kai 
žmonės miegojo palapinėse, kurios neatlaikė smarkaus lie-
taus ir visiškai permirko. Jiems tekdavo stovėti vandenyje, 
nes visą naktį trukusi stipri audra buvo užliejusi visą aplinką. 
Tačiau žmonės nesutrinka, nepasipiktina ir nenusivilia, ne-
paisydami tokių sunkumų. Be to, į mūsų tarnavimus jie ke-
liauja atviruose didelių sunkvežimių kėbuluose, visą kelionę 
stovėdami susispaudę vienas prie kito. Jų kelionė dažnai 
228



trunka nuo penkių iki dvidešimties valandų po svilinančia 
Afrikos saule. 

Ar galite įsivaizduoti, ką reiškia, kai du, trys ar net ke-
turi šimtai žmonių dvidešimt valandų stovi viename sunkve-
žimyje, ankštose ir tvankiose sąlygose? Tačiau išlipę iš 
sunkvežimių ar vėl į juos įlipę, jie nesiskundžia ir neverkš-
lena. Jų vienintelis klausimas: „Kada bus kitas susirinkimas? 
Kada vėl galėsime atvykti?“ 

Kai kurie nueina tiek daug, kad jų kojos ištinsta. Kiti 
keliauja kelias dienas traukiniu, kad pasiektų mus. Iš kai 
kurių šalių ir žemynų žmonės atvyksta lėktuvais, skrenda 
nuo dešimties iki šešiolikos valandų ar net ilgiau. Prabudi-
mas jau seniai peržengė zulų genties ribas ir apima ne tik 
kitas Pietų Afrikos tautas, bet ir kaimynines Afrikos vals-
tybes bei žmones iš įvairių pasaulio kraštų. 

Mus lanko grupės ir pavieniai svečiai iš Šveicarijos, Vo-
kietijos, Prancūzijos, Austrijos, Nyderlandų, Anglijos, Aust-
ralijos, Šiaurės ir Pietų Amerikos. Žmonės atvyksta iš 
tankių, sunkiai praeinamų džiunglių, dykumų gyventojai – 
bušmenai, kurie nežino, ką reiškia gyventi namuose, nes visą 
gyvenimą praleidžia po atviru dangumi. Jie taip pat neturi 
supratimo, ką reiškia dirbti. Viena bušmenų grupė kartą gy-
veno pas mus Kwasizabantu šešias savaites. Jie įveikė ma-
žiausiai tūkstantį du šimtus kilometrų, kad mus pasiektų, o 
jų vienintelis troškimas buvo sužinoti ir išgirsti apie Jėzų. 

Žmonės atvyksta iš visur, nes juos traukia gyvoji Evan-
gelija ir troškimas patirti tikrąjį gyvenimą Kristuje. 

Ko tik pasaulis nedaro ir nesiūlo, kad suteiktų malo-
numo ir pasitenkinimo! Vieni žmonės keliauja po visą pa-
saulį. Kiti bando pamatyti Jėzų gamtoje – traukia į miškus 
arba kopia į aukštus kalnus. Šiems ieškotojams norėčiau pa-
sakyti: „Jei tikrai norite sutikti Jėzų, eikite į gyvą ir tikrą 
bažnyčią! Ten patirsite veikiančią Dievo jėgą! Pažvelkite į 
tikrus krikščionis – juose pamatysite Didžiojo ir Gyvojo 
Dievo šlovę!“ 

Mus lanko įvairių rasių ir tautybių žmonės. Jei suskai-
čiuotume, kiek skirtingų tautų ir kalbų atstovų dalyvauja 
eiliniame susirinkime, jų būtų dvylika ar net keturiolika. 

229



Ar galite tai įsivaizduoti?! Keturiolika tautų susirenka 
drauge, vienijamos meilės Kristui! Tarnavimų metu pamoks-
lai paprastai verčiami į keturias skirtingas kalbas. Kwasiza-
bantu misijoje kasdien vyksta vidutiniškai du susirinkimai, 
o kartais net trys ar keturi. 

Ir žmonės vis eina ir eina. Jų vienintelis troškimas – tik-
ras susitikimas su Viešpačiu. Juk Bažnyčia yra pašaukta būti 
pasaulio šviesa ir druska! Neseniai mus aplankė du vyskupai 
ir Pietų Afrikos metodistų bažnyčios atstovas, taip pat ži-
nomi religiniai lyderiai iš Mozambiko, Rodezijos, Namibi-
jos, Botsvanos ir Svazilando. Į mūsų misionierių stotį 
atvyksta vadovai, politiniai lyderiai ir kiti aukšti pareigūnai 
ir sako: „Mes norime Jėzaus! Mes trokštame taikos su 
Dievu! Mes norime būti Jo šlovės indai – Jo naudojimui tin-
kami! Mes norime gyventi šventą gyvenimą, per kurį būtų 
šlovinamas Jo šventas vardas!“ 

Tokia padėtis yra visose mūsų bažnyčiose. Kwasiza-
bantu misionierių stotis yra tik prabudimo centras. Turime 
dar apie 140 filialų. Tai bažnyčios ir bendruomenės, išsibars-
čiusios po visą Pietų Afriką, su kuriomis palaikome glau-
džius ryšius ir rūpinamės jų dvasiniu augimu. Be to, daugelis 
kitų bažnyčių dažnai kviečia mus atvykti, nes atgimimo 
ugnis plinta visoje šalyje – mokyklose, universitetuose, įvai-
riose švietimo įstaigose – skersai ir išilgai, net pasiekdama 
šalies vadovus. 

Nuo 1978 m. reguliariai vykstame į grupines keliones 
po Europą. Jau daugelį metų misijos darbuotojai rengia įvai-
rius dvasinius tarnavimus Vakarų Vokietijoje, Prancūzijoje, 
Belgijoje, Nyderlanduose ir Šveicarijoje. Tai tarnavimai šių 
šalių miestų bažnyčiose ir bendruomenėse, kasmetinės 
Evangelijos savaitės bei specialūs vaikų tarnavimai vasaros 
atostogų metu. Mūsų choras Europoje lankėsi tris kartus. 

Be nuolat stiprėjančių ryšių su minėtų šalių bendruo-
menėmis ir bažnyčiomis, per pastaruosius kelerius metus ga-
vome kvietimų iš Anglijos, JAV, Australijos ir netgi Izraelio. 
Pavyzdžiui, 1988 metų pabaigoje mūsų šešių darbuotojų 
grupė vyko į Australiją. Ten jų dažnai buvo prašoma surengti 
po keturis susirinkimus per dieną. Laikas, praleistas šiame 
230



tolimame žemyne, atnešė daug džiaugsmo ir gausių dvasinių 
palaiminimų, o po to sulaukėme daugybės naujų kvietimų 
kitiems metams. Visur, kur tik nuvykstame, jaučiame di-
džiulį Dievo Žodžio troškimą, todėl džiaugiamės galėdami 
vesti šias ištroškusias sielas prie Gyvojo Šaltinio. 

Žinoma, esame pasirengę pasinaudoti visomis galimy-
bėmis skelbti Evangelijos šviesą visur, kur tik Viešpats mus 
siunčia ir kur mums atveriamos durys. Tačiau svarbiausia 
mums vis tiek išlieka ta vieta, kur šiuo metu esame, nes Vieš-
paties dovanotas prabudimas Pietų Afrikoje plečiasi vis la-
biau. Žmonės ateina su savo poreikiais ir ieško pagalbos. 
Mūsų misijos pavadinimas „Kwasizabantu“ pažodžiui reiškia 
„Vieta, kur padedama žmonėms“. Misijos simbolis – šakotas 
medis, teikiantis tankų pavėsį (žr. šios knygos viršelį. – au-
toriaus pastaba). Tai simbolinis paveikslas, kurį Viešpats 
mums parodė prabudimo pradžioje. Pietų Afrikoje, kur 
žmonės dažnai kenčia alinantį karštį, medžio pavėsis yra 
puiki prieglauda ir poilsio vieta. Kwasizabantu dvasiškai 
prilyginamas medžiui, kurio pavėsyje pavargę keliautojai 
gali pailsėti ir atgavę jėgas tęsti savo kelionę. Juk Jėzaus 
Kristaus Evangelija yra visų problemų sprendimas. Ji iš-
laisvina žmogų iš vidinių kančių, suteikdama jo širdžiai ra-
mybę ir trokštamą poilsį. Visa tai sunku nusakyti žodžiais. 
Galiu tik pasakyti kiekvienam iš jūsų: „Atvykite ir patys 
tuo įsitikinkite!“ 

Kai žmonės atvyksta pas mus, mes juos vedame į krikš-
čioniškas šeimas ir siūlome savo akimis pamatyti vaikų ir 
tėvų, žmonų ir vyrų santykius. Atvykusieji gali patys pama-
tyti, kaip atrodo krikščioniškas šeimos gyvenimas, kokie 
santykiai sieja krikščionis ir kaip misijos dvasinė atmosfera 
veikia jų sielas. Juk nepaprastai nuostabu matyti, kaip per-
galę nešanti Evangelija persmelkia žmonių gyvenimus. 

Tie, kurie atvyksta pas mus, jaučiasi tarsi vieni iš mūsų. 
Mes niekada neklausiame, ar žmogus yra liuteronas, katali-
kas, baptistas, sekmininkas, metodistas, induistas, musul-
monas ar budistas. Mes paprasčiausiai pamokslaujame apie 
tai, kad žmonės susitvarkytų savo gyvenimą ir santykius su 
Dievu bei artimaisiais. Mums rūpi tik tai. 

231



Palaikome gerus santykius su įvairiomis kitomis baž-
nyčiomis. Žinoma, prabudimo pradžioje viskas atrodė kitaip. 
Žmonės buvo labai skeptiški, ir tik po septynerių metų pir-
moji bažnyčia mums atvėrė duris, o dar po trejų metų tą pa-
darė ir daugelis kitų. Tačiau tuo metu tai net buvo į naudą, 
nes jei daug žmonių būtų atėję iš karto, mums tai būtų buvę 
per sunku. 

Vienos iš mūsų misionieriškų kelionių į Europą metu 
vienas vyras manęs paklausė, kokia yra mūsų tarnystės 
prasmė ir ko mes iš tikrųjų norime Vakaruose? Atsakydamas 
į tai, norėčiau pasakyti, kad mes vykstame į įvairias šalis. 
Ne veltui Viešpats sakė: „Eikite į visą pasaulį ir skelbkite 
Evangeliją visai kūrinijai“ (Mk 16, 15). 

Antra – mūsų malda ir troškimas, kad ši tarnystė būtų 
paskata visai krikščionybei ir kad per ją žmonės būtų palai-
minti bei įgytų naujų jėgų savo pašaukimui. 

Trečia – mūsų šūkis: „Kiekvienas sugrįžk ten, iš kur at-
ėjai“. Toks požiūris ne visiems patinka. Kai kurie žmonės, 
nustebę ar net pasipiktinę, klausia, kodėl taip elgiamės – juk 
daugelis žmonių yra atėję iš įvairių sektų ar judėjimų, aiškiai 
nukrypusių nuo tiesos, tad kokia prasmė ten sugrįžti? Į tai at-
sakome, kad negalime nurodinėti žmonėms, ką jiems daryti. 
Mes niekada nedarome to, ką daro kai kurie kiti – nepata-
riame žmonėms palikti savo bendruomenes, bažnyčias ar su-
sirinkimus ir pereiti pas mus. Manome, kad svarbiausia – jog 
krikščionis būtų šviesa ten, kur jis yra. Aš nesu tam pašauk-
tas, kad nurodinėčiau, ką žmonės turi daryti. Kiekvienas 
žmogus turi būti vedamas tik Viešpaties. Kalbant apie mus 
asmeniškai, mes nepritariame tikintiesiems, kurie pereina iš 
vienos bažnyčios į kitą, tarytum drugelis, skraidantis nuo vie-
nos gėlės prie kitos. 

Mes tikime, kad kiekvienas žmogus turi savo pašau-
kimą ir yra paskirtas Viešpaties konkrečiam darbui, ku-
riam turi likti ištikimas. Žinoma, jei kas nors sako, kad 
pats Dievas jam liepė tai daryti, aš negaliu prieštarauti, 
nes nesu Dievas. Tačiau mes stebime to žmogaus vaisius, 
kad suprastume, ar tikrai Dievas jį paskatino tai daryti, ar 
tai buvo jo paties sprendimas. Ne kartą matėme, kaip pas 
232



mus apsilankiusio krikščionio širdyje prasidėjęs prabudimas 
davė gerų vaisių jo bažnyčioje. 

Pas mus dažnai atvyksta pamokslininkai su savo baž-
nyčios narių grupėmis. Buvo atvejų, kai per vieną savaitę 
mus aplankė daugiau nei šešiasdešimt pastorių, nors jiems 
nebuvo rengiama jokia speciali konferencija ar susirinkimas. 
Tai buvo paprasta misijos savaitė. 

Pamokslininkai, vyresnieji ir kiti bažnyčių vadovai at-
vykdavo iš visos Pietų Afrikos ir atsiveždavo savo ben-
druomenes. Jie norėdavo pas mus praleisti šeštadienį ir 
sekmadienį, o kartais net visą savaitę. Visada džiaugiamės 
tokiais apsilankymais, nes daug geriau savo akimis pama-
tyti, ką Viešpats daro žmonių gyvenime, kai jie tikrai gy-
vena dėl Jo. Tačiau didžiausias džiaugsmas mums – matyti, 
kaip šiose bendruomenėse po grįžimo namo prasideda di-
deli pokyčiai. 

Be to, išnyksta problemos tarp juodaodžių ir baltaodžių, 
vokiečiai ir anglai susivienija, nebelieka priešiškumo, o skir-
tingų juodaodžių genčių žmonės suartėja. Taip Jėzaus Kris-
taus Kryžius atneša taiką ir vienybę. Griūva apartheido 
sienos tarp žmonių iš skirtingų tautų ir rasių. Tačiau dar svar-
biau, kad baigiasi Bažnyčių apartheidas, kuris yra dar blo-
gesnis nei tautinė ar rasinė nesantaika. 

Mūsų misijoje dirba apie šimtas darbuotojų. Nuo prabu-
dimo pradžios iki dabar žmonės atvyksta dieną ir naktį, šim-
tais ir tūkstančiais, nesvarbu, koks paros laikas. Todėl visada 
turime būti pasiruošę savo tarnystei. Vieni darbuotojai tar-
nauja dieną, kiti – naktį. 

Kiekvienas iš mano keturių brolių taip pat aktyviai dar-
buojasi Viešpaties laukuose. Jų asmeniniai darbai ir veiklos 
tapo antraeiliai, o Evangelija – svarbiausia ne tik jiems, bet 
ir jų vaikams. Keturi mano vyresniojo brolio Frydelo vaikai 
dirba misionierių stotyje. Kitas pagal amžių brolis Heinas kas 
antrą savaitę vyksta į kaimyninius kaimus ir kasdien surengia 
po du ar tris susitikimus, nors yra ūkininkas. Stebėdamas, 
kaip auga septyni jo vaikai, jis džiaugėsi ir sakė: „Kaip bus 
gerai, kai vaikai užaugs ir taps mano pagalbininkais ūkyje! 
Tada galėsiu kasdien skelbti Evangeliją ir pasakoti žmonėms 

233



apie Viešpatį!“ Kai pirmasis vaikas paaugo, jis atėjo pas tėvą 
ir pasakė: „Tėti, Viešpats kviečia mane tapti misionieriumi“. 
Tada antrasis užaugo ir taip pat pasakė: „Tėti, Dievas pa-
šaukė mane dirbti Kwasizabantu“. Trečiasis, baigęs mo-
kyklą, taip pat pasakė tėvui: „Tėti, Viešpats kviečia mane 
dirbti Jo karalystei“. 

Galiausiai jų tėvas atėjo pas mane ir juokaudamas pa-
sakė: „Erlo! Tai tavo „kaltė“, kad mano vaikai eina misio-
nieriauti! Juk tikėjausi, kad jie liks ūkyje ir aš galėsiu laisvai 
skelbti Evangeliją“ – „Ne, brangus broli! – atsakiau jam. – 
tai tu pats „kaltas“ dėl savo „blogo“ pavyzdžio! Vaikai pa-
našūs į tave, todėl jie ir seka paskui tave!“ 

Štai taip viskas atrodo... Ir tai išties nuostabu! Jei tą patį 
daro ir anūkai, tai yra tik pasekmė to, kad jų širdyse buvo 
pasėta gera sėkla. Tuomet niekas nėra nei per jaunas, nei per 
senas. Kiekvienas tampa tikru Jėzaus liudytoju, laiminčiu 
Jam naujas sielas. Taip elgiasi ne vien pamokslininkai. Tu-
rime daugybę ūkininkų, įmonių savininkų ir vadovų, sekre-
torių, gydytojų, mokytojų ir kitų darbininkų bei tarnautojų, 
kurie kartais atveda pas Kristų daugiau žmonių nei daugelis 
pastorių ir pamokslininkų. Maži vaikai – mergaitės ir ber-
niukai – tampa įrankiais Dievo rankose, per kuriuos Jis pa-
šlovina Savo didį ir šventą vardą. 

Noriu dar šiek tiek papasakoti apie kitą mūsų gyvenimo 
pusę. Prieš dvidešimt metų, praėjus maždaug trejiems me-
tams po prabudimo pradžios, mes persikėlėme iš Mapumulo 
į vietą, kur dabar yra misionierių stotis. Tuo metu iš karto 
iškilo klausimas, kaip apgyvendinti sergančius žmones, 
kurie atėjo pas mus patys, arba kuriuos atvežė kiti. Taigi pir-
masis pastatas, kurį tuomet pastatėme Kwasizabantu, buvo 
ligoninė. Ši ligoninė skiriasi nuo kitų tuo, kad joje nedirba 
gydytojai ar kitas medicinos personalas. Paprasta ligonių 
priežiūra rūpinasi keli krikščionys, gyvenantys mūsų misi-
joje, o sielą ir kūną gydo Viešpats – mūsų dangiškasis Gy-
dytojas. Nesame nusistatę prieš mediciną ir dėkojame 
Dievui už gydytojus, kuriems Jis suteikia išminties ir žinių 
padėti žmonėms jų kūno negaliose. Mano namuose gy-
vena gydytojas su šeima, tačiau jis dirba įprastoje ligoninėje 
234



netoliese esančiame miestelyje. Mūsų misijai priklausanti 
ligoninė turi kiek kitokią paskirtį. Sergantiems žmonėms, 
kaip ir visiems kitiems, kurie kreipiasi į mus, pirmiausia rei-
kia dvasinio išgydymo. Jie klausosi Dievo Žodžio, kuris 
kalba jų širdims, ragindamas apsivalyti nuo nuodėmių ir su-
tvarkyti savo gyvenimą bei santykius su Dievu ir žmonėmis. 
Tuomet Viešpats paliečia tų žmonių kūnus, kuriuos nori iš-
gydyti. Vieniems tai įvyksta staiga ir visiškai, o kitiems – 
kaip procesas, vedantis į pagerėjimą ar visišką išgijimą. Čia 
negalime nurodyti Viešpačiui, kaip Jis turėtų veikti. Jis vei-
kia taip, kaip pats nori. 

Taip pat turime savo privačią mokyklą, kurioje mokosi 
apie keturi šimtai mokinių. Tai misijos darbuotojų ir kitų 
krikščionių vaikai. Visi šios mokyklos mokytojai yra nuo-
širdūs ir uolūs krikščionys. Šiame darbe matome didelę 
Dievo malonę. Mokymas apima ne tik bendrąją mokyklos 
programą, bet ir gilų vaikų dvasinį ugdymą. Mūsų mokyk-
loje periodiškai, ypač per egzaminus, lankosi aukščiausių 
šalies švietimo ir mokslo institucijų atstovai, kurie labai 
gerai vertina tiek mokytojų, tiek mokinių darbą. 

Mūsų misionierių stotis taip pat turi didelį pagalbinį 
ūkį. Auginame kukurūzus, bulves, įvairias daržoves ir kai 
kuriuos vaisius. Turime gyvulių, iš kurių gauname mėsos 
ir pieno misijos reikmėms. Taip pat laikome vištas, iš kurių 
gauname kiaušinių bei vištienos. „Misija“ turi nedidelę par-
duotuvę, kurioje galima įsigyti mūsų produktų, būtiniausių 
prekių ir kitų smulkių daiktų. Ja gali naudotis gretimų 
kaimų gyventojai ir visi norintys. Taip pat yra nedidelė 
mezgimo dirbtuvė ir skalbykla, didelė įrengta virtuvė su 
greta esančia šaldymo patalpa. Yra garažas, skirtas misijos 
transporto priemonėms ir autobusams. Visa tai reikalinga 
tam, kad galėtume deramai pasirūpinti ne tik savimi, bet ir 
visais, kurie atvyksta pas mus iš įvairių vietų. Juk apaštalas 
Paulius savo laiškuose mus moko: „Mes niekuo neduodame 
akstino pasipiktinti, kad mūsų tarnystė nebūtų peiktina“. 
(2 Kor 6, 3). Todėl ir mes savo misijoje dirbame savo ran-
komis, kad galėtume padėti tiems, kuriems to reikia. Neno-
rime būti našta kitiems ir niekada neprašome materialinės 

235



pagalbos. Jei mums ko nors prireikia, kaip vaikai kreipia-
mės į savo dangiškąjį Tėvą, sudedame viską prie Jo kojų, 
ir Jis stebuklingai pasirūpina visais mūsų poreikiais. To 
mus išmokė Viešpats prabudimo pradžioje, ir taip norime 
elgtis visada. 

Brangūs draugai, negaliu jums visko nei papasakoti, nei 
išsamiai aprašyti. Jei Viešpats leis, atvykite pas mus ir savo 
akimis pamatykite, ką Jis daro. Tada patys galėsite įsitikinti 
pranašo Izaijo žodžių tikrumu, kad dykuma pavirs sodu; ten, 
kur gyveno šakalai ir lapės, ateis Dievo šlovė, o ten, kur 
buvo dykuma ir sausra, atsivers vandens šaltiniai. 

Viešpaties Jėzaus Evangelija iš tiesų yra galingiausia 
jėga žemėje. Ne veltui Jėzus, siųsdamas savo mokinius, 
jiems pasakė: „Man duota visa valdžia danguje ir žemėje! 
Tad eikite į visą pasaulį ir skelbkite Evangeliją visai kūrini-
jai!“ Pasaulyje nėra nieko, kas galėtų prilygti Jėzaus Kris-
taus Evangelijai, jei tik Jis iš tiesų tampa mūsų gyvenimo 
centru. Manęs dažnai klausia, ar tikiu, kad dvasinis prabudi-
mas gali prasidėti ir Europoje? Atsakydamas į tokį klausimą, 
kartą paklausiau vieno žmogaus Vakarų Vokietijoje: 

– Sakykite, ar jūsų Biblijoje nėra Dievo pažadų? 
– Taip, žinoma, yra. 
– Tai kodėl tada užduodate man klausimą, ar Europoje 

gali įvykti prabudimas? Juk, kaip suprantu, jūs meldžiatės 
dėl to? O jei Viešpats negirdi jūsų maldų, galbūt kažkas ne-
gerai jūsų gyvenime. 

Kalbėdamas apie tai, prisimenu vieną Dievo vyrą, kuris 
kadaise gyveno Amerikoje. Tai buvo Čarlzas Finėjus (Char-
les Finney), advokatas, kuris juokėsi iš Dievo ir nenorėjo tu-
rėti nieko bendra su Evangelija. Vieną kartą jis atsidūrė 
maldos namuose, kur susirinkusieji meldėsi už prabudimą 
ir daugelį kitų dalykų. Kitą savaitę vyko toks pat maldos su-
sirinkimas, ir šis bedievis vėl jame pasirodė. Ir šiame susi-
rinkime žmonės toliau meldėsi už prabudimą. Po trečio tokio 
susirinkimo pastorius paklausė Čarlzo Finėjaus, ar jis neno-
rėtų, kad už jį pasimelstų. 

„Ne! – ryžtingai atmetė pasiūlymą Finėjus. – Aš to ne-
noriu!“ 
236



„O! – visi tada pagalvojo. – Tik pats paskutinis bedievis 
gali taip drąsiai atsisakyti tokio pasiūlymo! Tik pagalvokit – 
jis net nenori, kad už jį būtų pasimelsta!“ 

Bet tada jie išgirdo iš jo dar kai ką: „Aš nenoriu, kad 
už mane melstumėtės būtent jūs! Tris kartus dalyvavau jūsų 
maldos susirinkimuose, ir kiekvieną kartą jūs meldėtės pra-
budimo, kuris iki šiol taip ir neįvyko! Tad kokia man nauda 
iš to, kad jūs melsitės už mane?!“ 

Po kurio laiko šis netikintis advokatas atsivertė į Vieš-
patį, ir per dešimt metų per jį atgailavo bei įtikėjo du šimtai 
tūkstančių žmonių! Tai buvo žmogus, kuris Dievo žodį su-
vokė pažodžiui, kaip jis parašytas, ir žiūrėjo į jį rimtai. Jis 
nesutiko paversti krikščionybę teatrališku pasirodymu ar 
pamaldžiu žaidimu, bet praktikavo Žodį taip, kaip jis para-
šytas. Šis vyras pradėjo nuo to, kad apvalė ir sutvarkė savo 
gyvenimą, ir tada Dievas suteikė jam gilią atgailą. Po to jis 
apkeliavo visą šalį, ragindamas žmones susitaikyti su Vieš-
pačiu ir pašalinti iš savo gyvenimo viską, kas stovi tarp Jo 
ir jų. 

Draugai, pagalvokite, kas būtų, jei vieną dieną mums 
tektų stoti prieš Didįjį Dievą, kuris pasakytų: „Pažiūrėkite, 
mano vaikai, tai ir tai Aš norėjau per jus padaryti, bet dėl ne-
švaros ir nuodėmių jūsų gyvenime Mano Šventoji Dvasia 
negalėjo veikti!“ Biblijoje sakoma: „Neliūdinkite Šventosios 
Dievo Dvasios ir negesinkite Jos.“ Vadinasi, tokia grėsmė – 
visiškai reali! Ir jei trokštame prabudimo, jei norime, kad 
Šventoji Dvasia galėtų veikti per mus, mūsų gyvenimas turi 
būti apvalytas! 

O kaip tai atrodo jūsų gyvenime? Kada paskutinį kartą 
apvalėte savo gyvenimą? Įsivaizduokite, kaip atrodytų jūsų 
butas ar namai, jei jų nuolat nevalytumėte, netvarkytumėte 
ir nešluotumėte! O kaip atrodo jūsų dvasiniai namai – tie, 
kurie turėtų būti Dievo Šventovė? Kai kuriems žmonėms 
prireikia daugybės metų, kol juos išvalo! Ten pilna nuo-
skaudų, įtarinėjimų, neatleidimo, blogio, neapykantos, pa-
vydo, kivirčų, priešiškumo! Ir visa tai yra mūsų širdyje – 
ten, kur turėtų būti vieta tik Viešpačiui! Tad kada pagaliau 
suprasime, kad visomis šiomis bjaurastimis liūdiname ir 

237



gesiname Šventąją Dvasią? Juk ne mano brolio, artimo, pa-
saulio ar netikinčiųjų nuodėmės, bet mano pačio nuodėmės 
žeidžia ir išstumia Šventąją Dvasią bei trukdo Jai veikti. 

Kažkada ir aš tuo įsitikinau! Ir aš kadaise meldžiausi 
už prabudimą! Bet ar Viešpats galėjo išklausyti mano maldą, 
kai mano gyvenime buvo tiek daug šėtoniškų dalykų, žei-
džiančių Šventąją Dievo Dvasią? Tik tada, kai tai suvokiau, 
atgailavau ir apvaliau savo gyvenimą – tuomet Dievas atvėrė 
dangų ir nužengė pas mus, ir tai tapo dvasinio prabudimo 
pradžia! Amerikiečių evangelistas Dvaitas Mudis (Dwight 
Moody) kartą pasakė: „Nėra nieko, kas galėtų būti kieta ir 
neprieinama dirva Viešpačiui, jei tavo paties gyvenimas yra 
sutvarkytas.“ 

Pats tai patyręs, giliai tikiu: jei Dievas galėjo atnešti 
prabudimą Pietų Afrikoje, Jis gali tai padaryti bet kurioje 
pasaulio vietoje! Jei Dievas tai padarė tautoje, persmelktoje 
spiritizmo ir raganavimo, kurios širdis buvo bejausmė ir 
žiauri, o žmonės garbino svetimus dievus, neabejoju – Jis 
gali tai padaryti ir pas jus! Pirmąją dieną po Šventosios Dva-
sios išsiliejimo aš pasakiau: „Dabar tikiu, kad dvasinis pra-
budimas gali prasidėti bet kurioje šalyje! Dievo Dvasiai nėra 
nieko neįmanomo – Jai neegzistuoja nei sienos, nei ribos!“ 

Štai ir pabaiga. Nežinau, ar dar kada nors susitiksime. 
Tačiau viena tikra – vieną dieną susitiksime prie Dievo 
sosto. Kas žino, galbūt mums tai bus teismo diena. Tuomet 
išaiškės, kaip gyvenome. Paaiškės, kaip nugyvenome savo 
jaunystę, kaip gyveno vieniši ir vedusieji, kaip našlės, jauni 
ir seni vaikščiojo Dievo akivaizdoje. Tada bus atverstos kny-
gos! Galbūt tada galėsime skaityti ir apie tave, mielas 
drauge! Tą dieną Viešpats atvers tavo gyvenimą dangaus ir 
žemės akivaizdoje! Ar tuomet tau bus gėda, ar ta diena taps 
didelio džiaugsmo diena? 

Evangelijos pagal Luką 12-ajame skyriuje Jėzus sako: 
„Nėra nieko uždengta, kas nebus atidengta, ir nieko paslėpta, 
kas nepasidarys žinoma. Todėl ką kalbėjote tamsoje, skam-
bės šviesoje, ir ką šnibždėjote į ausį kambariuose, bus skel-
biama nuo stogų.“ (Lk 12, 2-3). Tegul Viešpats suteikia 
mums savo malonę, kad vieną dieną, susitikę su Juo akis į 
238



akį, pamatytume Jo ranką, ištiestą į mus, ir išgirstume Jo žo-
džius: „Gerasis ir ištikimasis tarnas! Tu buvai ištikimas ma-
žuose dalykuose, todėl patikėsiu tau didelius. Įženk į savo 
Viešpaties džiaugsmą!“ 

 
Melskimės: 
Viešpatie Jėzau! 
Tu turi amžinojo gyvenimo žodžius! Pas ką gi eisime, 

jei nusigręšime nuo Tavęs?! Suteik, kad dėl Tavo didžiojo 
gailestingumo kiekvienas iš mūsų tai įsidėmėtų ir priimtų 
rimtai. Padėk kiekvienam sutvarkyti savo santykius su Ta-
vimi, Viešpatie. Veik per savo Šventąją Dvasią – apšviesk 
mūsų mintis ir darbus. Atskleisk viską, kas paslėpta! Ištirk 
ir išbandyk mus! Parodyk, kas mūsų gyvenime dar yra ne-
tvarkoje! Suteik malonę, kad tai, kas nepriimtina ir nešvaru, 
būtų pašalinta iš mūsų širdžių. Ir, kad Tavo brangus kraujas 
viską nuplautų. Tegul Tavo Šventoji Dvasia šiuo metu ir 
šioje vietoje veikia peržengdama mūsų supratimo ribas. 
Tegul Jėzaus Kristaus kryžius vėl triumfuoja ir karaliauja 
žemėje. O Tu, Viešpatie, vėl būk nugalėtojas. Amen.

239



Dešimties Liudmilos Plett knygų rusų kalba ir jų 
vertimų į lietuvių bei anglų kalbas sąrašas. 
 
1989 – Пробуждение начинается с меня 
 
2025 – Prabudimas prasideda nuo manęs 
 
2024 – The revival starts with me 
 
1992 – Время начаться суду с дома Божьего 
 
1994 – Глас вопиющего в пустыне 
 
2004 – Путём исканий 
 
2011 – By way of searching 
 
2005 – Духовные болезни 
 
2011 – Dvasinės ligos 
 
2007 – Когда плачет душа 
 
2009 – Хождение во свете 
 
2013 – Vaikščiojimas šviesoje 
 
2013 – Соединённые Богом 
 
2017 – Откровенный разговор 
 
2019 – Имеющие вид благочестия 
 
 

Spausdino: 
«BOOKS FACTORY Sp. z o.o.» 

ul. Cukrowa 22 
71-004 Szczecin 

Poland

240


	Cover vorne_Layout 1
	Prabudimas prasideda nuo_2026
	TURINYS
	Vertėjo pratarmė
	Autoriaus įžanga
	Įžanginė malda
	Įvadas
	1 skyrius Vaikystė. Pirmasis nuoširdus atsivertimas
	2 skyrius Pašaukimas į tarnystę ir nepaklusnumo kaina
	3 skyrius Dvylika metų „vaikščiojimo po dykumą“
	4 skyrius Žodis tampa gyvas
	5 skyrius Prabudimas prasideda nuo manęs
	6 skyrius Iš tamsos į šviesą
	7 skyrius Prabudimo priešai
	8 skyrius Dievas yra viską ryjanti ugnis
	9 skyrius Patikrinkite ir ištirkite save
	10 skyrius Atsistok ir išpažink savo nuodėmes!
	11 skyrius Tai, ko Dievas mane išmokė per zulus
	12 skyrius Kaip tapti tinkamu indu?
	13 skyrius Kelias, kuris yra Šventas kelias
	14 skyrius Dideli dalykai prasideda nuo mažų
	15 skyrius Vieta, kur padedama žmonėms
	Dešimties Liudmilos Plett knygų rusų



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


