


Ludmila Plett 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Soļojot gaismā 
 
 

„Dvēseļu aprūpes” sērija 
Trešā grāmata 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Izdevniecība: 
„Wasser des Lebens e. V.” 

Kolomanstrasse 32 
73527 Schwäbisch Gmünd 

Germany 



Ludmila Plett 
 
 

„Soļojot gaismā” 
 
 

Izdevniecība 
Misija „Dzīvie ūdeņi” 

 
 
 

Adrese pasūtījumu veikšanai Vācijā: 
„Wasser des Lebens e. V.” 

Kolomanstrasse 32 
73527 Schwäbisch Gmünd 

Germany 
 
 

Telef: +49(0)7171-39734 
E-Mail: info@wasserdeslebens.org 
Internet: www.wasserdeslebens.org 

 
 

Copyright by Ludmila Plett 
Autortiesības ir aizsargātas un pieder autoram 

 
 

Tulkotājs: Dace Balode 
Korektors: Ilze Marija Vesterlunda 

 
 

Bībeles citāti ņemti no 1961.gada revidētā tulkojuma 
 
 

ISBN 978-3-935308-46-5 
 

Pirmais izdevums, 2020. gads



Saturs 
 

Lpp. 
 
Autora priekšvārds...........................................................4 
 
1. Miesīgais un garīgais kristietis ....................................7 
 
2. Kārdinājumi un pārbaudījumi....................................30 
 
3. Sējas un pļaujas likums .............................................52 
 
4. Svētošanās nozīmīgums.............................................69 
 
5. Dvēseļu aprūpe. Tās metodes un principi..................94 
 
6. Dvēseļu aprūpētājs, viņa aicinājums un atbildība 
    Dieva priekšā ...........................................................118 
 
7. Dvēseļu aprūpes īpatnības darbā ar okultā atkarībā 
    nonākušiem cilvēkiem .............................................141 
 
8. Svētošanās un dvēseļu aprūpes kalpošanas 
    „zemūdens akmeņi”.................................................164 
 
9.Garīgā autoritāte .......................................................182 
 
10.Staigājot ar Dievu ...................................................207 
 
11.Dzīves jēga un dzīves mērķis .................................229 
 
12.Gatavojoties pāriet mūžībā .....................................253 
 



Autora priekšvārds 
 

Nosaukums „Soļojot gaismā” un no tā izrietošais 
raksturojums „tie, kas soļo gaismā”, no pirmā acu uzme-
tiena var likties kā kaut kas neaizsniedzams un pāri 
mēram cēls. Neviļus tas vedina domāt par tiem svētajiem, 
kuri jau ir pārkāpuši ciešanu slieksni un pastāvīgi atrodas 
gaismā. Taču, dodot šai grāmatai šo nosaukumu, vēlējos 
aicināt lasītāju pacelt savas acis augstāk par šo mirstīgā 
cilvēka līmeni, ieskatīties tur, kur jau šeit, uz zemes ir 
iespējams iegūt šo stāvokli. Nav izslēgts, ka tad, kad 
savās svētrunās un liecībās, citējam vārdus no Svētajiem 
Rakstiem, kas atrodami 1.Jāņa vēstulē 1:7: „Bet ja mēs 
dzīvojam gaismā, kā Viņš ir gaismā...”, mēs pilnībā ne-
saprotam, kas gan tur īsti ir teikts. Jo, ja tie patiesi īste-
nojas mūsu dzīvē, tad kļūst par nozīmīgu un absolūti 
nepieciešamu garīgās dzīves izaugsmes, pieaugšanas ti-
cībā un virzīšanās uz priekšu atslēgu. 

Diemžēl, cilvēcīgā daba ir tāda, ka tai ir tieksme vai-
rāk atrasties tumsībā, nevis Dievišķajā gaismā. Tieši tam-
dēļ, vēl esot uz zemes, Jēzus teica: „Bet šī ir tā tiesa, ka 
gaisma ir nākusi pasaulē, bet cilvēkiem tumsība ir bijusi 
mīļāka par gaismu, tāpēc, ka viņu darbi bija ļauni. Jo ik-
viens, kas dara ļaunu, ienīst gaismu un nenāk pie gaismas, 
lai viņa darbi netiktu atklāti. Bet, kas dara patiesību, nāk 
pie gaismas, lai būtu redzami viņa darbi, ka tie Dievā da-
rīti.” (Jņ. 3:19-21). 

Cik daudz šajos vārdos ir izteikts, un cik skaidri tie at-
spoguļo to, kas praktiski ir katra zemes iedzīvotāja būtība! 
Ak, cik daudz mēs darām tādas lietas, kuras mūs apsūdz un 
ar kurām vēlamies paslēpties tumsībā, lai par tām neviens 
neuzzinātu. Mēs patiesi baidāmies gaismas, kura varētu at-
maskot to, no kā mēs parasti kaunamies. 

Atrodoties tumsībā, nepaļaujoties uz Dievu, mēs cen-
šamies saviem spēkiem no tās izkļūt, bez Viņa līdzdalības, 
atbalsta. Veidu, ar kuru palīdzību cilvēki nopūlas ar to tikt 
galā, ir tik pat daudz kā pašu cilvēku. Cilvēciskās gaismas 
4



meklējumos viņi tveras pie savu draugu padomiem, pielieto 
savas prāta spējas. Pat krīt kārdinājumā meklēt atpestīšanu 
no savām problēmām ar tādiem līdzekļiem, kas Dievam ir 
pretīgi, jo nāk no sātana. 

Visas šīs mūsu aizdedzinātās liesmas ir vien vāja skalu 
gaisma, kura kuru katru brīdi var nodzist, bet dvēsele var 
atkal nogrimt necaurredzamā tumsībā. Dievs mums neliedz 
staigāt mūsu gaismā, bet šis ceļš nenoliedzami būs saistīts 
ar neizbēgamām grūtībām, vilšanos un ciešanām. Mūsu Ra-
dītājs, kas Pats ir Gaisma, mums piedāvā citu ceļu ,kas sevī 
ietver staigāšanu ar Viņu saskaņā ar Viņa padomiem, noli-
kumiem un likumiem, kas ir izklāstīti Svētajos Rakstos. 

Soļošana gaismā jau šeit, uz zemes, nozīmē dzīvot ar 
Dievu Viņa gaismā. Apzīmējums „gaismā dzīvojošie” ie-
tver sevī cilvēkus, kuri pastāvīgi dzīvo dievišķā, garīgā ap-
gaismībā. Bet šis, nereti, ir cieši saistīts ar dvēseļu aprūpi, 
caur kuru Tas Kungs mūsu prātā un sirdī bieži vien ielej 
Savu gaismu. Bībeles vārdi, kurus varam lasīt Efeziešu 
vēstulē 5:13 „Bet visu, kas tiek gaismā celts, apspīd 
gaisma, un viss, ko apspīd gaisma, ir gaisma”, tik labi, 
kā nekas cits atspoguļo dvēseļu aprūpes kalpošanas 
mērķi, jēgu un galveno uzdevumu. 

Katram kristietim, kurā ir dabiska vēlēšanās atvest dvē-
seles pie Kristus, būtu jāzina daži no šiem principiem. Lie-
cinot cilvēkam par Jēzu un izsaucot viņā dzīvu interesi par 
ticību, mēs, to apzinoties vai nē, uz kādu lielāku vai mazāku 
laiku, izrādot rūpes par viņa dvēseli, kļūstam par šī cilvēka 
dvēseles aprūpētāju. Un šajā brīdī ir ļoti svarīgi nepieļaut 
kļūdas, kuru dēļ, mūsu „kūlītis” var ne tikai nepietuvoties 
Dievam, bet pat pilnībā no Viņa novērsties. 

Daudz no tā, ar ko es padalīšos ar jums šīs grāmatas 
lappusēs, ir auglis ne tikai tam, kas apgūts mācoties un esot 
mokošās pārdomās par to, ar ko nācies saskarties divdesmit 
gadu laikā rūpējoties par dvēselēm, bet arī rūgtas, bet ļoti 
vērtīgas garīgās pieredzes auglis, kas iegūts manu perso-
nīgo kļūdu skolā. Pagāja daudzi gadi, līdz es beidzot sa-
pratu, ka Dievs mūs ir radījis ne augstiem brīžiem, bet 

5



pastāvīgai soļošanai gaismā, kas izpaužas ik brīdi un vis-
parastākajās dzīves situācijās. Tieši tajās top redzama mūsu 
patiesā, nevis ārišķīgā, uzspēlētā kristietība. 

Dārgais draugs! Dzīve uz zemes ir tik īsa, bet mūžība 
ir tik neaptverami gara, ka ir vērts, uzticoties Debesu 
Tēvam, jau šeit, uz zemes, staigāt kopā ar Viņu gaismā, lai 
pēc tam sekotu tur, kur tumsības vairs nekad nebūs, tieši tā 
kā ir teikts: „Tava saule vairs nenoies, un tavs mēness ne-
zaudēs savu spožumu, jo Tas Kungs būs tava mūžīgā gaisma, 
un tavām skumju dienām būs gals” (Jes. 60:20). 

Ludmila Plett 
 
 

Ievadlūgšana 
 

Dārgais Debess Tēvs! Tu, labāk par visiem, zini, cik 
dažreiz mums ir grūti pazemībā ieiet Tavā gaismā un tajā 
staigāt. Jo Tava gaisma atklāj un izgaismo to, par ko mums 
pašiem ir kauns. Piedod, ka ar savām domām, rīcību, vār-
diem un darbiem mēs atkal un atkal Tevi sāpinām! Un to-
mēr, kurp lai mēs ejam? Tev ir mūžīgās dzīvības vārdi, un 
tikai pie Tavām kājām mēs varam nolikt savas nastas, lai sa-
ņemtu piedošanu un žēlastību. Palīdzi bez kautrēšanās ap-
tvert un atklāt savus grēkus, toties kaunēties tos atkārtot 
atkal un atkal. Parādi ceļu, pa kuru mums jāiet, lai savu 
dzīvi šeit virs zemes nenodzīvojam veltīgi, un lai varam reiz 
satikties ar Tevi mūžībā. 

Āmen. 

6



„Bet ja mēs dzīvojam 
gaismā, kā Viņš ir gaismā, tad 
mums ir sadraudzība savā starpā, 
un Viņa Dēla Jēzus Asinis šķīsta 
mūs no visiem grēkiem.” 

1.Jņ. 1:7 
 

1. nodaļa 
 

Miesīgais un garīgais kristietis 
 

Dārgais draugs! Mēs ar tevi dzīvojam pēdējos laikos, 
kas šokē ar savu atkāpšanos no Dieva. Arī cilvēku personī-
gajās attiecībās un sabiedriskajā dzīvē viss ir apgriezts kājām 
gaisā. Melns tiek uzskatīts par baltu, bet balts – par melnu; 
kaislības un iekāre tiek uzskatīta par mīlestību, bet uzticība 
un šķīstība – par pagātnes paliekām. Nekaunība un izveicība 
–par māku dzīvot, bet pieticība un cildenums – nespēja par 
sevi pastāvēt. Meli un apmāns – par dzīves nepieciešamību, 
bet godīgums un taisnīgums – par savu laiku nodzīvojušām 
cilvēciskām īpašībām. 

Diemžēl, kaut ko līdzīgu var novērot arī Dieva tautas 
vidū. Tas, kas bija normāli kristiešiem, dzīvojošiem pirm -
apustuļu baznīcas laikā, tagad tiek uztverts kā reliģiozs fanā-
tisms un garīga galējība. Klausoties un lasot, kā pirmie 
Kristus mācekļi Viņa dēļ atstāja ģimenes, mājas, augstus stā-
vokļus, atzinību, pagodinājumus, popularitāti, miesīgas bau-
das, bija gatavi atrasties ieslodzījumā, būt izkropļotiem, 
dedzinātiem uz sārta, krustā sistiem, tapt izbadējušos zvēru 
saplosītiem un apēstiem, mūsdienu ticīgie to pieņem kā kaut 
ko normālu un pašu par sevi saprotamu. Bet pamēģini 
kādam to pašu piedāvāt šodien, izdzirdēsi atbildi: „Tu, ko?! 
Vai tad es esmu nenormāls!” 

Tā nu tagad normāls kristietis ir nevis tas, kurš pilnībā 
sevi atdod kalpošanai Tam Kungam, būdams Viņa dēļ gatavs 
uz visu, bet tas, kurš vienkārši regulāri apmeklē dievkalpo-
jumus, lūdz, dzied korī, sludina, vai vēl kādā veidā kalpo 

7



baznīcā, piedalās semināros, konferencēs, evaņģelizācijās, 
un tādā veidā ir cilvēks ar labu reputāciju. Kas attiecas uz 
to, kā izskatās viņa iekšējā garīgā dzīve un personīgās attie-
cības ar To Kungu un tuvākajiem, tad tas nu vairs nevienu 
īpaši neinteresē. Un nav svarīgi, ka domās tu esi netiklis un 
laulības pārkāpējs, ka nepaiet ne diena, kad tu nesaniknotos, 
neapvainotos un nesašustu, nedusmotos, nepazemotu to, 
kurš atrodas tev blakus, nepaaugstinātos, nelepotos, nekri-
tizētu, nenosodītu, neaprunātu, neliekuļotu un nedarītu citas 
lietas, kuras Dievs neieredz. Mēs sakām: „Ai, kas tad tur se-
višķs?! Mēs visi taču esam cilvēki, tādēļ daudz grēkojam. 
Kristus taču tādēļ nāca uz zemes, lai mūs, tādus kādi esam, 
apžēlotu. Citādi, kādēļ gan Viņam būtu bijis jānāk?” 

Spriežot šādā veidā, tādi „normālie” kristieši vēl arī 
cenšas „vest pie prāta” citus. „Nu ko tu ņemies? – viņi cen-
šas pārliecināt to, kurš, centienos pēc svētas dzīves un per-
sonīgiem kontaktiem ar Dievu, cieš un mokās – tak dzīvo tu 
arī kā visi! Citi taču arī seko Tam Kungam un savā ticības 
izpratnē ir apmierināti un laimīgi. Viņu kristietība netraucē 
viņiem dzīvot interesantu un pilnvērtīgu dzīvi, praktiski sev 
neko neliedzot. Bet tev viss ne tā, visu laiku kaut kas pie-
trūkst! Kas, tu esi labāks un gudrāks par viņiem?!.. Neesi, 
taču, fanātiķis! Skaties uz lietām vienkāršāk un pieņem dzīvi 
tādu, kāda tā ir. Paliec taču vienreiz normāls!...” 

Vai jums, draugi, šādas runas ir pazīstamas? No ticīgu 
cilvēku mutes tās ir dzirdamas arvien biežāk un biežāk, tā 
apstiprinot Jēzus vārdus: „Un, tāpēc ka netaisnība ies vai-
rumā, mīlestība daudzos izdzisīs” (Mat. 24:12). Bet tur, kur 
vairs nav pirmās mīlestības uz To Kungu, tur nav arī vēlē-
šanās atteikties no kaut kā Viņa dēļ. Tāpat nav arī tieksme 
pēc kaut kā, kas citu acīs ir ekstrēmisms, bet, tātad, nenor-
māls. Šāda novienkāršota, atvieglota pieeja kalpošanai un 
sekošanai Tam Kungam, liecina par miesīgu kristietību. 
Tiesa gan, raksturojums „miesīgi kristieši” mūsu ikdienas 
dzīvē skan gandrīz vai aizvainojoši, tādēļ to nereti nomaina 
pret maigāku un pieklājīgāku apzīmējumu – „nominālie 
kristieši” vai vienkārši „baznīcā gājēji”. 

8



Neskatoties uz to, ka mūsdienu civilizētā sabiedrība ir 
iemācījusies viltot gan produktus, gan naudu, gan dārgak-
meņus, gan citas vērtīgas lietas, patiesu garīgu kristietību 
diez vai kādam izdosies imitēt. Ja kādam tas reizēm arī iz-
dodas, tad parasti tas ir uz visai neilgu laiku, tādēļ, ka Tas 
Kungs, Kurš necieš liekulību un izlikšanos, agrāk vai vēlāk, 
norauj visas dievbijīgās maskas. 

Vēstulē Romiešiem 8:1-8 ir teikts: „Tad nu tiem, kas ir 
Kristū Jēzū, vairs nav nekādas pazudināšanas. Jo Dzīvības 
Gara likums Kristū Jēzū tevi atsvabinājis no grēka un nāves 
likuma. Jo, ko bauslība nespēja, nevarīga būdama mūsu mie-
sas dēļ, to ir darījis Dievs: sūtīdams Savu paša Dēlu grēcīgās 
miesas veidā un grēka dēļ, Viņš grēku, kas bija miesā, pa-
zudinājis uz nāvi, lai bauslības taisnības prasība tiktu pie-
pildīta mūsos, kas nedzīvojam vairs miesai, bet Garam. Jo 
miesas cilvēki tiecas pēc miesas lietām, bet Gara cilvēki pēc 
Gara lietām. Miesas tieksme ved nāvē, bet Gara tieksme – 
uz dzīvību un mieru. Jo miesas tieksme ir naidā ar Dievu: tā 
neklausa Dieva bauslībai, jo tā to nespēj. Miesas cilvēki 
nevar patikt Dievam” (Rom. 8:1-8). 

Šī fragmenta pēdējie vārdi – „miesas cilvēki nevar pa-
tikt Dievam” – ir pārāk svarīgi, lai pret tiem neattiektos ar 
pilnu nopietnību. Tie atklāj ne vien mūsu kristietības vērtību 
un nozīmību, bet arī tās lietderību. Jo, ja ar savu dzīvi un 
staigāšanu Dieva priekšā mēs nevaram Viņam izpatikt, vai 
vispār mūsu ticībai un kristietībai ir kāda jēga?! 

Tātad, ko gan tas nozīmē – būt miesīgam kristietim, un, 
kā viņš atšķiras no garīgā? Kādēļ ar kalpošanu miesā nevar 
izpatikt Tam Kungam? Cik liela ir atšķirība starp ticīgu cil-
vēku, kurš dzīvo miesā, un viņa brāli, kurš dzīvo garā? Kas 
ir tas, kas nosaka kristieša garīgumu, vai citiem vārdiem 
sakot, kas viņu dara par patiesi garīgu? Vai tas laiks, kuru 
viņš ir pavadījis šajā ceļā, vai reiz piedzīvotais mirklis īpašā 
tuvībā ar To Kungu, vai kāda saņemtā Svētā Gara dāvana, 
vai pārmaiņas, kas notikušas viņā pašā, kuras ir skaidri re-
dzamas gan viņa dzīvē, gan attiecībās ar Dievu un līdz-
cilvēkiem? Ja vispareizākais ir pēdējais, tad vai tādas 

9



pārmaiņas notiek pēkšņi, vai tas ir kāds noteikts process? 
Lai varam rast atbildes uz visiem šiem jautājumiem, un uz-
zināt, kas par to ir teikts, vislabāk ir atkal vērsties pie Svē-
tajiem Rakstiem. 

Savā vēstījumā Korintas kristiešiem apustulis Pāvils 
raksta: „Ar jums, brāļi, es nevarēju runāt kā ar garīgiem, bet 
kā ar miesīgiem cilvēkiem, kā ar bērniem Kristū. Es jums 
devu pienu un ne smagu barību. To jūs nevarējāt panest, arī 
vēl tagad nevarat. Jo jūs vēl esat miesīgi. Kamēr jūsu starpā 
naids un ķildas, vai tad neesat miesīgi, un vai nedzīvojat kā 
šīs pasaules cilvēki?” (1.Kor. 3:1-3). Pirmais, kas šeit krīt 
acīs, ir tas, ka viņš viņus nesauc par garīgiem (par kādiem 
viņi paši sevi uzskata), bet par miesīgiem, kaut vēstījuma 
sākumā vēršas pie viņiem ar uzslavu vārdiem: „...jo ar Viņu 
jūs esat kļuvuši bagāti visās lietās viscaur vārdos un atziņā, 
tāpēc ka Kristus liecībai ir likti stipri pamati jūsu vidū, tādēļ 
jums netrūkst nevienas dāvanas, un jūs sagaidāt mūsu Kunga 
Kristus Jēzus parādīšanos.” (1.Kor. 1:5-7). 

Izskatās visai dīvaini, vai ne? Ticīgi cilvēki, bagāti vār-
dos un atziņā, mācīti patiesībā, svētīti ar Svētā Gara dāva-
nām, sagaida Viņa parādīšanos, un, tomēr, – miesīgi! Tātad, 
ne iedziļināšanās Svētajos Rakstos, ne Dieva patiesību izzi-
nāšana, ne pati vēršanās pie Tā Kunga, ne Svētā Gara dāva-
nas, ne Jēzus Kristus parādīšanās gaidīšana nepadara cilvēku 
garīgu. Tādejādi, var regulāri apmeklēt dievkalpojumus, ak-
tīvi piedalīties savas draudzes dzīvē, tādā vai citādā veidā 
tur kalpot, būt ar labu reputāciju, izskatīties kā dievbijības 
paraugam draudzes locekļu acīs, un tik un tā palikt miesīgam 
kristietim. 

Otrs, kas izsauc nesapratni, ir tas, ka apustulis Pāvils ir 
spiests ar korintiešiem runāt ne tā kā ar Kristū nostiprinātiem 
kristiešiem, bet kā ar zīdaiņiem iekš Kristus, viņus barojot 
ar pienu, bet ne cietu garīgo barību. Nākas izdarīt secinā-
jumu, ka ne jau ilgums laika ziņā, ne svētības, ko esam pie-
dzīvojuši, ne dāvanas, ko esam saņēmuši no Tā Kunga, ir 
tas, kas nosaka mūsu garīgo briedumu. Tu vari daudzus 
gadus būt kristietis, pat kļūt garīgi bagāts, bet tik un tā Dieva 

10



acīs būt zīdainis. Vēl jo vairāk, daudzus gadus atrasties uz 
tā pakāpiena, kur tu nokļuvi atgriešanās brīdī, nepieaugot 
garā un nespējot pieņemt tās pamācības, kuras ir šī cietā ga-
rīgā barība (tas, kas ir ārpus taviem pirmajiem priekšstatiem 
Dieva iepazīšanā), arī ir miesīgās kristietības pazīme. 

Balstoties šajos kritērijos, varam tikai stādīties priekšā, 
cik garīgu zīdaiņu atrodas mūsu kristīgajās draudzēs. Ie-
mesls tam var būt, vai nu cilvēka personīgā nevēlēšanās pie-
likt jel kādas pūles savai garīgai izaugsmei (kas visbiežāk ir 
saistīts ar apmierinātību par savu virspusējo kristietību), vai 
arī tas, kas, diemžēl ir visbiežāk, – to ganu, kuriem ir uzticēts 
ganīt Dieva ganāmpulku, neuzmanības un tuvredzības dēļ. 
Tādi pamācītāji savus draudzes locekļus pastāvīgi baro tikai 
ar garīgo pienu, sludinot par Dieva mīlestību, žēlastību un 
apžēlošanu, nemudinot uz personīgu komunicēšanu ar 
Dievu un savas garīgās pieredzes iegūšanu. Diemžēl, viņu 
vidū ir arī tādi, kuriem, līdzīgi kā viņu aprūpējamiem, nav 
nekāda priekšstata un saprašanas par dzīvi garā. Tādēļ viņi 
gadu desmitiem, ne vien paši nevirzās uz priekšu, bet liek 
šķēršļus tiem, kuri uz to tiecas. Baidoties novirzīties no „pa-
tiesības” un krist maldos, viņi ir iekrampējušies savās mā-
cībās un postulātos, paniski baidoties no visa, kas rosina uz 
dziļāku Dieva meklēšanu un savu priekšstatu, prioritāšu un 
garīgo vērtību izvērtēšanu. 

Korintas kristiešus nosaucot par miesīgiem, apustulis Pā-
vils uzreiz arī paskaidro kāpēc viņš tos redz tādus: „Kamēr 
jūsu starpā naids un ķildas, vai tad neesat miesīgi un vai ne-
dzīvojat kā šīs pasaules cilvēki?” (1.Kor. 3:3). Lūk, tā! Tas, 
kas mums, kristiešiem, baznīcās ir kļuvis gandrīz par normu, 
patiesībā ir tipiska liecība par mūsu praktizētās kristietības 
miesīgumu! Kurš gan noliegs, ka ir ļoti reti tādas draudzes, 
kurās nav greizsirdība, skaudība, strīdi, plēšanās, nesapraša-
nās un šķelšanās? Vien, vai kāds atļausies tās nosaukt par mie-
sīgām, lai neizsauktu aizvainojumu un sašutuma vētru? 

Šos raksturojumus sīkāk nepaskaidrojot, apustulis Pā-
vils turpina: „Jo, kad viens saka: Es turos pie Pāvila, bet otrs: 
Es pie Apolla, vai tad neesat miesīgi? (1.Kor. 3:4). 

11



Kā jums liekas, vai tas neskan unisonā ar to, ko mēs 
visapkārt šodien dzirdam? „Es – baptists! Bet es – vasarsvētk -
nieks! Es ievēroju sabatu! Bet es sekoju Lutera mācībai! 
Mēs turamies pie tā, ko sludināja Mūns! Bet pie mums ir re-
dzamas visas Svētā Gara harizmas (dāvanas), tādēļ mēs sau -
camies harizmāti! Pie mums ir pilnā Evaņģēlija baznīca! 
Bet mums ir atklāts tas, kas citiem ir apslēpts!” un tā tālāk, 
un tā joprojām. Ak, mēs nabagi, nabagi!.. Jo, pašiem to ne-
aptverot, mēs paaugstināmies un sevi afišējam, kas saskaņā 
ar Dieva Vārdu, ir miesīgas kristietības pazīme. Skaudībai 
un strīdiem būtu jāraksturo pasaules cilvēkus, bet ne tos, 
kurus vada Svētais Gars. Grupējumu izveidošana ap cilvē-
kiem – autoritātēm, tādiem vai citiem kalpotājiem, ne tikai 
neapliecina mūsu piederību garīgajai kristietībai, bet pat iz-
slēdz to. Jo, ja ņemam vērā Labās Vēsts īsteno būtību, tad ir 
vienkārši muļķīgi paaugstināt cilvēkus. 

Reliģiskajiem līderiem ir jābūt līdzstrādniekiem, kuri 
darbojas Dieva kopīgajā druvā, nevis savā starpā konkurē-
jošu skolu vadoņiem. Vai gan var iedomāties tādu namu, 
kurš, tur strādājošo kalpu dēļ, sadalītos partijās? Tieši tā ir 
jābūt arī ar kalpotājiem draudzē, tie ir nevis kungi, bet tieši 
kalpi. Pie tam, katrs kalps ir ne tikai ierobežots savās dar-
bībās, bet arī pilnībā atkarīgs no sava Saimnieka, Kurš 
Dieva namā var būt tikai Tas Kungs. Un, tā kā jaunu dvē-
seļu piedzimšana un glābšana ir atkarīga tikai no Viņa, tad 
skaudībai, greizsirdībai un sāncensībai baznīcā nav vietas. 
Vai gan tas tā ir pie mums, kaut mēs uzskatām sevi par ga-
rīgiem kristiešiem? 

Bet arī tas vēl nav viss. Atspēkojot kritiku, kas teikta 
viņa virzienā, apustulis Pāvils visam iepriekš teiktajam pie-
vieno vēl kaut ko: „Mēs dzīvojam gan pasaulē, bet necīnā-
mies pasaulīgi. Jo mūsu cīņas ieroči nav miesīgi, bet 
spēcīgi Dieva priekšā cietokšņu noārdīšanai. Mēs apgā-
žam prātojumus un visas augstprātīgās iedomas, kas paceļas 
pret Dieva atziņu, un uzvaram visus prātus, lai tie ir Kristum 
paklausīgi, un esam gatavi nosodīt visu nepaklausību, kad 
jūsu paklausība būs tapusi pilnīga” (2.Kor. 10:3-6). 

12



Kad lasi šīs rindas, tad neviļus rodas jautājums: „Vai 
mūsu baznīcās šodien ir tāpat? Kādi ir mūsu cīņas ieroči, 
kad draudzē cilvēku starpā ir kādas nesaprašanās? Vai mēs 
tad izmantojam miesīgās metodes spiedienu, pazemojumus, 
aprunāšanu un to, kuri mums ir nevēlami, izraidīšanu, vai 
tveramies pie Dieva taisnās tiesas palīdzības, gaidām, kad 
Viņš Pats teiks Savu pēdējo vārdu?” 

Lai paliek šie salīdzinājumi, un, nu, pāriesim pie paša 
jautājuma par miesīgā un garīgā kristieša raksturojumu. Tad 
apskatīsim dažus gadījumus iz dzīves, lai to, par ko runāja 
apustulis Pāvils, varam ilustrēt ar konkrētiem piemēriem. 

Ņemot vērā to, ka visi esam ļoti dažādi, un arī mūsu 
dvēseles ir atšķirīgas, parasti, mūsu miesīgā daba arī izpau-
žas dažādi. Tādēļ, raksturojot miesīgu un garīgu ticīgo, mēs 
varam nosaukt tikai vispārējas, visbiežāk sastopamas pazī-
mes. Ērtuma labad, un, lai skaidrāk varētu nodalīt, sāksim 
ar miesīgo kristieti. 

1. Tāds cilvēks, parasti, ir emocionāls, labils un ir ārēju 
apstākļu stipri ietekmējams. Ja dzīvē viņam viss ir kārtībā, 
viņš ir priecīgs un jūtās garīgos augstumos. Bet, kad viņu 
piemeklē bēdas, pārbaudījumi un grūtības, šis prieks ātri iz-
gaist un nomainās pret nospiestību, vilšanos un bezcerību. 

2. Viņam ir tieksme meklēt spilgtus, jutekliskus pārdzī-
vojumus, sevišķi tikšanos ar To Kungu kādā neparastu sa-
jūtu, sapņu, redzējumu vai zīmju formā, kuru laikā izjūt 
galējas svētlaimības stāvokli. Viņam liekas, ka tādos brīžos 
Dievs ir tik tuvu, ka Viņam var pieskarties. Nesaprotot Tā 
Kunga metodes, viņš iztēlojas, ka viņa garīgais stāvoklis ir 
augstāks, ja viņš šādā veidā sajūt Dievu un zemāks, ja šo sa-
jūtu nav. Pārdzīvotais viņam kļūst tik svarīgs un nozīmīgs, 
ka, ja šis stāvoklis vairāk neatkārtojas, viņš it kā pazaudē To 
Kungu. Tā rīkojoties viņš nedomā, ka sātans, kura mīļākā 
taktika ir apmeklēt ticīgus cilvēkus „gaismas eņģeļa” iz-
skatā, viņam var pietuvoties, jo tieši šādā veidā viņam ir vis-
vieglāk dvēseles ievilināt pievilšanas bezdibenī. Vēlāk šis 
cilvēks ļoti mīl to visu stāstīt citiem cilvēkiem, tā vilinot arī 
viņus ceļā uz jutekliskumu, emocijām un sajūtām, kuras, 

13



drīzāk ir miesīguma un dvēseliskuma pazīmes, nekā īstens 
garīgums. Savā miesīgajā kristietībā viņš izmanto pareizus, 
dievbijīgus vārdus, daiļrunīgi runā par Dieva patiesību, no 
rīta, vakarā un pirms ēšanas lūdz, katru svētdienu apmeklē 
dievkalpojumus, bet ikdienas dzīvē nedzīvo pēc tā ko tur 
dzird un, faktiski, jau ļoti labi zina. 

3. Miesīgo dabu viņā uzrāda viņa domas, vēlēšanās, 
tieksmes un aizraušanās. Jo ne velti Bībele saka: „Jo miesas 
cilvēki tiecas pēc miesas lietām, bet Gara cilvēki pēc Gara 
lietām” (Rom. 8:5). Pēc kā tad? Visu pirms pēc savas dzīves 
materiālās labklājības, tas ir – kur nopelnīt vairāk naudu, kā 
izveidot biznesu, kādu profesiju izvēlēties, lai nodrošinātu 
sev bezrūpīgu dzīvi, ko darīt, lai iegūtu labu māju, labiekār-
totu dzīvokli, lielisku mašīnu, iespēju interesanti pavadīt 
brīvo laiku, tātad, kā citu acīs neizskatīties pēc neveiksmi-
nieka. Ļoti liela nozīme viņa acīs ir ārējam izskatam, skais-
tām drēbēm, garšīgam ēdienam, priekšmetiem, kas padara 
viņa dzīvi interesantu un pievilcīgu. Pēc tā visa dzenoties, 
viņš aizmirst par saprātīgām robežām un pārvēršas par savu 
iegribu un kaislību vergu. Par visu šo Dieva Vārds saka īsi 
un konkrēti: „Jo miesas tieksme ir naidā ar Dievu: tā ne-
klausa Dieva bauslībai, jo tā to nespēj” (Rom. 8:7). Naids 
ar Dievu ir tajā, ka tas viss cilvēkam kļūst par viņa dievi-
ņiem, kuriem viņš, pats to nemaz nepamanīdams, sāk cītīgi 
kalpot un zemoties, tādā veidā pārkāpjot pirmo bausli. Un 
problēma nav pat tajā, ka viss uzskaitītais noteikti ir grēks, 
bet tajā, ka apmierinot savas vajadzības, kristietis zaudē kon-
troli pār savām vēlmēm, kā arī zaudē skaidro prātu, mēre-
nību, spriestspēju un vajadzības gadījumā spēju pateikt 
„diezgan” un „nē” visam tam, ko no viņa pieprasa nepiesā-
tināmā miesa. Pie tam, viņš parasti, nepamana, ka viss, kas 
ir pār mēru, drīz sāk pār viņu valdīt un attālina un atsvešina 
no Dieva, novedot pie bezspēka un garīgas iztukšošanās. 

4. Visai bieži miesīgo kristieti interesē politika un sa-
biedrības jaunākās ziņas. Viņš daudzas stundas pavada pie 
radiouztvērēja, televizora vai datora, rokoties internetā, lai 
būtu lietas kursā par visu pasaulē notiekošo. Tā rezultātā 

14



viņam vairs neatliek laika, lai lasītu Bībeli un lūgtu, un tādēļ, 
tas viņam kļūst vienkārši par ārēju formu, kas ir jāizpilda, 
jo viņš taču uzskata sevi par kristieti, vai arī tamdēļ, lai no-
mierinātu savu sirdsapziņu. 

5. Kaut viņā nav patiesu vērtību, viņš cenšas uzsvērt 
savu piederību pie garīgās kristietības, vai nu ar ārējo izskatu 
vai īpašu kristīgu apģērbu, vai ar to, ka neizlaiž nevienu baz-
nīcas dievkalpojumu, vai ar savu daudzkārt atkārtoto liecību 
par savām attiecībām ar Dievu (pie tam gan vietā, gan ne-
vietā), vai arī apkārtējiem demonstrē tādu supersvētumu, ka 
cilvēkiem kļūst šķērma dūša. 

6. Tādam cilvēkam, parasti, nav raksturīgi acīmre-
dzami un pamatīgi grēki, kādus dara šīs pasaules cilvēki. 
Toties, ļoti raksturīgi ir slēpti un pirmajā acu uzmetienā 
nepamanāmi grēki, tādi kā: lepnība, paštaisnums, lieku-
lība, izlikšanās, kritizēšana, nosodīšana un citu pazemo-
šana, aprunāšana, ļaunprātība, apmelošana, nežēlība un 
daudz kas cits. Ar visu šo viņš tik labi sadzīvo, ka tie 
viņam liekas kā kaut kas neizbēgams un gandrīz kā kris-
tīgās dzīves norma. 

7. Pakļaušanās instinktiem un kaislībām ir vēl viena pa-
zīme, kas liecina par miesīgo, dvēselisko ticīgo, kurš nav 
Svētā Gara atdzīvināts. Viņu bieži nomoka seksuālas pie-
saistes un acu kārība. Brīžiem viņš cenšas ar to cīnīties, bet, 
diezgan ātri padodas, atmet visam ar roku un apmierina 
savas vajadzības, attaisnojot sevi ar to, ka tas ir nekas cits 
kā organisma fizioloģiska vajadzība, tātad, kaut kas dabīgs. 
Viņš cenšas vienkārši nedomāt par to, kā uz šīm lietām ska-
tās Dievs. Tā kā šādiem apmierinājumiem pasaule piedāvā 
daudzas iespējas un stimulus, tad viņš nenoguris meklē to, 
kas viņu piesātina. Šiem mērķiem tiek izmantoti mīlas ro-
māni, erotiski žurnāli un filmas, līdz pat visšokējošākai 
pornogrāfijai, kura mūsdienās ir kļuvusi īpaši pieejama. 
Pārpārēm piepildījis sevi ar šo negantību, miesīgais kristietis 
iekšēji mokās, ne reizi vien dodot sev solījumu vairāk tā ne-
darīt, taču kļūstot par šī grēka vergu, vairs nav spējīgs ilgi 
tam pretoties, tādēļ atkal atgriežas pie tā, ko nesen bija 

15



atstājis. Protams, tas neliecina par to, ka viņam nav prāta, 
gribas un gara spēka, bet tāds cilvēks darbojas bez īstenās 
gaismas, bez Dieva sirdī un bez dziļas Svētā Gara apgais-
mības sevī. 

8. Miesīgais ticīgais bieži ir daudzvārdīgs un ļoti runā-
tīgs. Savu uzbudināto emociju vadīts, viņš mīl pavadīt ilgu 
laiku sarunās. Tiklīdz viņam atveras mute, viņš tūdaļ zaudē 
pār sevi kontroli. Viņa vārdu straume atgādina ūdens kri-
tumu, bet tēmas nomainās zibenīgi. Kaut viņš lieliski zina 
Svēto Rakstu brīdinājumu, ka „daudzvārdībā nevar izvairī-
ties no grēka”, tik un tā, nevar sevi apstādināt, un rezultāts 
tam ir kritika, nosodījums, apvainojumi, aizvainojumi, strīdi, 
ķildas, viss, kas izjauc dvēseles mieru. Nosliece uz pļāpī-
gumu noved pie ziņkārības un jautru kompāniju meklēšanas, 
kurās viņš var kontaktēties un no sirds izrunāties, kas ar 
laiku kļūst par viņa mīļāko laika pavadīšanas veidu. Tiesa 
gan, miesīgo kristiešu vidū var būt arī noslēgti, klusējoši cil-
vēki, kuri stundām var neizteikt ne vārda, pat tad, kad tas ir 
ļoti nepieciešams. Viņi pat lepojas ar savu klusēšanu. 

9. Miesīgajam kristietim raksturīga bezgalīga prāto-
šana. Viņš cenšas iepazīt un saprast Dievu ar sava saprāta 
palīdzību, tādēļ viņš mīl spriest un strīdēties, turoties pie 
savas izpratnes un aizstāvot savu viedokli, uzskatot to par 
nevainojamu. Protams, viņš pat nepamana to, ka „izkāšot 
odu, apēd kamieli”. Viņam liekas, ka prātošana ir līdzvērtīga 
garīgai pieredzei. Tādēļ, neizprazdams, viņš lasa visu pēc 
kārtas, lai varētu palielīties ar savu erudīciju un nodemons-
trēt zinātkāri, izlasītās informācijas daudzumu un plašo ga-
rīgo redzesloku. Diemžēl, visbiežāk iegūtās zināšanas viņam 
nekalpo tam, lai spētu redzēt sevi, bet, lai varētu nosodīt 
citus. Tādu cilvēku uztrauc ne tas, ka viņa dzīve ir tāla no 
tiem ideāliem, par kuriem viņš tik daiļrunīgi izsakās, bet tas, 
kādēļ, neskatoties uz visu viņa informētību, viņš joprojām 
nevar sasniegt garīgos augstumus. 

10. Miesīgajam kristietim ir raksturīga iedomība un lep-
nība, tādēļ, ka viņa augstprātīgais „ES” ir visas viņa dzīves 
centrs un izejas punkts. Tādēļ viņš velta ļoti daudz laika un 

16



spēku, lai varētu pašapliecināties. Kritizējot un nosodot 
savus tuvākos, viņš nepamana, ka neiecietību viņā izraisa 
tieši tās īpašības citos cilvēkos, kuras pilnā mērā piemīt 
viņam pašam. Savos kontaktos ar citiem cilvēkiem viņš bieži 
izrāda prasīgumu, vēsumu un pat nežēlību, mēdz būt ātri aiz-
kaitināms, ātri apvainojas, necieš kritiku un nepiekrišanu, 
katra sīkuma dēļ ir spējīgs iekaist, cenšas par katru cenu at-
taisnoties, bet pats galvenais – nemāk piedot. Dažreiz, kad 
Tam Kungam tomēr izdodas atvērt viņa acis uz viņa nepa-
reizo garīgo stāvokli, un viņš sāk kaut drusku pierauties, 
viņa sirds tūdaļ paaugstinās tādēļ, ka viņš ir kļuvis pazemī-
gāks par citiem. Kad viņš cenšas kādu apsūdzēt vai izlabot, 
tad dara to ar pārākuma apziņu. 

11. Savā draudzē un baznīcā miesīgais kristietis var būt 
ļoti aktīvs un darbīgs, bet darot kaut ko priekš Dieva, dara 
to parasti bez Dieva, tādēļ, ka ķeras pie kaut kā, ne tādēļ, ka 
uz to ir aicināts, bet tādēļ, ka pats to tā ir izlēmis. Tāds cil-
vēks, kaut alkst darboties, diemžēl, nav spējīgs būt garā mie-
rīgs, pacietīgs, pastāvīgs un neatlaidīgs. Viņa kalpošana bieži 
ir atkarīga no viņa garastāvokļa, apstākļiem un sajūtām. Ja 
viss ir labi, viņš jūtas augstumos un slīgst savā pašapmieri-
nātībā. Ja kaut kas nav īsti kārtībā, – viņš nervozē, niknojas, 
kļūst neiecietīgs, panīkst garā un vienkārši visu pamet, ne-
izdarot iesākto darbu līdz galam. Tas viss tādēļ, ka darbojas 
pēc sava plāna un priekšstata, lai varētu pašapliecināties, jo 
tikai tā saņem apmierinājumu. Bez tam, viņš ir citu cilvēku 
viegli ietekmējams un ļoti bieži „iekrāsojas” kā kāds vai 
kādi, ar kuriem ir tuvās attiecībās. 

12. Miesīgais kristietis nav spējīgs skatīties nākotnē ar 
ticības acīm, paļaujoties uz To Kungu. Savā garīgajā dzīvē 
viņš ir nepacietīgs, vēlās, lai pārmaiņas viņā notiktu ātri, lai 
būtu panākumi tajā, ko viņš ir sācis darīt. Viņam viss notiek 
impulsīvi, steidzīgi un saraustīti. Viņu tik ļoti virza cilvē-
ciska iniciatīva, karstgalvība un nemiers, ka vienkārši nav 
spējīgs apstāties un sagaidīt, kad Dievs norādīs viņam Savu 
gribu un ejamo ceļu. Tādēļ viņš nereti iepinas maldos, un 
visādās maldu mācībās, kaut ir pārliecināts, ka tas jau nu gan 

17



viņu nevar skart. Nereti savas domas, plānus un nodomus 
viņš pieņem kā Dieva gribu, bet pēc tam brīnās, kādēļ nav 
svētības to īstenošanā. Tikko kaut ko sasniedzis garīgajā 
dzīvē, viņš jau sapņo kļūt par varenu kalpotāju, kuru Dievs 
varēs pilnā mērā lietot. Tā visa iemesls ir personīgās slavas 
un vispārējas atzinības meklēšana. 

13. Miesīgajam kristietim nav īpašas vēlmes ieiet sevis 
šķīstīšanas un svētošanās procesā, tādēļ, ka viņš uzskata, ka 
visi pagātnes grēki viņam sen jau piedoti, bet uz tagadējiem 
grēkiem Dievs skatās caur Savas žēlastības prizmu, tādējādi, 
nekādā gadījumā nevar viņam atņemt glābšanu. Tādas Rak-
stu vietas, kā Ecech. 18:24, Ap.d. 5:1-10, Ebr. 6:4-8, kuras 
liek mums būt uzmanīgākiem esot tādā apmierinātībā un 
pārliecībā, viņš neattiecina uz sevi, vai cenšas izskaidrot tā 
kā tas viņu vairāk apmierina. 

14. Miesīgais kristietis nav spējīgs kalpot Tam Kungam 
pašam paliekot ēnā. Viņam gribās, lai visi noteikti redzētu, 
ka viņš kaut ko dara un sajūsmināti teiktu: „Nu, paskat tik, 
kāds malacis!” Viņš reti kad samierinās ar kādu neievēro-
jamu vietu kalpošanā, jo cenšas vienmēr būt priekšplānā. 
Viņa karstākā vēlēšanās – nopelnīt atzinību, būt nozīmīgam 
un labi redzamam. Kalpošana Dievam viņam ir pirmajā 
vietā, bet Pats Dievs, kurš dod šo kalpošanu, ir aizmirsts. 
Nepieciešamība pēc tuva, personīga kontakta ar Viņu rodas 
tikai tad, kad ir galēja nepieciešamība. 

15. Tāds cilvēks, parasti, necieš sāncensību. Tādēļ, sa-
sniedzot baznīcā kādu stāvokli, cenšas izstumt katru, kurš 
varētu būt spējīgs viņam traucēt turpmākajā virzībā. Garīgās 
pieredzes iegūšana, panākumi Bībeles studēšanā un kalpo-
šanā, padara viņu savās acīs par ko īpašu un Dievam patī-
kamu. No katedras sludinot, viņš pielieto visu sava prāta 
asumu un daiļrunību, lai iespaidotu un piespiestu klausītājus 
saskatīt viņā svētītu evaņģēlistu, Dieva vīru, padomdevēju 
un skolotāju, kurš zina patiesību. Viņš labprāt stāsta par sevi, 
ņemot savu dzīvi kā piemēru staigāšanā Tā Kunga priekšā, 
kā apstiprinājumu svētībai un īpašai žēlastībai. Kļūstot par 
mācītāju vai kādu citu kalpotāju, viņš to uztver kā pašu par 

18



sevi saprotamu, domājot, ka, lai nu kurš, bet viņš jau nu to 
noteikti bija pelnījis. 

Tā nu sanāk, ka miesīgais kristietis – ir tāds cilvēks, 
kurš neskatoties uz to, ka ir ticīgs, tiek vadīts ar savas būtnes 
juteklisko daļu un miesas iegribām. Tā rezultātā viņa uzve-
dībā, raksturā un visā viņa dzīvē ir redzams pasaules zīmogs. 
Pat uzskatot sevi par Dieva bērnu un regulāri apmeklējot 
baznīcu, viņš tik un tā nedzīvo Dievam, bet savai miesai, 
pievēršot pārmērīgu uzmanību veselībai, izskatam, labklā-
jībai, izklaidēm un daudz kam citam, tātad, vārda pilnā no-
zīmē, ņem no dzīves visu, ko tā var piedāvāt. 

Protams, lai sauktos par miesīgu, kristietim nav jābūt 
vainīgam visā iepriekš minētajā sarakstā. Dažu šo iezīmju 
esamība jau runā pati par sevi. Kā šādi miesīgi kristieši iz-
skatās dzīvē, var saprast no dažiem sekojošiem piemēriem. 

Kāda sieviete, stāstot par sevi, ļoti mīlēja uzsvērt, ka 
jau agrā bērnībā piedzīvojusi Svētā Gara kristību, un tādēļ 
jau daudzus gadus ir garīga kristiete. Ar savu ārējo izskatu 
viņa varētu būt visiem baznīcā par paraugu, kuram līdzinā-
ties. Galva viņai vienmēr bija apklāta, apģērbs izcēlās ar pa-
svītrotu šķīstību, sarunājoties ar brāļiem viņa parasti sarka 
un nolaida acis. Tādēļ jaunībā viņu dēvēja par kautrīgo. Sa-
nāksmēs viņa tā mācēja lūgt, skaitīt dzejoļus un dziedāt, ka 
cilvēki ar grūtībām valdīja asaras. 

Divdesmit gadu vecumā viņa apprecējās ar puisi, kurš 
dažus mēnešus apmeklēja baznīcu un bija jaunpiedzimušais. 
Taču jau pēc viņu kopdzīves pirmā gada, viņa ar savām pa-
mācībām un moralizēšanu, piespieda viņu pārstāt apmeklēt 
dievkalpojumus. Viņš nevarēja izturēt, ka neskatoties uz 
savu ārējo dievbijību, viņa bija skarba, auksta, īdzīga un pra-
sīga. Atgriezies pasaulē, viņš vairs neko nevēlējās dzirdēt 
par Dievu, sāka dzert, smēķēt, bet, kad sieva centās viņu vest 
pie prāta, parasti teica: „Ko tu centies mani mācīt, ja es tavā 
dzīvē redzu nevis Kristu, bet pašu sātanu! Par tādu kristie-
tību, kādu dzīvo tu, es nevēlos pat dzirdēt! Labāk būt vis-
pār neticīgam, nekā tādam ticīgam, kāda esi tu! Viens no 
diviem: vai nu Dievs tevi nepazīst, vai tu kalpo kaut kādam 

19



izdomātam dievam, kuram nav nekā kopēja ar Jēzu Kristu! 
Labāk nedari Viņam kaunu, liecinot par Viņu cilvēkiem!” 

Liekas ka tādam raksturojumam no cilvēka, kurš dzī-
vojis ar viņu kopā vairāk kā divdesmit gadu, vajadzētu viņu 
vest pie prāta un nokaunināt, liekot pārlūkot savu uzvedību 
mājās, bet, kur nu!.. Tā vietā viņa sāka turēt sevī ļaunu aiz-
vainojumu, un katrā izdevīgā brīdī izlēja pār vīru visu savu 
rūgtumu. Beigu beigās viņš pameta viņu un aizgāja pie citas 
sievietes. Tad šī kristiete sāka noskaņot pret viņu savu meitu 
un divus pieaugušos dēlus, stāstot visu slikto, ko vien par 
viņu zināja. Tas viss beidzās tā, ka viņi aizgāja no mātes, at-
stājot to pavisam vienu. Taču arī tas nelika viņai nākt pie 
prāta. Katrā izdevīgā brīdī, baznīcā un visiem kaimiņiem, 
viņa stāstīja, ka ir atstāta viena dēļ savas dziļās ticības uz 
Dievu, Kurš uzlicis viņai šo smago krustu un ved cauri 
mokoši grūtiem pārbaudījumiem. Par atbildi cilvēki tikai 
paraustīja plecus, jo zināja viņas nesaticīgo raksturu un 
tieksmi, apvainojot citus, sevi vienmēr attaisnot. 

Te, lūk, vēl viens piemērs. Jauns kristietis, kurš uzska-
tīja sevi par meklējošu un patiesu ticīgo, nomainot vairākas 
konfesijas, beidzot apstājās pie baptistu draudzes. Visādi 
cenšoties pasvītrot savus garīgos meklējumus, viņš inter-
netā atrada Dieva vārdu skaidrojošus materiālus, lai varētu 
tos izmantot savās diskusijās. Mīlēja piedalīties brāļu sa-
runās, kur apsprieda dažādas tēmas, aktīvi polemizēja kris-
tīgajos forumos, lasīja pazīstamu reliģiozu darboņu darbus, 
izdevīgā brīdī izmantojot viņu gudros izteikumus. To visu 
viņš darīja ne jau tādēļ, lai sevi iekšēji izmainītu, bet lai 
spīdētu ar savām (tā viņš uzskatīja) padziļinātajām garīga-
jām zināšanām. 

Kaut šim jaunajam ticīgajam cilvēkam milzu problēma 
bija netīrā domu pasaule, acu kārība un nepārtrauktas miesas 
iegribas, kas dzina viņu aizrauties ar pornogrāfiju un savas 
miesas apgānīšanu, tas viņam netraucēja piedalīties sarunās 
par kristīgās jaunatnes šķīstumu un nevainību. Savā ikdienas 
dzīvē viņš bija lepns, augstprātīgs, ātri apvainojās, uzbudi-
nājās, bija nepacietīgs pret saviem vecākiem un draugiem, 

20



kuri, viņa nespējas sadzīvot, tieksmes kritizēt un nepārtrauk-
tas citu cilvēku nosodīšanas dēļ, visai ātri viņu pameta. 

Izmantojot pasaules cilvēku devīzi „labākā aizsar-
dzība – uzbrukums”, viņš vienmēr metās uzbrukumā, tiklīdz 
kāds aizķēra viņa augstprātīgo „ES”. Tūdaļ tika aizmirsti 
visi izlasītie postulāti un patiesības. Viņš momentā „metās 
virsū” saviem garīgajiem pretiniekiem, tos nomelnoja un ap-
lēja ar netīrumiem, nerēķinoties ne ar vecumu, ne stāvokli 
baznīcā, nedz ar viņu dzīves pieredzi. Viņam neeksistēja ga-
rīgas autoritātes. Izrunājoties par vienlīdzību un patiesu brā-
līgumu Kristus Baznīcā, viņam nebija ne mazākā priekšstata 
par pazemību un lēnprātību, tātad, tieši par tām Jēzus rak-
stura iezīmēm, Kuram (kā viņam likās), viņš dedzīgi kal-
poja. Ja kāds no ticīgajiem cilvēkiem nesamierinājās ar viņa 
kliedzoši nekristīgo morāli, centās viņu atmaskot vai kaut 
apturēt un vest pie prāta, viņš ar sašutumu teica, ka viņu pa-
zemo, neuzskata par līdzīgu, tā kā to māca Dieva Vārds. Tas 
viss beidzās ar to, ka viņš kārtējo reizi pameta savu baznīcu 
un draugu loku, nosauca visus par neatdzimušiem kristiešiem 
un postā ejošiem grēciniekiem, aizgāja meklēt sev jaunus 
domu biedrus, ar kuriem varētu dalīties savā „nesaprastajā 
un meklējumos izmocītajā”, vīlusies dvēselē. 

Vēl kāda kristiete gados, kura ļoti lepojās ar savu pie-
derību luteriskajai baznīcai, par kristīgās ticības galveno rā-
dītāju uzskatīja regulāru dievkalpojumu apmeklēšanu. Ja 
kāds no viņas bērniem vai mazbērniem tādu vai citādu ie-
meslu dēļ izlaida kārtējo sapulci, viņa mājās sarīkoja īstu 
skandālu, apgalvojot, ka, ja viņi tā darīs, noteikti ies pazu-
šanā. Taču, šāda dedzība viņai netraucēja katru dienu stun-
dām sēdēt pie telefona un ar saviem radiem un paziņām 
apspriest visu, ko ir dzirdējusi un redzējusi. Ja kāds no mā-
jiniekiem norādīja uz viņas pļāpīgumu, viņa nāvīgi apvai-
nojās un nedēļām ilgi, demonstratīvi klusēja. Pie tam, 
neskatoties uz cienījamo vecumu, viņa nepārtraukti kaut ko 
iegādājās, tā ka, viņas skapji vai lūza no iegādāto labumu 
daudzuma, bet ziedot Dieva darbam, viņai bija žēl, kaut 
kontā gulēja krietna summa. 

21



Daži kristieši uzskata, ka, lai nu kurš, bet mācītājs jau 
nu gan nevar būt miesīgs kristietis, jo vada Dieva ganām-
pulku, tātad, viņam ir jābūt garīgos augstumos. Diemžēl 
dzīve rāda, ka tas nepavisam tā nav. Piemēram, kādas drau-
dzes mācītājs, kurš mīlēja stāstīt, ka jau no agras bērnības ir 
vēlējies un tiecies kļūt par Dieva kalpu, nepieļāva pat domu, 
ka īstenojot šo nodomu, Tas Kungs viņu nepasargās no 
visām iespējamām kļūdām. Tādēļ viņš bija ļoti pārliecināts, 
ka visu redz patiesajā gaismā, un nevēlējās pat klausīties, 
kad kāds no brāļiem, apspriežot baznīcas jautājumus, izteica 
savu nepiekrišanu vai šaubas. Nevēlēdamies, lai viņam 
kalpošanā būtu sāncenši, viņš visādi centās nostumt malā 
jebkuru sludinātāju, ja sāka manīt, ka zālē sēdošie viņu uz-
manīgi klausās. Šī mērķa vadīts, viņš atrada visvisādus ie-
ganstus, lai nedotu iespēju tādam cilvēkam nostāties aiz 
katedras, un ļoti dusmojās, ja kāds uzdrīkstējās viņam pa-
teikt, ka šādu uzvedību var vērtēt kā lepnību, greizsirdību 
un skaudību. „Kas tu esi, – viņš sašutis teica, – ka uzdrīksties 
man ko tādu teikt?! Pats Dievs mani šajā kalpošanā ir ielicis, 
tādēļ, ne tu būsi tas, kurš kaut ko man norādīs!” Viss beidzās 
ar to, ka cilvēki sāka aiziet no draudzes, jo nespēja vairāk 
izturēt viņa varas kāri un valdīšanu pār viņiem. To redzēja 
visi, izņemot viņu pašu. 

Šos piemērus lasot varētu domāt, ka kaut kas tāds notiek 
ļoti reti. Jā, gribētos gan, lai būtu tieši tā. Iespējams, ka viņos 
kā koncentrātā, ir sakrājies daudz kas no tā, kas saucas miesas 
darbi. Vai gan maz ir šiem cilvēkiem līdzīgu, kuri šodien pie-
pilda mūsu lūgšanu namus, kur viņi dzied himnas un lūgšanā 
pateicas Dievam par viņiem dāvāto glābšanu, un pat neiedzi-
ļinās tajā, par ko tik godbijīgi runā. Jo, ja Debesu Tēvs, pa-
tiesi mūs ir izglābis, tad tam, neapšaubāmi ir jābūt redzamam 
jau šeit, uz zemes, pie tam, ne tikai vārdos, bet arī darbos. 
Taču, ja cilvēks ir garīgi akls, viņš nespēj ar skaidru prātu 
domāt un redzēt sevi tā, kā viņu redz Dievs. Miesīgā kristie-
tība ir piedodama sākuma posmā, kad cilvēks nesen atgrie-
zies pie Tā Kunga, bet nedara mums godu, ja paliekam tajā 
daudzus gadus, vēl jo vairāk, ja visu savu dzīvi. 

22



Ar to mēs beigsim miesīgā kristieša raksturošanu un 
pāriesim pie pazīmēm, kas piemīt garīgam kristietim. 

1. Vispirms, studējot Dieva vārdu vai lasot pamācošas 
garīgas grāmatas, tāds cilvēks meklē ne tik daudz izskaid-
rojumus viņam nesaprotamiem jautājumiem, cik ceļu, uz 
īstu un reālu vienotību ar Dievu, tuvu, personīgu kontaktu, 
kas ir viņa kristīgās dzīves pats galvenais mērķis un jēga. 
Kas attiecas uz Bībeles skaidrošanu, viņš ir ar vēsu galvu un 
spriest spējīgs, novēršas no visādām galējām izpausmēm, 
kas neatbilst Svētajiem Rakstiem un neaizraujas ar visādām 
mūsdienu teoloģiskajām teorijām un kalpošanas formām, 
kuras nav apstiprinātas Bībelē. 

2. Garīgais kristietis dzīvo nevis ar sajūtām, emocijām, 
izjūtām un īpašiem pārdzīvojumiem, bet ticībā uz To, Kurš 
ir viņa mērķis, centrs un dzīves jēga. Viņš ir gatavs un bez 
kavēšanās ieiet attīrīšanās procesā, izsūdz visus savus grēkus 
un sakārto savu dzīvi, nošķeļot no tās to, kas atšķir viņu no 
Tā Kunga un dod sātanam iespēju pār viņu valdīt. Svēto 
Rakstu vārdi „Jo tāda ir Dieva griba – lai jūsu dzīve būtu 
svēta…”, priekš viņa ir Dieva pavēle, kurai viņš seko neat-
kāpjoties. 

3. Saprotot, ka miesīgā un garīgā cilvēka cīņa viņā tur-
pināsies visu viņa zemes dzīves laiku, tāds cilvēks pastāvīgi 
ir nomodā, esot gatavs atvairīt jebkurus sātana uzbrukumus. 
Ar visām netikumīgām miesas vēlmēm un grēcīgām noslie-
cēm, kas izpaužas, viņš nepārstāj cīnīties, līdzīgi kā to darīja 
apustulis Pāvils, kurš teica: „Bet es norūdu un kalpinu savu 
miesu, lai, citiem sludinādams, pats nekļūstu atmetams” 
(1.Kor. 9:27), „Es mirstu ikdienas...” (1.Kor. 15:31). 

4. Garīgais kristietis nav ne noslēdzies, ne klusējošs, 
bet arī ne daudzvārdīgs. Ir gatavs kontaktēties ar visiem, kas 
mīl To Kungu, neskatoties uz to, pie kādas konfesijas viņi 
pieder. Viņam ir svarīgi ne tas, kā saucas ticīgais, bet tas, 
kas viņš patiesībā ir. Kontaktējoties ar citiem kristiešiem 
viņš ir vienkāršs un dabīgs, nedemonstrē sevi kā īpaši ga-
rīgu. Cenšas neuzsākt polemiku ar viņiem par kādiem jau-
tājumiem un punktiem, kas sadala cilvēkus konfesionālās 

23



dogmatikas dēļ, bet pieņem viņus tādus kādi viņi ir, pašam 
paliekot tādam, kāds viņš ir. Tādēļ viņš kļūst viņiem par lielu 
svētību. Jo katra dvēsele ir spējīga redzēt, kas ir patiesība 
un kas izlikšanās un dievbijīgi nospēlēta izrāde. 

5. Garīgā kristieša ārējo izskatu, viņa apģērbu un fri-
zūru, sarunas toni, vārdus un kontaktēšanās manieri nosaka 
nevis baznīcas noteikumi un aizliegumi, bet Tas Kungs, kurš 
dzīvo viņa sirdī un vada viņu. Tāds cilvēks cenšas izpildīt 
to, ko viņam māca Bībele – no sākuma, pieliekot pūles, bet 
pēc tam, darot to jau automātiski, tādēļ, ka Dieva likums un 
Debesu Tēva griba neredzami ir rakstīti viņa sirdī un tādēļ 
nav nepieciešami atgādinājumi un kontrole. 

6. Viens no galvenajiem uzdevumiem viņa staigāšanā 
Tā Kunga priekšā, ir – krustā sist savu „ES”, nomirt sev. 
Viņš piesaka tam nesamierināmu karu, un nenorimst, līdz 
tam vairs nav spēka un varas pār viņu. Rezultāts šādām dar-
bībām ir tāds, ka Dievs iemājojot viņa sirdī, pamazām iz-
raida visu, kas piemita vecajam cilvēkam, un tik redzamā 
veidā pārveido viņu „jaunā radījumā iekš Kristus”, ka ap-
kārtesošie cilvēki to pamana, tiecas pie viņa, cenšoties sa-
prast viņa uzvarošās dzīves noslēpumu. Viņus pievelk ne 
erudīcija, ne teoloģiskās zināšanas, ne brīnumi, un ne dāva-
nas, bet kaut kas pavisam cits. Viņi redz viņā to, kas nav 
viņos pašos, – vienkāršu, ikdienas dzīvi Kristū, kas viņam 
ir kļuvusi tik pat dabīga kā elpošana, kuru mēs pat nepama-
nām, ja nav kādu patoloģisku izmaiņu. Kad ir šāda dzīve 
Dievā un vienkāršas, uzticības pilnas attiecības ar Viņu, 
kādas ir bērnam ar tēvu, tad pastāvīgs kontakts un personīgs 
tuvums ar To Kungu nekļūst par kaut ko neparastu un pār-
dabisku, bet ir pats par sevi saprotams. Tad izzūd nepiecie-
šamība ilgstošām lūgšanām ar biežiem gavēņiem, un 
atkārtotiem lūgumiem un prasījumiem, tādēļ, ka Dievs vien-
kārši un dabīgi atbild Savam bērnam. Atbild tad, kad uzskata 
par nepieciešamu, citreiz uzreiz, citreiz pēc kāda laika. 

7. Tāda ticīgā kristietības patiesums apstiprinās dzīves 
praksē un izpaužas, pirmkārt, draudzīgā attieksmē un bez 
liekulības ar tuvāko, vai tie ir ticīgi cilvēki, vai tādi, kuri 

24



vispār nepazīst Dievu. Bībeles vārdi „jūs – pasaules gaisma, 
jūs – zemes sāls” īstenojas viņa apdomātajos vārdos, mierī-
gajās reakcijās, nemākslotā laipnībā, gatavībā palīdzēt tam, 
kurš palīdzību lūdz, vienalga, vai tas attiecas uz miesīgām 
vai garīgām lietām. Saskaroties ar rupjību, netaisnību, ne-
pateicību, prasīgumu un citām nominālo kristiešu un apkārt 
esošās grēcīgās pasaules nepatīkamajām pusēm, viņš reaģē 
bez sašutuma un nocietināšanās, cenšoties uz ļauno atbildēt 
ar labu, tā kā to māca Svētie Raksti. 

8. Bet pati galvenā un neapstrīdamākā patiesa garīguma 
pazīme ir tā nenovērtējamā īpašība, kura pilnā mērā ir re-
dzama vien Jēzū Kristū, – spēja mīlēt savus ienaidniekus, 
tas ir tieši tas, kas vispār nav raksturīgs cilvēciskajai miesī-
gajai dabai. Kāds gudrs cilvēks ir teicis: „Mīlēt draugus – 
tas ir dabīgi, bet mīlēt ienaidniekus – pārdabiski”. Un tas, 
patiesi, tā ir. Mums, cilvēkiem, kuri pat draugus tā pa īstam 
nespējam mīlēt, mīlēt to, kurš niknumā, atriebībā un naidā 
tev ir iecirtis pamatīgu rētu dvēselē, – tas, patiesi, ir kaut kas 
neaptverams un ārpus parastā. Bet tikai tas, kurš var tā mīlēt, 
spēj arī piedot, pie tam, nevis vārdos, bet dziļi sirdī, tātad, 
tā, ka to arī aizmirst. 

9. Attīrīšanās un svētošanās procesā, apzinoties savu 
grēcīgumu, garīgais kristietis nesteidzas kritizēt, nosodīt, pa-
zemot un nicināt tos, kuri vēl nav sasnieguši vajadzīgo ga-
rīgo līmeni. Viņš ir pacietīgs un iecietīgs pret citiem tieši 
tāpat, kā Dievs bija iecietīgs pret viņu. Viņam nav raksturīgi 
cilvēku norakstīt pirms laika, pat tad, ja viņš redz viņā apkau-
nojošus grēkus un netikumus, jo ir pārliecināts, ka Dievam 
nav nekas, kas būtu neiespējams. Svēto Rakstu vārdi par to, 
ka Tas Kungs ir Tas, Kurš „mīl apžēlot” kr.val. (Mih. 7:18), 
Kurš „...negrib dzīvību atņemt, un pārliek pārdomādams, lai 
atmestais netiktu arī Viņa atmests” (2.Sam. 14:14), un Kurš 
„...žēlastību ceļ pāri tiesai” kr.val. (Jēk. 2:13), ir viņa galvenā 
mēraukla, pat attiecībā pret pašiem lielākajiem grēciniekiem. 
Tāda pieeja dvēselēm attur viņu no nežēlīgu spriedumu un 
neapdomātu lēmumu izvirzīšanas. Šajā pasaulē, kur valda 
egoisms, cietsirdība, ļaunums, valdīšana pār citiem un 

25



manipulācijas ar cilvēkiem, viņš parasti ieņem nogaidošu 
pozīciju, atstājot pēdējo vārdu Tam, Kuram Vienīgajam ir 
uz to tiesības. 

10. Pret savu kalpošanu un darbošanos Dieva druvā, 
garīgais kristietis attiecas ar pilnu atbildību un nopietnību. 
Viņš zina, ka bez Dieva neko nevar darīt, un tādēļ neskrien 
Viņam pa priekšu, bet pacietīgi gaida vadību no Augšienes. 
Šā iemesla dēļ viņš neko pats neizlemj līdz tam brīdim, 
kamēr nav saņēmis skaidrību no Tā Kunga, vai, izdarot 
pirmo soli noteiktajā virzienā, gaida, kamēr Dievs kādā 
veidā apstiprinās, ka pār šo ir Viņa labvēlība. Zinot, ka jeb-
kurš no mums ir spējīgs kļūdīties, viņš nepretendē uz savu 
spēju nekļūdīties, ir gatavs vienmēr pazemoties un lūgt pie-
došanu, ja attiecībā pret kādu ir rīkojies netaisni. Vienmēr 
atceroties To, Kurš par Sevi ir teicis: „Es esmu lēnprātīgs un 
no sirds pazemīgs”, pat esot atzītam kalpotājam, garīgais 
kristietis neceļ sevi augstumos, un vēl jo vairāk, negaida pie-
lūgšanu un īpašu atzinību. Viņš visu sevi atdod Tam Kun-
gam un, redzot savā kalpošanā redzamu svētību, viņš tik un 
tā turas ļoti pazemīgi un jūtas kā vergs, jo „Māceklis nav 
augstāks par savu mācītāju nedz kalps par savu kungu” 
(Mat. 10:24). 

11. Piedzīvojot, ar kalpošanu neatraujami saistītu apru-
nāšanu, netaisnus apvainojumus un negodu, viņš to uzņem 
mierīgi, bez sašutuma, pat ja tas dziļi sirdī ievaino viņu, jo 
zina, ka māceklis nav augstāks par savu Skolotāju, Kurš bija 
nesalīdzināmi vairāk pazemots un apspļaudīts (Mat. 10:24). 
Tādās situācijās viņš cenšas atcerēties Bībeles vārdus, kuri 
teic: „Ja kāda ceļi Tam Kungam labi patīk, tad Viņš liek iz-
līdzināties viņam arī ar viņa ienaidniekiem” (Sal.pam. 16:7). 

Nu tā, no visa teiktā var izdarīt secinājumu, ka garīgais 
kristietis – tas ir tāds ticīgais cilvēks, kurš, kaut arī dzīvo, 
tāpat kā citi cilvēki, tomēr ievērojami atšķiras no viņiem ar 
to, ka daudz ko saprot un rīkojas savādāk kā viņi. Tas viss 
tādēļ, ka vadās ne pēc tiem principiem, kas valda šajā pa-
saulē, bet pēc tiem, kas mums ir atstāti Svēto Rakstu lappu-
sēs, jo tie ir kļuvuši par viņa ceļvedi. Apzināti atteicies no 

26



daudzām lietām, viņš ir atradis prieku un apmierinājumu 
tajā, kas virza pie iekšējās garīgās pasaules bagātināšanās. 
Tādēļ ir izveidojies tikai viņam vien raksturīgs skatījums uz 
vērtībām un prioritātēm. Tāda cilvēka dzīves mērķis ir izzi-
nāt un piepildīt Dieva gribu savā dzīvē. Tas parasti izpaužas 
tāda vai cita veida kalpošanā Dievam un cilvēkiem. Viņš, 
pats to nemaz neapzinoties, pagodina Debesu Tēvu, līdzīgi 
kā to dara visa Dieva radība: putni, puķes, koki, ezeri, jūras, 
kalni – vien tikai ar savu eksistenci godinot savu Radītāju. 

Dzīve rāda, ka patiesi garīgi visbiežāk ir ne tie, kas iz-
ceļas ar spilgtu individualitāti un aiz sevis, šajā pasaulē, at-
stāj daudz atmiņu, bet tie, kuru dzīves ir tīras un svētas. 
Tādas personības ir līdzīgas kautrām lilijām, kas zied ap-
slēptos upju ielokos. Kā apliecinājums tam varētu kalpot se-
kojošs stāsts. 

Kāda ticīga sieviete, kura savā ciematā bija vienīgā 
kristiete, nodzīvoja garu un grūtu mūžu. Karā zaudējot vīru 
un agri kļūstot atraitne, viņai bija daudz jāstrādā, lai varētu 
pabarot savus četrus bērnus. Taču, visi zaudējumi, ciešanas 
un pārbaudījumi, kas viņai bija, ne tikai nenocietināja viņas 
sirdi, bet vēl vairāk pietuvināja Tam Kungam. Viņa nekad 
nesūdzējās un nekurnēja, pazemībā nesa savu krustu un pie-
ņēma to, kā Dieva gribu. Vēlu vakaros, kad visi darbi bija 
apdarīti, viņa ņēma rokās Bībeli un ilgi lasīja, gūstot no tās 
Dieva gudrības dārgās pērles, kuras pēc tam nodeva saviem 
bērniem. Stundas un minūtes, kas tika vadītas lūgšanu 
vientulībā ar To Kungu, kad viņas dvēsele uzņēma tai vel-
tītos klusos vārdus, deva viņai tik daudz prieka un spir-
gtuma, ka apkārt esošie cilvēki mocījās minējumos, 
nesaprotot, no kurienes šī neparastā sieviete smeļ savus, 
liekas, neizsīkstošos spēkus. 

Pazemīga, mierīga un līdzsvarota viņa uz pazemoju-
miem, apvainojumiem un aizvainojumiem nereaģēja, cen-
šoties ļaunu atdarīt ar labu, caur ko citus vilka pie sevis ar 
nepārvaramu spēku. Kad viņai jautāja, kādēļ viņa tā rīkojas, 
viņai radās lieliska iespēja pastāstīt par Dievu. Taču, nebū-
dama daudzvārdīga, viņa nevarēja izdarīt to tā kā gribēja. 

27



Un tajā nebija arī nekādas vajadzības, jo skaļāk par visiem 
vārdiem liecināja viņas dzīve, atspoguļojot Jēzus Kristus 
svētās iezīmes. Ciemā viņu tā cienīja, ka pat iekarsuši pie-
dzērušies vīri apklusa un, pa gabalu viņu ieraugot, devās 
katrs uz savu pusi. Kad kāds nāca pie viņas pēc palīdzības 
vai padoma, viņa nekad neatteica, darot visu, kas bija 
viņas spēkos. 

Mīlestība uz To Kungu un jaukais raksturs tika viņas 
bērniem, kuri, pieaugot, kļuva ne tikai par paraugkristiešiem, 
bet arī par kalpotājiem Dieva druvā. Kad pienāca viņas pē-
dējā stunda, un viņa aizgāja pie Tā Kunga mūžībā, aiz viņas 
zārka gāja milzīgs, nez no kurienes radies, ļaužu pūlis, ku-
riem viņa, savas dzīves laikā, bija kļuvusi par patiesu gaismu 
un sāli. Ir pagājuši daudzi gadi, bet šīs lielās draudzes, kas 
radās šajā ciemā pēc viņas nāves, locekļi stāsta atbraucējiem 
par viņas kalpošanu Dievam un cilvēkiem, minot šo dzīvi 
kā piemēru, atdarināšanas cienīgu. 

Dārgais draugs! Varu iedomāties, ka izlasot šo nodaļu 
tu, tēlaini runājot, „saķersi galvu”, saprotot, ka daudzas vai 
pat visas īpašības, kas raksturo miesīgo kristieti, lielākā vai 
mazākā mērā, piemīt tev un daudziem apkārt esošiem ticī-
giem. Tā rezultātā var rasties pārliecība, ka pēdējos laikos, 
kuros mēs dzīvojam, būt par garīgo kristieti, praktiski, nav 
iespējams. Vēl jo vairāk tādēļ, ka daudzās baznīcās un drau-
dzēs izplatās formālisms, paviršība un vispārējs garīgs atsa-
lums. Bet nesteidzies izdarīt secinājumus. Jo Dievs nekad 
no mums neprasa neko neiespējamu. Viņš zina, ka mēs esam 
miesa, un tādēļ veic savu darbu, kas pārveido mūs no mie-
sīgiem par garīgiem, soli pa solim. Tas, protams, notiek tikai 
tad, ja mēs vispār atļaujam Viņam to darīt. Jo ir taču tādi ti-
cīgie, kuriem, sekošanā Tam Kungam, miesīgā kristietība ir 
kļuvusi par normu. 

Atceries, ka apzīmējums „miesīgais kristietis”, kādu 
laiku pēc tavas atgriešanās, nav tev par nosodījumu un 
apsaukāšanās vārdu. Pirmajos tavas kristietības gados tas 
atspoguļo tavu reālo garīgo stāvokli. Nevar gaidīt, ka jaun-
piedzimušie kristieši, uzreiz pēc savas grēknožēlas, kļūs par 

28



garīgiem. Šīs izmaiņas mūsos, un iekšējā cilvēka pārveido-
šanās, ir process, kurš ilgst noteiktu laika sprīdi. Bet, ja ir 
pagājuši daudzi gadi vai pat gadu desmiti, bet tu, joprojām 
paliec miesīgs, tad ar tevi kaut kas nav kārtībā, un nožēlo-
jams ir tavs garīgais stāvoklis. 

Daudzus gadus sekojot Tam Kungam, tu nedrīksti kļūt 
par novecojušu zīdaini, tā apbēdinot Dievu un nesot postu 
sev un saviem tuviniekiem. Katram patiesam kristietim ir 
jāvēlas sava garīgā izaugsme un attīstība, ļaujot Svētajam 
Garam pie sevis darboties, arvien vairāk un vairāk izmainot 
un pārveidojot, līdzīgi kā apustuli Pāvilu, darot par „pilnīgu 
vīru”. Tiklīdz tu, patiesi, to vēlēsies, Tas Kungs noteikti iz-
darīs tevī šīs izmaiņas, jo Viņam ir daudz veidu un iespēju, 
izdarīt to, ko Viņš vēlas. No tavas puses vajag tikai izrādīt 
gatavību šo pārvērtību veikšanai, pat ja būs ļoti grūti. Kā 
zelts kausētavā kļūst tīrs tikai pēc daudzkārtīgas karsēšanas, 
kā dimanti zem spiediena un slīpēšanas kļūst par mirdzo-
šiem dārgakmeņiem, tāpat daudzu grūtību, ciešanu, pārbau-
dījumu, pazemojumu, vilinājumu, sāpju un asaru rezultātā, 
miesīgais kristietis pārveidojas par garīgo. 

Ja, izlasot šo, tu atpazini sevī miesīgo kristieti vai ie-
raudzīji kādas no tā pazīmēm, tad nesatraucies, uzskatot sevi 
par atraidītu vai pazudušu. Nesaki, ka tu nekad nevarēsi sa-
sniegt to, kas piemīt garīgajam kristietim. Labāk pāršķir nā-
kamo lappusi un lasi par to, kas tev ir jāizdara, lai nevilktu 
šo nožēlojamo grēka verga eksistenci, bet sāktu jaunu, svētu 
un uzvarošu dzīvi.

29



2. nodaļa 
 

Kārdinājumi un pārbaudījumi 
 

Katra dzīvē mēdz būt noteikti brīži, kad top redzama 
mūsu patiesā būtība. Pēc tā, kā mēs tos pieņemam, kā uz 
tiem reaģējam un kā uzvedamies, ir redzamas mūsu cilvēcī-
gās un garīgās īpašības, mūsu pozitīvās un negatīvās puses, 
mūsu spēks un mūsu vājums. No šiem brīžiem neviens nevar 
izvairīties. Tie atnāk tad, kad tu tos negaidi un nosver mūs 
Dieva svaru kausā, nosakot, kāda ir mūsu vērtība un uz 
ko esam spējīgi. Tie, kā katalizators, parāda mūsu patieso 
garīgo stāvokli, un tie ir nekas cits, kā kārdinājumi un 
pārbaudījumi. 

Kārdinājums – tas ir jeb kāda ierosa padomāt, pateikt 
vai izdarīt kaut ko pret Dieva gribu, vai, citādi sakot, alkas 
pēc aizliegtā, tieksme pēc kaut kā, kas vilina, aicina un sauc 
uz grēku. Kārdinājums atbilst kārdināmā dabai, un tas atrod 
viņā šo dabu. Katram cilvēkam ir savi kārdinājumi, kas ir 
saskaņā ar viņa rakstura dominējošām nosliecēm. 

Kārdinājums ir kāds vai kaut kas, kas provocē un mu-
dina mūs uz to, lai mēs iekārotu vai izdarītu kaut ko, kas pa-
rasti nenes labus augļus. Kārdinājums var būt mūsu doma, 
kāds cilvēks, situācija, apstākļi, vēlēšanās, kāda lieta, kuru 
mēs noteikti gribam iegūt. Cilvēks kā kārdinājums ir tad, ja 
viņa tuvums mūsos modina netīras domas un vēlēšanās, bet 
kontakts ar viņu izsauc nesvētas jūtas un tieksmi uz ļaunu 
rīcību. Bez tam, mēs varam pavedināt un piedauzīties, viens 
otram kļūstot par kārdinājumu. 

Situācija par kārdinājumu var kļūt tad, ja iekļūstot tajā, 
mēs saņemam iespēju izdarīt kaut ko, kas mūs nomelno. Pie-
mēram, intīma atmosfēra, kurā nokļūstot, puisis un meitene 
izdara netiklības grēku. Pēc tam viņi atjēdzās un nonāk 
šausmās, nesaprotot, kā viņi kaut ko tādu varēja izdarīt. Lī-
dzīgi kā šeit, darbojas arī apstākļi, vedinot uz kaut kādu 
grēcīgu rīcību un pārkāpumu, piemēram, zādzība, krāpšana, 
dokumentu viltošana, melīgas liecības sniegšana, utt. 

30



Bet visizplatītākais un biežāk sastopamais kārdinā-
juma iemesls ir vēlēšanās ieraudzīt, sadzirdēt, iegūt vai 
pārdzīvot kaut ko tādu, pēc kā alkst mūsu prāts un miesa. 
Šādu kārdinošu vēlēšanos spektrs ir ļoti plašs – no vēlmes 
iegūt kādu nenozīmīgu lietu, kuru iegādājoties, vēlāk mie-
rīgi izmetam atkritumos, līdz vēlmei iegūt kādu cilvēku. 
Tā dēļ, cilvēki ir gatavi izdarīt pašus šausmīgākos un ne-
gantākos pārkāpumus, gan apgānot bērnus, gan izmantojot 
sievietes kā seksa verdzenes. Katra kārdinājuma un vilinā-
juma mērķis ir vēlēšanos padarīt tik milzīgu un visaptve-
rošu, lai tā pārņemtu visu mūsu būtni, rosinot vēlmi to 
apmierināt, lai ko tas maksātu. 

Pats spēcīgākais un gandrīz nepārvaramākais cilvēcis-
kais kārdinājums ir savu dzimuminstinktu apmierināšana 
grēcīgā veidā. Tas izpaužas pašapmierināšanās formā, lau-
lības pārkāpšanā un netiklībā. Miesas iegribām un ar to sais -
tītajam uzbudinājumam ir tik milzīgs spēks, ka cilvēki 
pilnībā zaudē kontroli pār sevi un apjēdz tikai tad, kad tas 
jau ir padarīts. Kāds jauns cilvēks, apzinoties sevi kā pašap-
mierināšanās vergu, to apraksta tā: „Lai paskaidrotu, kā es 
jūtos brīžos, kad esmu savas miesas iegribu kārdināts, iz-
stāstīšu piemēru. Narkomāns ir tādā mērā atkarīgs no savas 
„dozas”, ka vienkārši nevar bez tās iztikt. Kad viņš pretojas 
šai vēlmei pēc sava „nomierinošā līdzekļa”, viņam sākas, tā 
sauktās „lomkas”. Šī piesaiste ir tik daudz reižu spēcīgāka 
par viņa lēmumu izbeigt šo lietu, ka viņš atkal un atkal tai 
pakļaujas. Kaut kas līdzīgs notiek arī ar mani. Man ir kauns 
atzīties, bet jau daudzus gadus es nevaru iztikt bez pašap-
mierināšanās. Tā man ir kļuvusi par sava veida narkotiku. 
Tās vara ir tik liela, ka man šī negantība ar sevi ir jāizdara 
divas, trīs reizes dienā. Ir grūti vārdos aprakstīt, cik smagi 
ir apzināties savu bezspēcību cīņā ar šo grēku un cik pretīgi 
es jūtos pēc katras reizes, kad esmu spiests to izdarīt – pats 
savām rokām apgānīt savu miesu! Ak, kaut jūs zinātu, kā es 
sevi neieredzu šī grēka dēļ, uz ko mani pavedina domas par 
meitenēm vai nepiedienīgi uzņēmumi, uz kuriem es, tos ne-
meklēdams, laiku pa laikam uzduros internetā. Tieši domas 

31



ir tās, kas manā miesā iekvēlina kaislīgu vēlēšanos, un pie-
spiež mani izdarīt šo grēku”. 

Ir jāteic, ka gandrīz visi kārdinājumi sākas ar domām, 
kas iedzimst mūsu prātā un netīrajā sirdī, tieši tā kā ir rak-
stīts: „Jo no iekšienes, no cilvēka sirds, iziet ļaunas domas, 
nešķīstība, zādzība, slepkavība, laulības pārkāpšana, mant-
kārība, blēdība, viltība, ienaidība, skaudība, Dieva zai-
mošana, lepnība, vieglprātība” (Mk. 7:21-22). Mūsu sirdī 
radusies, doma rosina iegribu, bet iegriba mudina mūs to iz-
darīt. Tādā veidā tiek padarīts grēks. Interesants ir tas fakts, 
ka visa veida pretestība kārdinošajām vēlmēm, izsauc veselu 
neapmierinātības, naida, protesta vētru un vēl spēcīgāku 
tieksmi par katru cenu dabūt to, ko tik ļoti kārojam. Tad cil-
vēks kļūst nepacietīgs, uzbudināts, ļauns, sašutis un prasīgs, 
lai dabūtu to, kas ir iekārdinājis viņa skatienu un sirdi, viņš 
nevēlas rēķināties ne ar vienu un ne ar ko. 

Kārdinājuma spēks ir tajā, ka mēs negribam tam stāties 
pretī, tādēļ, ka mēs to ļoti vēlamies. Tiek pieliktas maksi-
mums pūļu, lai varētu atrast attaisnojumu vai piemērotu iz-
skaidrojumu mūsu rīcībai. Piemēram, var teikt, ka tu esi 
piekusis no smaga darba un ikdienas monotonās vienveidī-
bas, tādēļ nepieciešams atpūsties un novērst savu uzmanību. 
Bet šī aizbildinājuma dēļ tu daudzas stundas nosēdi pie te-
levizora vai datora, skatoties seriālus vai klīstot internetā un 
meklējot kaut ko aizraujošu. Tā rīkojoties, mēs, protams, ne-
vēlamies atzīt, ka šādas rīcības patiesais iemesls ir savu ie-
gribu apmierināšana, kas ved kārdinājumā, un beidzas ar 
grēku, kas, automātiski šķir mūs no Dieva. Sasniedzot vē-
lamo un iekožot aizliegtajā auglī, mēs, beidzot aptveram, 
kāda ir tā cena, kas mums jāmaksā, un tikai tad sākam sevi 
nosodīt. Sirdsapziņas pārmetumi nedod mums mieru, un tā 
rezultātā mēs krītam izmisumā un bezcerībā. 

Apustuļa Jēkaba vēstulē 1:13-17 ir fantastiska at-
klāsme, kas izlej gaismu pār lietām, kas mums, attiecībā 
uz kārdinājuma dabu, ir grūti saprotamas: „Neviens, kas 
tiek kārdināts, lai nesaka: Dievs mani kārdina, – jo ļaunām 
kārdināšanām Dievs nav pieejams, un Pats Viņš nevienu 

32



nekārdina. Bet katru kārdina viņa paša kārība, to vilinādama 
un valdzinādama. Pēc tam kārība, kad tā ieņēmusies, 
dzemdē grēku, bet grēks padarīts, dzemdē nāvi. Nemaldai-
ties, mani mīļie brāļi! Katrs labs devums un katra pilnīga dā-
vana nāk no augšienes, no Gaismas Tēva, pie Kura nav ne 
pārmaiņas, ne pārgrozības ēnas”. 

Mums visiem ir zināms, ka cilvēkam ir raksturīgi sevi 
attaisnot un notikušajā meklēt vainīgo. Un par tādiem „vai-
nīgajiem”, visbiežāk kļūst vai nu apstākļi, vai kāds cilvēks, 
vai pat Dievs. Lai atceramies Ādamu, kurš grēkojot ne-
kautrējās pateikt Radītājam: „...sieva, ko Tu man devi, lai 
viņa būtu ar mani, tā man deva no tā koka, un es ēdu” 
(1.Moz. 3:12). Pasakot to pašu citiem vārdiem: „Dievs, tas 
esi Tu, kas, dodot man Ievu, sūtīji man kārdinājumu. Ja Tu 
to nebūtu izdarījis, es nebūtu sagrēkojis. Tātad, vainīgs ne-
esmu viss es, bet Tu”. Patiesi, var tikai brīnīties, cik tālu 
Ādams bija spējīgs aiziet. Bet mēs!? Vai mēs nerīkojamies 
tieši tā pat, kad savās domās sirdī sakām: „Kādēļ Tas Kungs 
mani neapstādināja?” vai „Es taču tik daudz lūdzu, lai Dievs 
mani atbrīvo no šī kārdinājuma, bet tas nelīdzēja, jo es tik 
un tā sagrēkoju”, vai „Tas Kungs taču zināja, ka tā ir mana 
vājā vieta, bet tik un tā pieļāva to” un tā tālāk. Vai nav pa-
zīstami šie attaisnojumi? Tie visi noved pie viena: „Kāds 
man ar to sakars, ja Dievs...”. Bet Bībele, atmetot šo, skaidri 
saka: „jo ļaunām kārdināšanām Dievs nav pieejams, un Pats 
Viņš nevienu nekārdina”. Dieva vīrs Tomass Sekers šajā sa-
karā teica: „Lūgt par atsvabināšanu no grēka un vienlaicīgi 
tam atdoties – tas ir tas pats, kas bāzt pirkstus ugunī un lūgt 
Dievu, lai tie neapdegtu”. 

Apustuļa Jēkaba vārdi atkailina katra kārdināšanas pro-
cesa būtību: „Bet katru kārdina viņa paša kārība, to vilinā-
dama un valdzinādama, pēc tam kārība, kad tā ieņēmusies, 
dzemdē grēku, bet grēks, padarīts, dzemdē nāvi”. Tādā 
veidā, pirms kārdinājuma ir aizraušanās ar kaut ko, uz ko 
mēs brīvprātīgi saasinām savu uzmanību, lai kas tas nebūtu: 
doma, kas novērš, tenkas, kas pievelk, bez uzraudzības at-
stāts maciņš, skaista meitene, interesants vīrietis, vai atklāti 

33



neķītra bildīte. Ja mūsu uzmanība, kas ir „ieejas durvis” kār-
dinājumam, to nepiesaistītu, kārdinājums ietu secen. Taču, tā 
vietā, lai sevi uz vietas apstādinātu un mierīgi aizietu garām, 
mēs apzināti tās atveram un ejam iekšā. Pēc tam vaidam un 
mokāmies, nesaprotot, kā mēs ko tādu varējām pieļaut. 

Apustuļa pieminētais vārds „kārība” nozīmē kaislīga 
vēlēšanās vai nepārvarama tieksme. Visāda vēlēšanās mums 
ir Dieva dota, radīšanas brīdī Viņš to ielika cilvēkā. Bez tam, 
Radītājs, deva savam radījumam tiesības izmantot attiecīgus 
līdzekļus, lai varētu to apmierināt, nekrītot ne galējībās, ne 
grēkā. Piemēram, ja mēs gribam ēst, tas ir normāli, bet ja 
atļaujam šai vēlmei iziet ārpus saprātīgām robežām, tad 
kļūstam par rīmām. Tieši tā pat notiek ar visiem citiem in-
stinktiem un vēlmēm. 

Kārdinājums pievienojas visām Dieva dotajām vēlmēm 
un cenšas tās pārvērst grēkā, vai nu uzpūšot līdz neaptvera-
miem apmēriem, vai veicinot to, lai tā tiktu apmierināta kādā 
nepieņemamā, neestētiskā veidā. To nepieļaut – ir mūsu per-
sonīga atbildība, un mūsu sirdij, ko ir atjaunojis Dievs, ir 
jāseko katrai mūsu vēlmei. Ja esi padevies kārdinājumam, 
nevajag tajā vainot kādu vai kaut ko, jo tev pašam bija ar to 
jācīnās. Jo ātrāk sāc cīņu, jo vieglāk ir uzvarēt. 

Tā kā kārdinājuma galvenais mērķis ir – cilvēka pievir-
zīšana grēkam, visbiežāk tā īstenošanā tiek izmantota krāp-
šana un manipulācija. Jo sātans, kura rokās kārdinājums ir 
kā spēcīgs ierocis, nekad pirms tam nepaziņo, kādas sekas 
mūs sagaida, ja mēs sekosim tam, kas mūs pavedina un 
noved pie grēka. Būdami kārdināti, mēs, parasti nedomājam, 
ka nozogot varam zaudēt darbu, ejot uz kompromisu ar savu 
sirdsapziņu, varam pazaudēt reputāciju, un izdarot laulības 
pārkāpšanu vai netiklību, izdarīt milzu zaudējumu savai ģi-
menei un paši sev. Tas ir kā likums, ka kārdinājums vienmēr 
samazina reālās, negatīvās sekas, kas būs, ja to izdarīs, un 
pārspīlē tā izdomātās pozitīvās puses. 

Pirmā kārdināšana notika Ēdenes dārzā, kad sātans no-
devīgi pagrūda Ievu uz nepaklausības ceļa Radītājam, sakot: 
„Bet Dievs zina, ka tanī dienā, kad jūs no tā ēdīsit, jūsu acis 

34



atvērsies un jūs būsit kā Dievs, zinādami, labu un ļaunu” 
(1.Moz. 3:5). Izsakot šo, sātans centās pārliecināt mūsu 
pirmsenci, ka Dievs, iedodot viņai un viņas vīram, daudz 
laba, tomēr pašu labāko ir no viņiem paslēpis. Tādā veidā, 
jau no paša sākuma, vecā čūska izmantoja tieši apmānu, lai 
kārdinātu cilvēkus. Vedinot uz grēka ceļa, viņš solīja to, kas 
patiesībā ir īsti meli, kuru tēvs viņš ir. Tieši tāpat arī tagad, 
šis melis un viltīgais kārdinātājs, pieviļ mūs ar to, kas Die-
vam ir pretīgs, apsolot apmierinājumu, baudu, prieku, laimi, 
bagātību, slavu un tam līdzīgi. Bet patiesībā, tas kļūst par 
vilšanās iemeslu, izmisumu, kaunu, pilnīgu bankrotu, ieslo-
dzījumu cietumā un pat nāvi. 

Kārdināšanas mehānisms ir ļoti sarežģīts un mums grūti 
saprotams, tādēļ sātans to meistarīgi izmanto. Labi pārdo-
māta kārdināšanas metodika vai vesela to sērija, ir spējīga 
salauzt jeb kuru cilvēku, tai skaitā arī to, kurš ir uzsācis at-
tīrīšanās un svētošanās ceļu. Mūs kārdinot, sātans visu laiku 
izmanto vienu un to pašu taktiku. Sākumā viņš iededzina 
mūsos vēlēšanās uguni un tādā veidā grūž mūs grēkot, bet, 
kad mēs to esam izdarījuši, tūdaļ apgriežas uz otru pusi un 
sāk mūs apsūdzēt un dzīt depresijā un panīkumā. Ja sākumā 
viņš cenšas grēku aizplīvurot un mūsu acīs padarīt par ne-
vainīgu un sīku, tad pēc tā īstenošanas, norauj visas maskas 
un cenšas pastiprināti izrādīt visas notikušās krišanas šausmas 
un bezizeju, jo apvainojumi un apmelojumi ir viņa mīļākais 
ierocis. Tādā veidā viņš uzvar divreiz – mudinot uz grēku un 
nošķirot no Dieva, bet pēc tam, apsūdzot mūs Dieva priekšā. 
Tādēļ, mūsu mērķis ir nesniegt viņam šo prieku, bet rīkoties 
tā, kā to māca Dieva Vārds; „Tad nu padodieties Dievam, stā-
jieties pretī velnam, un viņš bēgs no jums” (Jēk. 4:7). Stāties 
pretī – nozīmē nepiekrist, neiet pavadiņā. Uz musināšanu un 
mudināšanu uz ļaunu, atbildēt ar atteikumu. 

Ikdienas dzīvē kārdinājumi mūs gaida ik uz soļa, jo vai-
rāk, šajos, pēdējos, izvirtušajos laikos, kad grēkam ir dotas 
visas iespējas plaukt un zelt, un izplatīties. Mūsu stāvoklis 
ir īpaši bīstams, ja esam pārliecināti, ka mēs jau nu gan līdz 
grēkam nenoslīdēsim, un bieži aizmirstam Svēto Rakstu 

35



skaidro brīdinājumu: „Tādēļ, kas šķietas stāvam, lai pielūko, 
ka nekrīt” (1.Kor. 10:12). 

Mums, cilvēkiem, ir raksturīgi pārvērtēt savas spējas 
stāties pretī. Parasti mēs sakām: „Nē, es nekad tā nerīkošos!” 
vai „Kaut kas tāds ar mani vienkārši nevar notikt!”, vai „Es 
neesmu tik dumjš, lai darītu ko tādu, kas man varētu kaitēt!”, 
vai „Es stipri ticu, ka mana saikne ar Dievu pasargās mani 
no līdzīgas krišanas”. Tā runājot, mēs neaizdomājamies, ka 
tāda pārliecība par saviem spēkiem ir kā luksofora sarkanās 
gaismas signāls, kurš brīdina par lepnību, kas ir mūsos, un 
kura, agrāk vai vēlāk, novedīs pie krišanas. Paļaujoties uz 
saviem, cilvēciskajiem spēkiem, mēs nevaram būt gatavi 
jebkurā brīdī atraidīt kārdinājumu, jo visbiežāk, tas pārsteidz 
mūs nesagatavotus. Viens vienīgs Kungs ir spējīgs mūs pa-
sargāt no krišanas kārdinājumā, un par to Bībelē ir daudz ru-
nāts. Tādēļ, iedziļinoties Svētajos Rakstos, un sekojot tur 
dotajiem padomiem un pamācībām, var daudz ko iemācīties 
un no daudz kā izvairīties. 

Kaut sātana arsenālā ir milzum daudz kārdinājumu, 
tomēr, viņam nav nekā jauna, kas vēlreiz apstiprina gudrā 
Mācītāja vārdus: „Kas ir jau bijis, tas atkal būs, un, kas jau 
ir noticis, tas atkal notiks, jo nekā jauna nav zem saules” 
(Sal.māc. 1:9). Un, patiesi, kopš pirmās Ievas kārdināšanas, 
ienaidnieka viltības atkal un atkal atkārtojas. Viltība, meli 
un pievilšana, glaimi, cilvēka tieksmes kādu izmantot, ļaun-
prātība, kāre iedzīvoties, zemisku kaislību uzkurināšana un 
garīgs aklums – lūk, nepilnīgs sakaitēto bultu uzskaitījums, 
ar kurām viņš, zemes eksistences visos laikos, prasmīgi un 
ar lieliem panākumiem darbojas. 

Kārdinājums var būt arī garīgs. Parasti tas notiek visādu 
nesaprotamu un neatrisinātu jautājumu dēļ, kuri mūs uzva-
rējuši, vai arī tad, kad mēs, izrādot cilvēcisku pārdrošību, at-
ļaujamies runāt Dieva vārdā, pēc tam ciešot apkaunojumu 
un sakāvi. Sātans mīl izmantot tādus kārdinājumus, jo labi 
zina, ka, panākumu gadījumā, uz ilgu laiku „izsitīs” mūs no 
rises, sašķobot ticību un iegrūžot panīkuma un izmisuma 
bezdibenī. Diemžēl, kļūstot par kristiešiem un atrodoties 

36



Dieva bērnu vidū, mēs nereti domājam, ka vairs nav jābaidās 
no vilinājuma, bet tas nebūt tā nav. Dzīve rāda, ka garīgie 
kārdinājumi cilvēkus sastop nevis pasaulē, bet, visbiežāk, 
savā draudzē, un atnāk nevis caur kādu citu, bet no ticības 
brāļiem un māsām. 

Svarīgi ir piemetināt, ka garīgie kārdinājumi var mūs 
piemeklēt uzreiz pēc īpašiem tuvības brīžiem ar To Kungu, 
vai redzami piedzīvotām Tā Kunga svētībām, kļūstot par to 
neatņemamu turpinājumu, kas, īstenībā, nav nekas jauns. 
Marka evaņģēlijā ir stāstīts par Kristus pirmo iziešanu tautā, 
kad ūdens kristību laikā no debesīm atskanēja balss: „Tu esi 
Mans mīļais Dēls, uz Tevi Man ir labs prāts” (Mk. 1:11). 
Liekas, lielāks apliecinājums Dieva atzinībai nevar būt! 
Taču, jau nākamajā pantā lasām: „Un Gars Viņu tūdaļ aiz-
veda tuksnesī” (Mk. 1:12). Pie tam, tas bija tieši tādēļ, lai 
sātans Viņu kārdinātu. Tas ilga četrdesmit dienas un naktis. 

Līdzīgi kā šeit, mēdz būt arī kristīgajā dzīvē. Pēc liela 
garīga pacēluma vai īpašas Dieva labvēlības apliecinājuma, 
negaidīti iestājas mokoši grūtas dienas. Dvēsele, kura vēl 
tikai vakar līksmoja, pateicoties Tam Kungam par gūto uz-
varu vai par piedzīvoto garīgo Taboru, šodien vaid un ir 
krēslas un panīkuma apņemta. Vēl dažas dienas atpakaļ 
Dieva tuvums jūs sildīja, bet tagad liekas, ka aukstums un 
necaurredzama tumsa apņem mūs, un nekur nav redzama 
izeja. Nebrīnieties par to, jo ja Glābējam bija kas tāds jāpie-
dzīvo, tātad, arī priekš mums tam nevajadzētu būt nekam dī-
vainam. Iespējams, ka tādēļ Tas Kungs mums deva iespēju 
piedzīvot garīgo Tabora kalnu, lai sagatavotu mūs garīgajam 
tuksnesim, mūsu „Ģetzemanei” vai „Golgātai”. 

Ir jāsaka, ka sātana ieroču trieciena spēks īpaši efektīvi 
sevi parāda noteiktos cilvēka miesīgās un garīgās dzīves pe-
riodos. Kā pie Kristus sātans atnāca Viņa fiziskā nespēka 
brīdī, tā arī pie mums viņš atnāk mūsu emocionālā, miesīgā 
vai dvēseliskā atslābumu brīžos. Tā mēdz notikt, kad esam 
savā miesā slimi, fiziski pārguruši, emocionāli nospiesti, ga-
rīgi neapmierināti, dvēselē iztukšoti, ciešam no vientulības 
vai bezcerības, sadzīves vētru tricināti, šaubāmies par Dieva 

37



uzticamību, nēsājam sirdī rūgtumu, izjūtam pret kādu nepa-
tiku, naidu vai vienkārši aizvainojumu. Visas šīs lietas no-
vājina mūsu garīgo imunitāti, darot vēl paklausīgākus 
kārdinājumiem. Tādēļ kristietim ir ļoti svarīgi nepieļaut, lai 
šādi stāvokļi ievilktos pārāk ilgi. 

Lai iemācītos pareizi garīgi cīnīties ar kārdinājumiem 
un veiksmīgi stātos tiem pretī, ir jāsaprot, jāatceras, un katru 
dienu savā kristieša praksē jāpielieto dažas rekomendācijas 
un padomi, un tie ir: 

1. Mēs nekad nedrīkstam aizmirst, ka kārdinājumi, vi-
sāda veida saskaršanās ar grēku un ar to saistītā garīgā cīņa, 
mūs pavadīs visu zemes dzīves laiku. Tādēļ, tos ir jāuztver 
nevis kā mokošas nepatikšanas vai nelaimi, bet kā mūsu ga-
rīgās audzināšanas nepieciešamību. Jo šajā skolā mēs mā-
camies vīrišķību, stingrību un paļaušanos uz To Kungu. Lai 
cik grūts būtu pārbaudījums un lai cik mokoši ir apzināties 
padarītā grēka sekas, vienmēr ir jāatceras, ka Tas Kungs 
vienmēr parāda Savu apžēlošanu tiem, kuri pazemībā lūdz 
Viņam piedošanu, jo Viņš ir žēlojošs Dievs. 

2. Ir pastāvīgi jāatceras, ka pat visparastākā rīcība, vai 
nu veido vai grauj mūsu raksturu. Ja mēs ļausim kādam kār-
dinājumam mūs uzvarēt un iegūt varu pār mums, tad agri 
vai vēlu, tas beigsies ar kaunu. Salamana pamācībās 25:28 
ir teikts: „Vīrs, kas savu garu nevar savaldīt, ir kā atklāta 
pilsēta, kuras mūri ir sagrauti”. Valdot pār savas ikdienas 
dzīves iegribām, mēs gatavojam sevi nākamiem, vēl grūtā-
kiem laikiem. 

3. Ir vienmēr jāatceras, ka cīņā ar kārdinājumiem, Dievs 
mūs nekad neatstāj vienus un pamestus likteņa varā. Neticiet 
sātanam, kurš cenšas jūs pārliecināt par to, ka, tiklīdz jūs 
esat nonākuši kārdinājuma varā, Dievs tūdaļ dusmojas un 
pamet jūs. Tieši pretēji, šajos brīžos Viņš jums aktīvi palīdz, 
ierobežojot kārdinājuma spēku tik tālu, lai jūs būtu spējīgs 
pateikt „nē”. Jo ne velti ir rakstīts: „Jūs piemeklējis vēl tikai 
cilvēcīgs pārbaudījums; Dievs ir uzticīgs, Viņš neļaus jūs 
pārbaudīt pāri par jūsu spējām, bet darīs pārbaudījumam 
tādu galu, ka varat panest” (1.Kor. 10:13). Taču, neskatoties 

38



uz to, ka Tas Kungs ievērojami samazina jebkura kārdinā-
juma iedarbības spēju uz mums, palīdzot to pārdzīvot, mums 
tomēr ir jāuzņem kārdinājuma trieciens uz sevi, kļūstot par 
aktīvu iesākušās cīņas dalībnieku, ne tikai pastāvot tajā, bet 
gūstot pilnīgu uzvaru. Patiesais svētums, kuru no mums 
gaida Dievs, – tā nav brīvība no kārdinājumiem, bet spēks, 
lai tos uzvarētu. Tādu cīņu ir jāsāk no domām, kurās ie-
dzimst netīri tēli, kas pāraug saldkaislās iegribās, pieprasot 
to realizāciju dzīvē. 

4. Nekādā gadījumā nevar sevi attaisnot, ka mūs pie-
meklējušais kārdinājums ir izrādījies tik spēcīgs, ka mēs 
vienkārši nespējām tam pretoties. Tas ir ne kas cits kā 
pašapmāns. 1.Kor. 10:13 ir teikts: „Jūs piemeklējis vēl tikai 
cilvēcīgs pārbaudījums”. Šeit izmantotā frāze „tikai cilvē-
cīgs” nozīmē „parasts”, tātad, tāds, kas „raksturīgs visiem”. 
Tādēļ, pieļautais kārdinājums neiet ārpus Dieva pieļautajiem 
ierobežojumiem, un tas nozīmē, ka to pilnīgi iespējams uz-
varēt. Šādas parādības ir, praktiski, visu cilvēku dzīvēs. Star-
pība ir tikai tā, ka vieni tam pasaka „nē”, bet otri „jā”. 

Bībeles skaidrotājs, teoloģijas doktors Brūss Vilkersons 
ir ļoti labi izteicies par šo jautājumu: „Pārstājiet nodarboties 
ar pašapmānīšanos! Noraujiet sava kārdinājuma pārsegu. At-
cerieties par divām patiesībām: pirmkārt – jūsu kārdinājums 
ir pats parastākais, bet caur cilvēcisko priekšstatu prizmu 
pārvēršas par kaut ko mežonīgu; un otrkārt – jūsu kārdinā-
jums ir nekas cits, kā sātaniska acu aizmālēšana: tā pazūd 
bez pēdām, tiklīdz jūs sakāt tai „nē”. It kā atkārtojot šo, cits 
Dieva vīrs Edvīns Lucers ir teicis: „Kārdinājums – tas vēl 
nav grēks, bet aicinājums uz cīņu”. 

5. Ja, esot kārdinātam, mēs ciešam sakāvi, tā ir tikai 
mūsu vaina, jo tāds bija mūsu lēmums. Dievs nekad nepie-
lieto spēku, bet, dodot mums brīvo gribu, ļauj katram cilvē-
kam pašam izvēlēties vai viņš grēkos, vai viņš negrēkos. 
Nav jēgas arī visā vainot sātanu, uzskatot viņu par jūsu kri-
šanas vaininieku. Ja viņam izdevās panākt savu, tad tikai 
tādēļ, ka mēs atļāvām sevi uzvarēt. Jo problēma jau nav 
mūsu pretošanās spējā, bet tajā, ka mēs bieži neko nedarām, 

39



lai iegūtu spēku no augšienes, kas nepieciešams cīņai ar 
mūsu vājībām, kuras top redzamas tieši kārdinājuma brīžos. 
Mums ir jāizvairās ne tikai no situācijām, kurās varam tikt 
kārdināti, bet konkrēti jārīkojas attiecībā uz tām lietām, kas 
mūs ierosina uz grēku, piemēram, iznīcināt pornogrāfiskus 
žurnālus un filmas, nobloķēt savu pieeju internetam, atteik-
ties no kabeļtelevīzijas, pateikt apņēmīgu „nē” kaislībām un 
aizrautībām, kuras mūs ir paverdzinājušas, ļauniem ieradu-
miem un neprātīgām galējībām. To neizdarot, mēs dodam 
sātanam iespēju arī turpmāk mūs kārdināt. 

6. Kārdināšanas procesā mēs jebkurā brīdī varam pa-
teikt „nē”, bet labāk to izdarīt pašā sākumā, jo, ja vēlēšanās 
pāraugs iekāres ugunī, to būs grūti nodzēst. Tajā brīdī, kad 
sātans jūs kārdina, vilinot vai pavedinot, ir vērtīgi uz minūti 
apstāties un domās uzdot sev jautājumu: „Bet ko man mak-
sās šī piedāvātā bauda? Kā es jutīšos pēc tam, un kā tas at-
sauksies uz manām attiecībām ar Dievu un tuvākajiem? Vai 
to izdarot man nenāksies mocīties savā dvēselē? Ja tas būs 
tā, vai nebūtu labāk atmest šo kārdinošo domu un pārstāt 
kaut ko darīt šajā virzienā?” 

Kārdinājuma pirmajā un nozīmīgākajā fāzē, pati svarī-
gākā panākumu ķīla ir sekojošais: tiklīdz mēs jūtam, ka 
sākam ar kaut ko vai kādu aizrauties, nekavējoties ir jāizdara 
viss iespējamais, lai izbeigtu šo aizraušanos, tātad, aiziet, 
aizgriezties prom, pārslēgt domas uz kaut ko citu, pateikt, 
ka nevēlamies klausīties ko sliktu par cilvēku utt. Šādi rea-
ģējot, mēs būsim izmantojuši pašu piemērotāko brīdi, lai 
pārtrauktu kārdinājuma tālāko attīstību. Ja mēs to neizdarī-
sim, sāksies neizbēgama notikumu attīstība, līdz pat grēka 
izdarīšanai un visām no tā izrietošajām sekām. 

7. Nevajag dzīvot pastāvīgās bailēs kārdinājumu 
priekšā, kuri atkal un atkal atkārtojas. Dieva Vārds saka: 
„Bezdievīgie bēg, kaut gan neviens viņiem pakaļ nedze-
nas, bet taisnie ir pašapzinīgi, droši kā jauns lauva” 
(Sal.pam. 28:1). Kaut savā būtībā diez vai mēs varam sevi 
nosaukt par taisniem, tomēr Dieva spēkam, kuru mums 
dod Taisnais Dievs Savā Dēlā, būtu jāsēj mūsos vīrišķību 

40



un paļaušanos uz palīdzību no Augšienes. Nav iespējams ie-
priekš paredzēt visus kārdinājumus, jo to arsenāls sātanam 
ir milzīgs. Taču, Debesu Tēvs, to zinot, vienmēr dod mums 
spēju stāties tiem pretī, ja mēs staigājam bijībā Dieva priekšā 
un esam pareizās attiecībās ar Viņu. Sātans ar piesardzību 
tuvojas tiem, kas pastāvīgi ir nomodā, stāvot savu domu, vē-
lēšanos un jūtu sardzē, jo lieliski zina, ka tāds kristietis ir lī-
dzīgs kareivim, kurš stāv sardzē, kurš ir gatavs ātri noreaģēt 
uz vismazāko bīstamību, kas tuvojas. 

8. Ja kārdinājumos mēs atkal un atkal piedzīvojam sa-
kāves rūgtumu, ka sāk likties, ka pilnīgu uzvaru pār šo grēku 
mums neredzēt, vienalga nedrīkst nolaist rokas, bet turpināt 
cīnīties tālāk. Jo mums ir darīšana ar tādu Tēvu, par Kuru ir 
teikts: „Kur ir tāds Dievs, kā Tu esi, kas piedod grēkus un 
neatmaksā Savas tautas atlikušajiem viņu noziegumus, kas 
mūžīgi netur dusmas? Jo Tev patīk žēlastība. Viņš atnāks pie 
mums atkal atpakaļ, Viņš apžēlosies par mums; mūsu vainas 
Viņš griezīs atkal par labu. Visus mūsu grēku darbus Tu liec 
iemest jūras dziļumos.” (Mih. 7:18-19). Pat ja mēs esam pel-
nījuši tikai nosodījumu un sodu, mums tik un tā ir jācer uz 
Tā žēlsirdību, Kuram „žēlastība ir pārāka par sodu”. 

9. Labākais veids kā izvairīties no kārdinājuma, – būt 
paklausīgam Dieva baušļiem un pavēlēm, kuras mums ir 
dotas Svētajos Rakstos. Ja tie saka „neiekāro”, „neskaties”, 
„neskaud”, „nezodz”, „nepieskaries”, tad tā arī ir jārīkojas. 
Dievs labi zināja, ka vecā čūska, visā zemes eksistences 
laikā, kārdinās Viņa mīļotos radījumus. Tādēļ arī atstāja Bī-
beles lappusēs dažādus brīdinājumus, kas ir kā luksofora sar-
kanā gaisma, kas palīdzēs izvairīties no sātana tīkliem. Ne 
velti, taču, ir rakstīts: „Tas Kungs ir laipnīgs un taisns, tāpēc 
Viņš atgriež grēciniekus uz pareiza ceļa” (Ps. 25:8). Diemžēl, 
baušļu ievērošana ir tieši tas, ko cilvēkam ir visgrūtāk izdarīt, 
tādēļ pastāvīgi tajā ir jātrenējas, mācoties sev atteikt tajā, ko 
īpaši gribās un pie kā sāk parādīties slimīga atkarība. 

10. Tas, ka mēs tagad dzīvojam ļaunā un briesmīgi iz-
virtušā pasaulē, nevar kalpot kā padarīto grēku attaisnojums. 
Protams, nav mūsu spēkos izmainīt apkārtējo pasauli, kā, 

41



nevaram saviem spēkiem arī izraut no tās tur esošās negan-
tības, bet varam tās nenogaršot, kontrolējot to, ar ko barojam 
savu dvēseli, domas un sirdi. Mērķtiecīga pašdisciplīna ir 
liela palīdzība un drošs aizsardzības līdzeklis pret jeb kuru 
kārdinājumu un visiem ļaunā spēkiem. Ja mēs iemācīsimies 
kontrolēt savas vēlmes un aizraušanās, tad iegūsim cieņu, tā 
īstenojot savā dzīvē apustuļa Pāvila vārdus: „Un no grēka 
atsvabināti, kalpojat taisnībai” (Rom. 6:18). Tātad, noraidot 
pārmērības, slinkumu un tiekšanos pēc greznības, katru 
dienu, pēc šī Dieva vīra svētīgā piemēra, sāksim pakļaut sev 
savas netīrās vēlmes, nomierināt un paverdzināt savu miesu, 
dzīvojot Dievam paklausīgu dzīvi, sekojot Kristum, sitot 
sevi krustā. 

Atšķirībā no kārdinājumiem, kuru pamatā sātans iz-
manto mūsu miesīgās cilvēcīgās dabas grēcīgumu, pārbau-
dījumi visbiežāk ir Dieva ierocis, pie kuriem Tas Kungs 
ķeras ar noteiktiem mērķiem. 

Pārbaudījumi – tas ir īpaši smags pārdzīvojums, kura 
laikā cilvēks jūtās uz savu fizisko iespēju un dvēseles spēku 
robežas. Tā var būt smaga, nogurdinoša slimība, cerība, kas 
ilgu laiku nepiepildās, tuva un dārga cilvēka zaudējums, no-
spiedoša vientulība, pēkšņi notikusi nelaime, rūgta vilšanās 
sev tuvos un dārgos cilvēkos un daudz, daudz kas cits. Kādi 
no tiem pār mums sabrūk pēkšņi, kad tos nemaz negaidām, 
citi tuvojas lēnām, līdzīgi mazam mākonītim pie horizonta. 
Nepatikšanas, kas sākumā likās tik nenozīmīgas, vēlāk pār-
klāj visu debess jumu un kļūst, vienkārši, nepanesamas. 

Ir jāteic, ka sātans ļoti labi zina par pārbaudījumu lie-
lisko spēku, tādēļ tūdaļ gatavs pievienoties un tos pielietot, 
lai noskaņotu mūs pret Dievu, vai iemest sirdī šaubas par 
Viņa uzticamību. To zinot, ir jābūt īpaši modram, lai nedotu 
viņam iespēju sasniegt savu mērķi. Katrā, pat vissmagākajā 
pārbaudījumā, ir vieta cerības stariņam. 

Dievs nekad nepamet savus bērnus. Vārds, kas ievai-
nojis tieši sirdī, vēstule, kas darījusi dvēselei sāpes, smags 
ievainojums no tuva drauga puses, apmelojumi, ko izplata 
cilvēks, no kura tu to negaidīji, darba kolēģu nicināšana, 

42



finanšu zaudējumi un pastāvīgas materiālās grūtības, kas visu 
laiku nomāc prātu – Debesu Tēvs visu zina. Viņš pārdzīvo 
kopā ar mums, gaidot, ka šajā grūtajā laikā, nezaudējot pa-
ļaušanos, mēs pilnīgi uzticētos Viņam. Vai Ījaba piemērs 
mums to nemāca? Neskatoties uz nelaimi un spitālību, kas 
viņu piemeklēja, ejot caur dvēseles mokām, viņš tomēr tajā 
visā saskatīja Dieva roku. Viņa ticība sasniedza augstāko pun-
ktu tad, kad sēdot pelnos, viņš varēja pateikt: „Viņš jau mani 
tā kā tā nokaus, man nav uz Viņu nekas vairs ko cerēt, tikai 
savus ceļus es gribu Viņa vaiga priekšā aizstāvēt” (Īj. 13:15). 

Ilga, nogurdinoša slimība un sakropļojums, kas pie-
saista pie gultas vai invalīdu ratiņiem, ir šodien visbiežāk 
sastopamie grūtākie pārbaudījumi, un nav daudz to, kas tos 
uzvar. Taču, cik tā ir liela svētība – satikt cilvēku, kurš sli-
mības izmocīts nenocietina savu sirdi, izrādot milzu pacie-
tību un varonīgu izturību! Labāku, Tā Kunga mums dāvātu, 
žēlastības liecību, diez vai var atrast! 

Cilvēkiem ir grūti izturēt arī laika pārbaudījumus, par 
ko Bībelē ir teikts tā: „Cerība, kas mazinās, grauž sirdi, bet 
ja piepildās, ko sirds kāro, tad tas tiešām ir dzīvības koks” 
(Sal.pam. 13:12). Cilvēks, kurš piedzīvoja šādu pārbaudī-
jumu Vecās Derības laikā, bija Ābrahams, kuram nācās gai-
dīt Dieva apsolījumu divdesmit piecus gadus (dēlu no 
Sāras). Tik ilgstošu laika pārbaudījumu viņš izturēja godam, 
kā par to ir teikts: „Viņš arī nezaudēja ticību, vērodams, ka 
viņa miesa jau pamirusi – viņam varēja būt jau simts gadu – 
un ka pamiris arī Sāras mātes klēpis. Dieva apsolījumu viņš 
neuzņēma ar šaubām un neuzticību, bet, Dievam godu do-
dams, kļuva stiprs ticībā, pilnīgi pārliecināts, ka Dievs to, 
ko Viņš apsolījis, spēj arī darīt.” (Rom. 4:19-21). 

Kaut kopš tā laika ir pagājuši gadu simti, līdzīgi pār-
baudījumi turpinās vēl tagad, atkal un atkal nosverot mūs 
uz Dieva svaru kausiem. Nekas kristieti tā nepārbauda viņa 
ticībā, kā par viņu pateikti ļauni vārdi. Reakcijā uz tādām 
lietām atklājas viss viņa raksturs. Tad kļūst skaidrs, vai 
viņa sirds ir no tīra zelta vai tikai pārklāta ar plānu zelta 
kārtiņu. Jo visiem ir skaidrs, ka spēks jau nav vajadzīgs 

43



tam, lai aizstāvētu sevi, bet tam, lai atturētu sevi no attais-
nošanās un paskaidrošanas. Tas ir kas nenovērtējams – tevī 
ir miers, kas klusē, saglabājot sirdsmieru, un spēja dot ie-
spēju Dievam, atrisināt problēmas un atbildēt uz smagajiem 
triecieniem. Tajā sevi parāda visu uzvarošais gars, kas ir 
liela, iekšēja spēka sekas. Uz savu apvainotāju niknajiem 
uzbrukumiem Jēzus atbildēja ar klusēšanu, tā izsaucot iz-
brīnu tiesnešos un visos klātesošajos. Ar Savu nesatricināmo 
mieru Viņš uz tiem runāja bez vārdiem. Diemžēl, mēs šo-
dien, ļoti reti to cenšamies atdarināt. 

Cik gan kristiešu vidū var satikt tādus cilvēkus, kuri ga-
diem ilgi domās vajā savus „ienaidniekus”, atkal un atkal 
atceroties reiz izdarītās pārestības! Atsakoties no galvenā, 
viņi savu dzīvi pārvērš sīku cīniņu atvarā, lai atjaunotu savu 
apsmieto godu. Viņiem pat prātā neienāk atcerēties Dieva 
Dēlu, Kurš ir visvairāk cietis un ticis pazemots. Ak, ja mēs 
zinātu, kādas svētības slēpjas šāda veida pārbaudījumos, tad, 
iespējams, kā ķēniņš Dāvids, kuru grūtā brīdi lādēja Šimejs, 
mēs izsauktos: „...Ļaujiet tam, lai viņš lādas... Varbūt Tas 
Kungs mani uzlūkos manā postā un jau šodien pārvērtīs viņa 
lāstu man par svētību” (2.Sam. 16:11-12). 

Protams, nav šaubu, ka ir jābūt lielai visa piedošanas 
dāvanai, lai pazemībā pieņemtu spriedumu vai cienīgi iztu-
rētu nesapratni, apvainojumus un apmelojumus. Taču, ja 
mēs iemācīsimies rīkoties līdzīgi kā Viņš, Kurš „...grēku ne-
darīja, nedz arī atrada viltu Viņa mutē; Viņš zaimots neat-
bildēja ar zaimiem, ciezdams nedraudēja, bet atstāja visu 
Tam, kas spriež taisnu tiesu”, tad, nepārprotami, saņemsim 
no Viņa labu algu. (1.Pēt. 2:22-23). 

Lai cik smagi būtu pārbaudījumi un lai kā tie izpaustos 
mūsu dzīvēs, katram no mums ir jāiziet šī Dieva skola. Ap-
gūstot visas tās mācības, mēs nekad vairs tās neaizmirsīsim. 
Iegūtās garīgās zināšanas kļūs par to mūžīgo kapitālu, kas 
uz visiem laikiem paliks ar mums, nekad nezaudējot savu 
vērtību un aktualitāti. Pārbaudījumi noved mūs pie labākas 
izpratnes par savu pilnīgo atkarību no Dieva, ko Viņš pa-
stāvīgi cenšas panākt. Jo Dievs vēlas, lai mēs būtu Viņa 

44



īpašums un cerētu tikai uz Viņu. Būdams uz zemes, Jēzus 
bija tādās attiecībās ar Savu Debesu Tēvu, tādēļ Viņš vēlas, 
lai mēs rīkotos tieši tā pat, nerēķinoties ar saviem spēkiem, 
bet balstoties tikai uz Viņu. Tāda atkarība un tāda veida ce-
rība, vairs neuzdrīkstas darboties patstāvīgi, tādā veidā pa-
glābjot no daudzām kļūdām, no kurām mums, praktiski nav 
iespējams izvairīties. 

Pārciestie pārbaudījumi atver neizdibinātus mūsu 
dvēseles dziļumus un agrāk apslēptās spējas, nostiprina ti-
cību un dara to spēcīgāku, piešķirot pastāvību kā miesī-
gajā, tā arī garīgajā dzīvē. Bēdas un nedienas māca sekot 
Tam Kungam ar lielāku apdomību, apzinoties savus soļus 
un motīvus, un ir tas Dieva arkls, kas uzirdina sirds zemi, 
darot to auglīgu. Kā uguns padara mālus izturīgus, pārvēr-
šot tos par keramiku, tā arī pārbaudījumi, mūs trenē un no-
rūda, dodot spēju tos pārvarēt. Tādā veidā, no pātagas tie 
pārvēršas par svētībām un līdzekli, lai sagatavotos uzva-
rām gaidāmajās cīņās. Tas, kas ārēji negatīvi uz mums ie-
darbojas, ir svētība mūsu iekšējam cilvēkam. Norobežotie 
un no nebūšanām sargājošie siltumnīcas apstākļi un pil-
nīga apmierinātība neveido ticības varoņus, kuri visu pār-
varot, uzvar. Tieši grūtību pārvarēšana veido cilvēka 
raksturu, kurš spēj nevis vienkārši eksistēt un veģetēt, bet 
dzīvot pilnvērtīgu un garīgi bagātu dzīvi. 

Kā apkārtējā daba ir īpaši skaista pēc negaisa un stipra 
vēja, tā pat spēcīgas personības un ticības varoņi piedzimst 
„vētrās”. Viņiem ir garīgās cīņās iegūtas rētas. Secinājums: 
sadzīves vētras mums tiek no Dieva dotas nevis lai mūs sa-
lauztu vai nospiestu, bet tam, lai nostiprinātu, iemācītu vī-
rišķību, izturību un spēju just līdzi mūsu līdzcilvēkiem. Caur 
sāpēm Dievs iegūst to, ko vēlāk izlieto citu cilvēku svētībai 
un Savam godam. Tie, kuri var mierināt bēdīgos, atbalstīt 
vājos un piecelt pakritušos, visbiežāk paši ir daudz cietuši. 
Nelaimēs, bēdās, slimībās un daudzkārtējos pārbaudījumos 
viņiem ir izstrādājusies disciplīna un attīstījusies spēja palī-
dzēt citiem, padarot viņus derīgus būt par priesteriem, dvē-
seles ārstiem un garīgajām žēlsirdības māsām. 

45



Atceroties Jāzepu, psalmotājs reiz teica: „Viņa kājas 
lika siekstā, un viņu pašu iekala dzelzīs” („Viņa dvēsele 
iegāja dzelzī” kr.val.) (Ps. 105:18). Un tas patiesi tā ir. Šī 
Dieva vīra dzīves ceļš, nebūt nebija viegls, bet tieši tur viņš 
apguva sev nepieciešamās, lieliskās mācību stundas. Jaunībā 
pārciestās bēdas, zaudējumi un nelaimes, pastāvīga dzī-
vošana spaidos un neskaitāmos pārbaudījumos – tas viss 
veicināja stipras gribas attīstību, dzelžainu neatlaidību, ap-
ņēmību, izturību un vīrišķību, tātad, visu to, uz kā veidojas 
patiesi cēls raksturs. 

Kāds ir teicis, ka Tas Kungs savus labākos kareivjus 
saņem no lielo bēdu kalnu galotnēm. Tam nevar nepiekrist. 
Varenākās uzvaras Viņš bieži sniedz tur, kur cilvēkiem liekas 
esam sakāve. Reizēm mēs domājam, ka sātans gavilē, un 
Dievs to, patiesi, pieļauj. Taču, paiet laiks, un Viņš izjauc 
ienaidnieka ieceri, iznīcinot viņa šķietamo uzvaru. Vai tieši 
tā nebija ar trim ebreju jaunekļiem Sadrahu, Mesahu un 
Abed – Nego, kuri, neskatoties uz viņu uzticamību Israēla 
Dievam, tika dzīvi iemesti sakaitētā krāsnī? Viņu ienaidnieki 
gavilēja. Taču, šī šķietamā sakāve izvērtās par vienreizēju uz-
varu, jo „...nav cita Dieva, kas varētu izglābt!” (Dan. 3:29). 

Caur pārbaudījumiem Dievs maina mūs un pārveido 
mūsu dzīvi, tātad, dara to, ko mēs no Viņam lūdzam, – dara 
mūs par „jaunu radījumu Jēzū Kristū”. Tādēļ, to vēloties, ir 
jādod iespēja Viņam rīkoties ar mums tā, kā podnieks rīkojas 
ar māliem, veidojot no tiem nepieciešamo trauku, pat ja Viņa 
rīcība mums ne vienmēr ir saprotama. Ticot Dieva varenajai 
gudrībai un atceroties, ka Viņš nekad nekļūdās, pilnībā uz-
ticēsimies Viņa providencei, pie tam, ne tikai pazemīgi pie-
ņemot visu, kas ar mums notiek, kā gribu no augšienes, bet 
arī priecājoties par to. Protams, tāda attieksme ir pretrunā ar 
mūsu cilvēcisko loģiku, kura nevēlas piekrist, jo nespēj sa-
vienot prieku ar skumjām. To labi saprotot, apustulis Jēkabs 
reiz rakstīja: „Turiet, mani brāļi, to par lielu prieku, ka jūs 
krītat dažādās kārdināšanās, zinādami, ka jūsu ticības pār-
baudīšana rada izturību” (Jēk. 1:2-3). Tātad, Dieva pieļauto 
kārdinājumu un pārbaudījumu galamērķis ir veidot mūsos 

46



pilnību, uz ko aicina Dieva Vārds, sakot: „Lai Dieva cilvēks 
būtu pilnīgs, sagatavots katram labam darbam” (2.Tim. 3:17). 

Izdzīvojot grūtus laikus, mēs nekad nedrīkstam aiz-
mirst, ka katram pārbaudījumam ir savas robežas. Dievs to 
sūta un arī noņem. Tādēļ vajag nevis nepacietībā pūst un 
sacīt: „Kad tam beidzot pienāks gals?”, bet labāk pazemībā 
gaidīt Dieva nolikto laiku, kad Viņš ieradīsies ar Savu palī-
dzību. Tikai Tas Kungs zina brīdi, kad pārbaudījuma mērķis 
ir sasniegts, tādēļ ieradīsies ne agrāk un ne vēlāk, kā Sevis 
noliktajā laikā, lai pavēlētu vētrai norimt, un pārvērstu ban-
gojošos viļņus par klusu mirdzošu virsmu. Tad nu būsim pa-
cietīgi, atceroties, ka ar mums notiekošais mums atnesīs ne 
vien labumu, bet arī balvu, kas būs daudzkārt pārāka par pie-
dzīvotajām ciešanām. 

Nobeidzot šo tēmu, nevar nepiezīmēt, ka pārbaudījumi 
var būt arī garīgi. Tie var skart mūsu gara pašas apslēptākās 
sfēras un skart dažādus mūsu ticības aspektus. Parasti tie 
atnāk tādā brīdī, kad noteiktu apstākļu ietekmē, mēs uzdrīk-
stamies pāriet no vienas reliģiskās sistēmas citā, pārskatot 
savas garīgās prioritātes un iepriekšējos priekšstatus par 
kristietības būtību. Tad mūsos sākās mokoša garīga cīņa 
starp pierasto, veco priekšstatu par staigāšanu Tā Kunga 
priekšā un jaunajiem centieniem, kas radušies neapmieri-
nātībā par to, kas mums bija un ko uzskatījām par pilnīgi 
pareizu. Vecais mūsos vēl ir visai dzīvs, un nav tik viegli 
to izraut no mūsu sirds un prāta, bet jaunais biedē ar savu 
neziņu un iespēju pieļaut kādu nelabojamu kļūdu. Tas ir 
saistīts ar veco saišu saraušanas sāpēm, stresu, un atsveši-
nāšanās spriedzi, kuru mēs sajūtam no tiem cilvēkiem, kuri 
bija mūsu draugi, kā arī no milzīga psiholoģiska spiediena, 
kas tiek uz mums izdarīts, uzskatot mūs par atkritējiem no 
ticības un vēloties piespiest mūs atgriezties tajā, ko vēla-
mies pamest. 

Šāda garīga pārbaudījuma spilgtu piemēru varam redzēt 
autora rakstītajās rindās Vēstulē ebrejiem. Tie bija jūdu iz-
celsmes cilvēki, kuri ieticēja uz Kungu Jēzu Kristu un patiesi 
vērsās pie Viņa. Viņu galvenā problēma nebija pāreja no 

47



vecās reliģiozās sistēmas jaunā, tai līdzīgā, bet par pāreju no 
jūdaisma kristietībā, tātad, par rituālu un tradīciju nomaiņu 
uz patieso būtību, no pagaidu uz pastāvīgo, no labā uz la-
bāku. Bet arī tas vēl nav viss, jo viņi aizgāja no vairākuma 
pie mazākuma, no populārā un visu atzītā pie nepopulāra un 
neatzīta, no tiem, kuriem bija vara un spēks, pie tiem, kuri 
beztiesīgi un kurus vajā un neieredz. Bet tas, neapšaubāmi, 
ir ļoti nopietni, jo saistīts ar cilvēku nosodījumu un nesa -
pratni, ar vajāšanu no sabiedrības puses un citām neizbēga-
mām sekām. 

Kaut kas līdzīgs notiek arī mūsdienās, kad kāds uzdrīk-
stas izmainīt savus uzskatus vai atstāt tēvu ticību un pāriet 
citā kristīgajā konfesijā, bet, tātad, kaut kādā mērā mainīt 
iepriekšējo ticību. Uz tādu cilvēku, viņa bijušās draudzes lo-
cekļi skatās kā uz nodevēju un tādu, kas atkāpies no ticības. 
Viņš kļūst par runu, kritikas, nosodījuma, baumu un ap-
smiekla objektu. Sākumā cenšas ar viņu parunāt, lai vestu 
pie prāta, pārliecinātu un „izlabotu”, ja nav panākumu, tad 
cenšas „izglābt”, liekot par viņu lūgt un gavēt. Ja arī tas 
nedod gaidītos rezultātus, no viņa sāk vairīties, saraujot visa 
veida kontaktus, izrādot redzamu pretdarbību, bet ja arī tas 
nepalīdz, – ņem novērošanā vai vispār izslēdz. 

Šāda veida garīgos pārbaudījumus cilvēks pārcieš ļoti 
smagi, jo galvenais pārbaudošais spēks viņā šeit nav ne sā-
tans, ne pasaules cilvēki, bet ticības brāļi un māsas, kuri seko 
tam pašam Debesu Tēvam. Tādā brīdī viņš stāv grūtas izvē-
les priekšā: vai nu atzīt savus uzskatus un darbības par ne-
pareiziem un, „grēku nožēlojot”, atgriezties savā ierastajā 
un tradicionālajā baznīcas klēpī, vai palikt tajā ko esi izvē-
lējies un pacietīgi panest nesapratni un nicinājumu, cerot uz 
to, ka vajadzīgajā brīdī Dievs Pats visu noliks savās vietās. 

Mēs varam iedomāties un stādīties priekšā, kādā situā-
cijā un kādas grūtas izvēles priekšā izrādījās ebreji, kuri bija 
kļuvuši par kristiešiem. Iespējams, ka kāds no viņiem, neiz-
turējis sabiedrības spiedienu un nogurdinošo iekšējo cīņu, 
atgriezās atpakaļ. Taču, neapšaubāmi, viņu vidū bija arī tādi, 
kuri Kristus dēļ bija gatavi uz visu. Tieši viņiem bija adresēti 

48



šie mierinošie, uzmundrinošie, aicinošie uz vīrišķību, uzti-
cību Tam Kungam un garīgo izturību, vārdi: „Ņemiet vērā 
To, kas panesis tādu pārestību no grēciniekiem, lai jūs ne-
piekūstat, savās dvēselēs pagurdami. Jūs vēl neesat līdz asi-
nīm pretim turējušies, cīnīdamies pret grēku” (Ebr. 12:3-4). 
Tā pat arī tagad, lai cik grūts būtu jūs sasniegušais garīgais 
pārbaudījums, ziniet, ka Tas Kungs noteikti dāvās spēku ne 
tikai to izturēt, bet arī garīgi kļūt stiprākam (protams, tikai 
tad, ja jums, patiesi, ir taisnība tajā, ko esat izvēlējies). Kā 
kļūdījās tie, kuri apraudāja par kristiešiem kļuvušos ebrejus – 
„atkritējus no ticības”, tā var kļūdīties arī tie, kuri šodien 
sēro par jums, uzskatot par maldos esošiem un pazudušiem. 

Tieši tā mūsdienās notika ar vienu gados vecāku ticīgu 
sievieti, kura, izlasot grāmatu par attīrīšanos un svētošanos, 
kas kļuva viņai par lielu svētību, nolēma, lai ko tas viņai 
maksātu, nostāties uz šī ceļa. Taču, baznīcā, pie kuras viņa 
piederēja, valdīja uzskats, ka cilvēks saņem piedošanu, tātad 
arī attīrīšanu un svētošanu, savā grēknožēlas dienā, pēc 
kuras viņam atliek vien priecāties un pateikties Tam Kun-
gam par izrādīto apžēlošanu. Kad šī kristiete, reiz atnākot 
uz lūgšanu sapulci, pavēstīja, ka Dievs šajā jautājumā viņu 
ir aizvedis citā virzienā, pār viņu novēlās neapmierinātības 
un nesapratnes vilnis. Pasludinot, ka šādi jēdzieni ir galēji 
nepareizi un ir herēze, viņai aizliedza par to runāt. Sieviete 
apklusa, bet turpināja darīt to, ko Dievs bija licis viņas sirdī. 
Atrodot dvēseļu aprūpētāju, viņa iznesa gaismā savu garīgo 
netīrību, atteicās no okultajiem grēkiem, kurus piekopa 
pirms kļuva ticīga, saveda kārtībā savas attiecības ar vīru, 
bērniem un citiem tuviniekiem, atzinās melos, atdeva kād-
reiz aizņemto naudu un nozagtās lietas, un izdarīja vēl daudz 
ko citu, par ko agrāk pat nedomāja. 

Pagāja daži mēneši, un tādas attīrīšanās un svētošanās 
augļi tapa acīm redzami. Vērojot savas sievas izmainīto 
dzīvi, nožēloja grēkus un atgriezās pie Tā Kunga viņas ne-
ticīgais vīrs. Tajā pašā draudzē esošie, garīgi atsalušie, pie-
augušie bērni, mīlestības, pazemības un mātes garīgās 
atjaunotnes savaldzināti, nolēma iet pa to pašu ceļu un sāka 

49



sakārtot savas personīgās dzīves savās ģimenēs. To redzot, 
citi draudzes locekļi sāka interesēties, kā viņai izdevās ko 
tādu sasniegt. Atbildot, sieviete sāka stāstīt kā tas notika, 
kas, protams, ļoti drīz nonāca arī draudzes mācītāja ausīs. 
Viņu izsauca uz brāļu sapulci un pateica, ka, ja viņa nepār-
trauks savu šķeltniecisko darbību, viņai tikšot parādīts, kur 
ir durvis. Nolēmusi negaidīt, ka viņu izslēgs no baznīcas, 
kristiete atrada nelielu grupiņu ticīgo, kuriem bija tāda pati 
saprašana un uzskati par attīrīšanos, svētošanos un Tā Kunga 
meklēšanu. Sadraudzība ar šiem ticīgajiem viņai deva daudz 
prieka un garīgi bagātināja. Uzzinot par to, viņas bijušajā 
draudzē tika paziņots, ka visiem, kuriem vēl ir jel kādi kon-
takti ar šo sievieti, tie nekavējoties ir jāsarauj. Tādā veidā 
viņa zaudēja savus bijušos draugus, no kuriem daudzi viņai 
bija ļoti dārgi. Laiku pa laikam līdz viņai nonāca baumas par 
to, kā viņu draudzē aprunāja, padarot par „sakāmo vārdu uz 
mēles”. No katedras nepārprotami tika pateikts, ka viņa ir 
atkāpusies un garīgi nomaldījusies, tādēļ ir jāizvairās ar viņu 
kontaktēties, lai „neinficētos”. Tas viss māsai kļuva par 
smagu pārbaudījumu un kā grūts slogs uzgūlās viņas garī-
gajiem pleciem. Brīžiem viņa mocījās šaubās, vai pareizs 
bija pieņemtais lēmums. Tagad viņai nekas cits neatlika, kā 
atdot savas skumjas Tam Kungam, lūdzot, lai Viņš pats ie-
jauktos un ņemtu visu Savās rokās. 

Pagāja pusotrs gads, un minētajā draudzē sākās neap-
tverami notikumi. Noskaidrojās, ka tās mācītājs ir „iebrau-
cis” draudzes kasē, izmantojot saziedoto naudu savām 
vajadzībām. Bez tam, viņš svētīja laulībai kādu ievērojamu 
māsu no kora un jaunpiedzimušo brāli, pirms tam noorga-
nizējot viņa šķiršanos no neticīgās sievas. Atklājās arī ne-
tiklības un laulības pārkāpšanas gadījumi draudzes jauniešu 
un citu ticīgo vidū. Tā baznīcā sākās milzu rūgšana. Tādā 
veidā kļuva skaidrs kādēļ attīrīšanās un svētošanās jautājums 
šajā baznīcā reiz bija kļuvis par piedauzības akmeni un strī-
dus ābolu. 

Pārdzīvojot to vai kādu citu pārbaudījumu, nevajag 
krist izmisumā, jo tad dvēsele kļūst bezspēcīga, tātad, 

50



nelietderīga. Tādā stāvoklī esot, cilvēks nav spējīgs stāties pretī 
sātanam un aizlūgt par citiem. Tiklīdz mēs dosim pamatīgu 
prettriecienu panīkumam un šaubām, Tas Kungs ar Svētā 
Gara palīdzību atkal atdzīvinās mūsu ticību un iedvesīs jau-
nus spēkus no augšienes, un tie liks elles spēkiem atkāpties. 
Kad ticīgs cilvēks, paļaujoties uz Dievu, patiesi un vienkār-
šībā pilnīgi atdod sevi Viņam, gaidot vadību un palīdzību, 
top redzams spēks un Dievišķā pilnība. Atcerieties vārdus, 
ko ir teicis apustulis Pāvils: „Mēs visur topam spaidīti, bet 
tomēr neesam nomākti; esam bez padoma, bet tomēr neesam 
izmisuši. Mēs topam vajāti, tomēr neesam atstāti; esam sa-
triekti, tomēr neesam pazuduši” (2.Kor. 4:8-9). 

Dieva pārbaudījumiem vienmēr ir noteikts mērķis, un 
to jēgu Tas Kungs mums atklās tikai mūžībā. Bet pagaidām 
mums ir jāapmierinās ar apziņu par to, ka Viņš pārbaudīju-
mus sūta nevis tādēļ, lai mums kļūtu sliktāk, bet lai mūs pa-
darītu labākus, pavairojot mūsu ticību un palielinot garīgo 
vērtību. Koks, kurš aug stipros vējos, kur to liec vētras un 
lauž viņa zarus un stumbru, savas saknes laiž daudz dziļāk, 
nekā koks, augošs aizsargātā ielejā, kur nekad pār viņu ne-
brāžas viesulis. Tieši tā ir arī cilvēka dzīvē: mūsu visaugstā-
kās un cēlākās īpašības, kuras parādās spēkā un šķīstībā 
paļaujoties uz To Kungu, piedzimst bēdās, pārbaudījumos 
un grūtībās. No likteņa triecieniem mēs izejam norūdīti, lī-
dzīgi izturīgam metālam, kurš izgājis caur uguns apstrādi, 
stiepšanu, spiedienu, spiešanu, slīpēšanu un citiem apstrādes 
veidiem. 

Dieva vārds, kurš aicina mūs uz pārbaudījumiem, 
nekad nav Viņa pēdējais vārds. Bēdas un asaras, zaudējumi, 
mokas un ciešanas – tas viss ir tikai dzīves sākums, nevis 
beigas. Tā kā nevajag krist izmisumā un uzskatīt par sakāvi 
tos kārdinājumus un pārbaudījumus, kuri šodien mūs ir pie-
meklējuši, bet labāk saukt uz Dievu pēc palīdzības un uzva-
ras, un viņa noteikti atnāks. Visās grūtībās, ko satiekam savā 
dzīves ceļā, ir jācenšas vingrināt savu ticību, lai tā, pārbau-
dīta un norūdīta, tiktu Tā Kunga apbalvota mūžībā.

51



3. nodaļa 
 

Sējas un pļaujas likums 
 

Radot pasauli, kurā mēs dzīvojam, visuma Radītājs 
tajā ielika dažādus fiziskos un garīgos likumus, kuriem pa-
teicoties, viss joprojām kustās un eksistē. Fiziskos likumus, 
vienu pēc otra, mums pamazām atklāja cilvēki – ģēniji, 
kuru vārdus saudzīgi glabā cilvēces vēsture, savukārt ga-
rīgos likumus Tas Kungs deva iepazīt Svētā Gara vadītiem 
Dieva vīriem, un tie ir ierakstīti grāmatu Grāmatas – Bī-
beles lappusēs. 

Gan vieni, gan otri likumi liek sevi manīt visās cilvēka 
dzīves jomās, neatkarīgi, vai mēs tos zinām vai nē, turamies 
pie tiem vai nevēlamies par tiem neko dzirdēt. Starpība vien 
tajā, ka ar fiziskajiem dabas likumiem mēs esam spiesti rē-
ķināties, apzinoties, ka tos nevar izmainīt, tādēļ nav arī jēgas 
tiem stāties pretī. Kas attiecas uz garīgajiem likumiem, kuri 
nosaka mūsu esību, atbildību Dieva priekšā un nākamo, mū-
žīgo dzīvību, tos, jau no pirmlaikiem cilvēce ir centusies pie-
lāgot savām interesēm, kaut tas nekad nav izdevies. Vienu 
no tiem, kas ir pamatots atmaksas principā, ir pieņemts 
saukt par sējas un pļaujas likumu. Svētajos Rakstos tas ir 
formulēts tā: „Nepievilieties, Dievs neļaujas apsmieties! Jo, 
ko cilvēks sēj, to viņš arī pļaus” (Gal. 6:7). 

Sēja un pļauja – tas ir nemainīgs likums, kuru vienreiz 
Dievs ir apstiprinājis un tas darbojas uz laiku laikiem, kamēr 
zeme eksistēs un attiecas kā uz katru cilvēku individuāli, tā 
arī uz visām tautām kopumā. Pirmoreiz tas tika atklāts Noa, 
kad plūdu ūdeņi bija noskrējuši. Tas tika pavēstīts ar seko-
jošiem vārdiem: „Kamēr būs dienas virs zemes, nemitēsies 
sēšana un pļaušana, aukstums un karstums, vasara un ziema, 
diena un nakts” (1.Moz. 8:22). No tā laika ir pagājušas tūk-
stošgades, taču šis, Radītāja izteiktais, dzīves likums ir ne-
satricināms līdz pat šim laikam. Kā dienu pēc dienas un gadu 
pēc gada mēs izjūtam aukstumu un svelmi, gadalaiku maiņu 
un dienas pāriešanu naktī un nakti dienā, tā joprojām esam 

52



dzīvi liecinieki tam, kā piepildās sējas un pļaujas likums. Jo 
tas ir likums, ko ir noteicis Dievs, „...pie Kura nav ne pār-
maiņas, ne pārgrozības ēnas” (Jēk. 1:17). 

Lai to labāk saprastu, dosimies pie dabas, kur tas arī 
darbojas, kaut šeit nav runa par cilvēka dzīvi, bet par pasauli 
mums visapkārt. Mums visiem ir zināms, ka jeb kura sēkla 
spēj izaudzēt no sevis tikai tādu pašu, sev līdzīgu augu. Ie-
metot zemē kviešu vai miežu graudu, neviens negaida, ka tā 
vietā izaugs saulespuķe vai kukurūza. Mēs taču nebrīnāmies, 
ka iesētās gurķa sēklas vietā izaug gurķa stāds. Būtu dīvaini, 
ja tajā vietā izaugtu tomātu krūms. Tieši tā notiek arī mūsu 
dzīvē. Sējot grēka sēklas, mēs nevaram sagaidīt svētību ražu. 
Un, kaut tas ir absolūti skaidrs, tik un tā, atkal un atkal nākas 
dzirdēt šāda veida izsaucienus: „Ak, mans Dievs, par ko?! 
Kādēļ tas notika tieši ar mani?! Ko es esmu grēkojis, ka man 
tagad tā tiek atmaksāts?!”. 

Redziet, paša jautājuma uzstādījums parāda, ka cilvēkā 
jau no sākuma ir ielikta iemeslu un seku kopsakarības apzi-
nāšana. Ja Dievs mūs kaut kā svētī, tātad tam ir iemesls, ja 
sūta sodu, tam arī ir savs pamatojums. Kaut ne vienmēr ir 
viegli noteikt pirmavotu, kādēļ ar mums kaut kas notiek, tik 
un tā, tas tomēr eksistē. Tas, kas notika šodien ir rezultāts 
tam, kas bija vakar, nedēļu, mēnesi, gadus, vai pat desmit-
gades atpakaļ. Par vārdiem, rīcību un darbībām, kas izdarīti 
kaut kad pagātnē, mums nāksies samaksāt šodien, rīt vai aiz-
parīt. Tas ir neizbēgami, jo katrs nākamais solis ir ļoti cieši 
saistīts ar iepriekšējo. Neviens nevar sagrēkot un palikt ne-
sodīts. Jebkurš grēks nes sev līdzi neizbēgamas sekas, pie 
tam, reizēm, ļoti, ļoti rūgtas. Katra ļauna doma, jebkurš ap-
vainojošs vārds, ikviena negodīga rīcība, kādam nodarīts 
ļaunums, uz āru izlauzies naids, izdarīta zādzība, sirdī nēsāta 
nepatika, naids un atriebība, kas redzama sejas izteiksmē, 
uzvedībā, reakcijās un izteikumos, – ir tās sēklas kuras mēs 
sējam, lai pēc tam, kaut kad pļautu. 

Iespējams, jūs jautāsit, kādēļ Dievs to tā paredzējis? 
Tādēļ, ka Viņš ir taisnīgs, un tātad, vienmēr atmaksā par to, 
ko mēs sējam savā dzīvē, labo vai ļauno. Kā nav iespējams 

53



izbēgt no šī Viņa dotā norādījuma: „Un kā cilvēkiem no-
lemts vienreiz mirt, bet pēc tam tiesa” (Ebr. 9:27), kurš dar-
bojas visos laikos un visās paaudzēs, tā nav iespējams atcelt 
sējas un pļaujas likumu, kurš, cilvēku dzīvēs, bezkaislīgi 
pierāda savu patiesību. Ir daudz Svēto Rakstu panti, kas tam 
ir apliecinājums – gan Vecajā, gan Jaunajā Derībā, piemē-
ram: „Tad nu tev būs atzīt, ka Tas Kungs, tavs Dievs, ir 
Dievs, kas ir uzticīgs Dievs, un kas derību tur un dara žēlas-
tību tiem līdz tūkstošam augumam, kuri Viņu mīl un tur Viņa 
baušļus, bet tiem, kas Viņu ienīst, Viņš atmaksā tieši vaigā, 
viņus izdeldēdams; Viņš nekavējas tam, kas Viņu ienīst, at-
maksāt tieši vaigā” (5.Moz. 7:9-10); „Bet Tas Kungs lai ik-
vienam atmaksā vērodams, kāda viņa taisnība un kāda viņa 
uzticība...” (1.Sam. 26:23); „Nelaime vajā grēcinieku, bet 
taisnajam tiks atlīdzināts ar labu” (Sal.pam. 13:21); „...jo 
Tas Kungs Dievs ir atmaksātājs, Viņš visu atmaksādams at-
maksā” (Jer. 51:56); „Mana acs tevi nesaudzēs, un Es ne-
būšu žēlīgs pret tevi, Es tev atmaksāšu pēc visiem taviem 
darbiem, un tavas nelietības būs tavā vidū, un jūs atzīsit, ka 
Es, Tas Kungs jūs sodu” (Ecech. 7:9); „Jo Cilvēka Dēls nāks 
sava Tēva Godībā ar Saviem eņģeļiem, un tad Viņš ikkatram 
atmaksās pēc viņa darbiem” (Mat. 16:27); „Neatriebieties 
paši, mīļie, bet atstājiet vietu Dieva dusmībai, jo ir rakstīts: 
Man pieder atriebšana, Es atmaksāšu, saka Tas Kungs” 
(Rom. 12:19); „Redzi, Es nāku drīz un Mana alga līdz ar 
Mani, atmaksāt ikvienam pēc viņa darbiem” (Atkl.gr. 22:12). 

Kā redziet, Tas, kurš ir Augstais Tiesnesis, atmaksā kat-
ram tā, kā viņš ir pelnījis. Lai cik grūti būtu to pieņemt, mēs 
saprotam, ka tāda pieeja – ir taisnīga un pareiza, jo ievēro-
jam, ka arī paši rīkojamies pēc šī principa, atbildot uz labo 
ar labo, un vēloties atriebties par mums nodarīto ļaunumu. 
Pateicoties tam ir radušās pat dažas parunas krievu tautā, 
kurās atspoguļojās atmaksas likumsakarība, proti: „Parādu 
ar atmaksu rotā”; „Kā sauksi, tā atsauksies”; „Nevel citam 
akmeni virsū, jo pie tevis tas atgriezīsies”. 

Pienācīgās pateicības trūkums uz sniegto palīdzību 
vai nespēja kādam atmaksāt pēc nopelniem, izsauc mūsos 

54



sašutumu un aizvainojumu, kas visbiežāk izpaužas apmēram 
tā: „Viņa ir reti nepateicīgs cilvēks! Visu labo, ko viņai dari, 
pieņem tā it kā tas pienāktos un kā pašu par sevi sapro-
tamu!”; „Cik var ciest šos apvainojumus! Viņš tā uzvedas 
tādēļ, ka viss viegli nāk! Ja viņu nepārmācīs, diez vai pats 
nāks pie prāta!”; „Mans brālis dara tādas negantības, bet ve-
cāki viņu vēl aizstāv! Kur taisnība?!”; „Man par tevi, dēls, 
ir kauns! Tu uzvedies vienkārši pretīgi! Par savu šausmīgo 
uzvedību tu esi pelnījis visstingrāko nosodījumu!”. 

Tādā veidā, princips dots pret dotu ir ielikts dziļi katrā 
cilvēkā. Bet, ja jau tas ir raksturīgs mums, kas neuzdrošinā-
mies lepoties ar savu taisnumu, cik gan vairāk tam būtu jābūt 
taisnajā un taisnīgajā Dievā, Kuru nav iespējams ne piemā-
nīt, ne uzpirkt, ne pievilt! Diemžēl, mūsu dienās Tas Kungs 
arvien biežāk tiek pasniegts kā Tas, Kurš tikai ar to vien no-
darbojas, kā bezgalīgi apžēlojas un piedod, un piedod. Tādēļ, 
redzot, ka Viņš gadiem ilgi klusē, nereaģējot uz mūsu darīto 
grēku, mēs sākam domāt, ka tā būs vienmēr. Bet tā ir tikai 
šķietamība. Dieva Vārdā ir tādi vārdi: „Tā tu dari, un, kad 
Es ciešu klusu, tu domā, ka Es esmu tāds pats kā tu. Tādēļ 
Es pārmācīšu tevi un turēšu to tev acu priekšā. Ievērojiet jel 
to jūs, kas Dievu aizmirsuši, lai Man jūs nav jāsaplosa, un 
glābēja jums nebūs” (Ps. 50:21-22). 

Laiks, kad atnāk pļauja ir ļoti dažāds. Dažus atriebšana 
sasniedz momentā, uzreiz pēc nozieguma izdarīšanas, pie 
dažiem tā atnāk pēc dažām dienām, nedēļām vai mēnešiem, 
bet pār citiem sods atnāk daudzus gadus vai pat desmitgades 
vēlāk. Bet, tā vai citādi, noslēpt to, kas mūsu dzīvē ir bijis 
nepareizs un apkaunojošs, nav iespējams. Pie tam, brīžiem 
notiek tā, ka iesēta tika tikai viena rīcība, bet plūkt tās rūgtos 
augļus nākas visu atlikušo mūžu, protams, ja to nepārtrauc 
nāve, kura šajā gadījumā kļūst par briesmīgāko atmaksu. 

Ne mazums šādu piemēru ir saglabāti Bībeles lappusēs. 
Spilgtākās ilustrācijas tam ir Ahana, Dāvida un Šimeja stāsti. 
Pirmais samaksāja par savu nepaklausību Dievam, jo bija 
paņēmis sev no nešķīsta laupījuma, kas bija jāiznīcina, tā lie-
kot nākt pār Israēlu lielai nelaimei Ajas pilsētas ieņemšanas 

55



laikā. Pārkāpjot Dieva pavēli, Ahans bija nolēmis iznīcībai 
ne tikai sevi, bet visu savu ģimeni, un pirms nāves viņam no 
Jozua bija jānoklausās taisnīgs spriedums, par ko Svētie 
Raksti vēsta tā: Un Jozua tad sacīja: „Kā tu mūs esi ievedis 
nelaimē, tā Tas Kungs tagad tevi ieved nelaimē!” Un viss 
Israēls to nomētāja akmeņiem, un viņi tos sadedzināja ar 
uguni un uzkrāva tiem virsū akmeņus. Un tie uzcēla pār tiem 
lielu akmeņu kaudzi, kas ir palikusi līdz šai dienai. Tad Tas 
Kungs mitējās Savā dusmu karstumā. Šo vietu līdz pat šai 
dienai tādēļ vēl sauc par Ahoras ieleju” (Joz. 7:25-26). 

Otrs stāsts ir par ķēniņa Dāvida, kuru Dievs ir nosaucis 
par vīru pēc Savas sirds, laulības pārkāpšanu. Kaut viņam 
bija vairākas sievas un liels daudzums blakussievu, viņam 
iepatikās skaista sieviete, kas bija Ūrijas, viņa padotā, sieva, 
ar kuru viņš slepeni sagrēkoja. Tad, vēloties noslēpt savu no-
ziegumu, nolēma ar citu cilvēku rokām veikt slepkavību. 
Kādas bija šīs šausmīgās rīcības sekas, mums visiem ir zi-
nāms. Netīrie sakari ar Batsebu izvērtās par daudzām nelai-
mēm un bēdām, kuras viņu vajāja visu atlikušo mūžu. 
Sākumā viņam vajadzēja pārdzīvot grēkā ieņemtā bērna 
nāvi, vēlāk viņa pieaugušais dēls Amnons piesmēja savu 
pusmāsu, bet viņu pašu pēc tam nogalināja miesīgais brālis. 
Tad sekoja Absaloma, vēl viena ķēniņa dēla, atklāta sacel-
šanās, kas beidzās ar viņa traģisko nāvi un tēva rūgtām asa-
rām, jo visā šajā traģēdijā Dāvids pats bija pie vainas. 

Dāvids labi saprata savu vainu un to var sadzirdēt sāpju 
un grēka nožēlas pilnajos vārdos: „Mans dēls Absalom! 
Manu dēliņ! Mans dēls Absalom! Kaut jel kāds būtu man 
ļāvis mirt tavā vietā! Ak, Absalom, manu dēliņ! Mans dēls!” 
(2.Sam. 19:1). Tā piepildījās Dieva vārdi, kurus izteica pra-
vietis Nātans: „Bet tagad zobens vairs neatstāsies no tava 
nama uz mūžīgiem laikiem, tāpēc ka tu esi Mani nonievājis 
un tāpēc ka tu esi ņēmis hetieša Ūrija sievu ar nolūku, lai tā 
kļūtu tava sieva! Tā saka Tas Kungs: redzi, Es likšu nelaimei 
nākt pār tevi no tava paša nama un tev to redzot: Es ņemšu 
tavas sievas un tās nodošu kādam tavam tuviniekam, lai viņš 
guļ ar tavām sievām gaišā dienas laikā, saulei spīdot. Jo to, 

56



ko tu esi darījis slepeni, to Es atdarīšu visa Israēla nama 
priekšā un mirdzošas saules gaismā!” (2.Sam. 12:10-12). 

Pie viena ir jāsaka, ka bērni ļoti bieži ir savu vecāku 
grēku upuri, un to rāda pati dzīve, tā apliecinot Tā Kunga 
vārdus, ko Viņš Vecās Derības laikā ir teicis Savai tautai: 
„...jo Es, Tas Kungs, tavs Dievs, esmu dusmīgs Dievs, kas 
tēvu grēkus pie bērniem piemeklē līdz trešam un ceturtam 
augumam tiem, kas Mani ienīst, un dara žēlastību līdz tūk-
stošajam augumam tiem, kas Mani mīl un tur Manus bauš-
ļus” (2.Moz. 20:5-6); „Tas Kungs ir pacietīgs un bagāts 
žēlastībā; Viņš piedod noziegumus un pārkāpumus, bet Viņš 
arī nepamet nesodītus, piemeklēdams tēvu grēkus pie bēr-
niem līdz trešam un ceturtam augumam” (4.Moz. 14:18). 
Kas zina, varbūt tādēļ pravieša Jeremijas laikos bija tāda pa-
runa: „Tēvi ēduši skābas vīnogas, un bērniem no tā zobi ap-
mizējuši” (Jer. 31:29). Tā kā vecākiem ir vērts aizdomāties, 
darot visu no viņiem atkarīgo, lai pēc tam nav jālej novēlotas 
asaras, līdzīgi Dāvidam. 

Savu iesēto bija jānopļauj arī Šimejam, kurš grūtā brīdī 
lika negodā savu ķēniņu, bet četrdesmit gadus vēlāk saņēma 
pelnīto atmaksu no Salamana rokas, kurš pirms nāvessoda 
viņam teica: „Tu pats pazīsti savu sirdi, tos ļaunos darbus, 
kādus tu manam tēvam Dāvidam biji nodarījis, un Tas 
Kungs lai liek taviem ļaunajiem darbiem atgriezties uz tavu 
paša galvu” (1.Ķēn. 2:44). Tā nu ir, ka aiz katras sējas un 
pļaujas stāv neviens cits kā taisnais un taisnīgais Dievs, 
Kuram priekš visa ir Savs laiks un noliktā stunda. 

Dievs neviena vaigu neuzlūko. Katram, kurš izdarījis 
grēku, ir jāpļauj arī tā sekas, lai kas viņš nebūtu, vai parasts 
sabiedrības pārstāvis, kāds bija Ahans, vai valdnieks, kā Dā-
vids, vai netaisns cilvēks, kā Šimejs. Te izņēmums nav arī 
priesteri, par ko liecina augstā priestera Ēļa piemērs, kurš 
saņēma Dieva sodu par savu dēlu, kuri pārkāpa Mozus li-
kumu, nepienācīgu audzināšanu. Tā bija, tā ir un tā būs vien-
mēr. Par to arī mums, dzīvojošiem šajos pēdējos laikos un 
esot sabiedrības ārkārtējās samaitātības un izvirtības lieci-
niekiem, nekad nevajadzētu aizmirst. 

57



Palūkojieties visapkārt, ieklausieties tajā, ko regulāri 
pauž masu informācijas līdzekļi, un jūs par to pārliecināsie-
ties. Miljonāri nonāk cietumā par dažādām mahinācijām un 
nodokļu nemaksāšanu valstij. Visā pasaulē pazīstami poli-
tiskie darboņi nokļūst skandalozās situācijās savas netiku-
mīgās dzīves dēļ. Zagļus, slepkavas un citus bīstamus 
noziedzniekus atmaksa sasniedz brīžos, kad viņi to negaida, 
tiesnešus atmasko viņu melos, holivudas zvaigznes, rok-
dziedātājus, kuri nemitīgi maina savus partnerus, piemeklē 
AIDS, bet nemitīgā dzeršana parastās tautas vidū vainagojas 
ar priekšlaicīgu nāvi un smagām hroniskām slimībām. 
Diemžēl, līdzīgus piemērus var uzskaitīt un uzskaitīt. 

Protams, var teikt, ka Dievs ne vienmēr pret visiem ir 
taisnīgs, jo dažreiz taisnajam ir jāpiedzīvo tas, ko būtu pel-
nījis netaisnais, bet netaisnais bauda dzīvi, kuru nemaz nav 
pelnījis. Nu, ko, tieši tā kādreiz sprieda arī Asafs. To varam 
lasīt psalmā: „Tiešām, vēlīgs ir Dievs Israēlam, tiem, kam 
sirdis ir šķīstas. Bet es – es gandrīz būtu paklupis, manas 
kājas bija sagrīļojušās, mani soļi gandrīz būtu izslīdējuši no 
manas gaitas raksta, jo es dusmojos par lielīgajiem, kad es 
redzu, ka bezdievjiem tik labi klājas. Tiešām, viņiem nav 
nekādu bēdu visu mūžu, vesela un labi barota ir viņu miesa. 
Cilvēku grūtības viņus nespiež, viņi netiek spaidīti kā citi 
cilvēki. Tādēļ arī augstprātība ir viņu kaklarota, un varmā-
cībā viņi tērpjas kā drēbēs... Viņi zobojas un runā savā ļau-
numā tikai par varas darbiem, viņu runas ir augstprātības 
pilnas... Redzi, tādi ir tie bezdievji, un tomēr viņiem arvienu 
labi klājas pasaulē, un viņi vairo savu bagātību. Tiešām, vel-
tīgi es esmu paturējis šķīstu savu sirdi un mazgājis nevainībā 
savas rokas. Un mani taču nelaime mocīja katru dienu, un 
bargi mani pārmācīja ik rītus... Es to visu pārdomāju, lai sa-
prastu, bet tas bija par grūtu manai saprašanai, tiekāms es 
iedziļinājos Dieva noslēpumos un kļuvu uzmanīgs uz to, 
kāds gals viņus sagaida. Tiešām, Tu viņus nostati uz slidena 
ceļa un liec viņiem gāzties, ka viņi iet postā... Jo redzi, tie, 
kas neuzticībā no Tevis atstājas, iet bojā; Tu izdeldē tos, kas 
no Tevis atkāpjas” (Ps. 73:1-6, 8, 12-14, 16-18, 27). 

58



Nu ko, zemes dzīvē mums, patiesi, brīžiem nākas sa-
skarties ar netaisnību. Taču, tā ir īslaicīga parādība. Mūžībā, 
kurai nebūs gala, Dieva taisnība tomēr uzvarēs, un katrs sa-
ņems to, ko viņš ir pelnījis. Ne bagātība, ne popularitāte, ne 
cilvēciskā slava tad vairs neko nenozīmēs, bet tikai tas, kas 
ir dārgs Tā Kunga acīs. Un iespējams, ka tikai nostājoties 
Debesu Tēva priekšā, mēs beidzot sapratīsim, ka Viņš, pa-
tiesi, nekad nekļūdās. 

Sējas un pļaujas likumam ir dažas likumsakarības, kas 
visu laiku atkārtojas. 

1. Pirmā no tām ir tas, ka Dievs parasti atmaksā par 
grēku tādā pašā veidā kā cilvēks ir grēkojis. Tādēļ, ja tu pa-
gātnē zagi, nebrīnies par to, ja tev tagad visu laiku kaut kas 
pazūd. Ja tu savā dzīvē bieži meloji, neesi sašutis, ka tevi 
vienmēr kāds māna. Ja tu bez sirdsapziņas pārmetumiem ne-
turēji doto vārdu, tad nenopūties par to, ka tev nav uzticamu 
draugu, uz kuriem tu varētu paļauties. Bija laiks, kad tu iz-
platīji melus par citiem, tad nu tagad klausies baumas, kuras 
izplata par tevi. Ja tu runāji ļaunu par saviem tuvākajiem 
draugiem, tad neesi sašutis, ka šodien tā runā par tevi. Tu 
negribēji klausīt vecākiem, pazemoji, varbūt nelabvēlīgi 
runāji par viņiem, tad nu šodien pļauj savu bērnu nepa -
klausību un paciet viņu nicinājumu, kuru viņi tev izrāda ne 
vairs slepeni, bet tieši. Ja tu savā laikā augstprātīgi attiecies 
pret citiem, tad nebrīnies, ka tev blakus dzīvojošie šodien 
pazemo tevi. Tu dzīvoji savai labpatikai un uzskatīji, ka 
vari iztikt bez Dieva, tad nu neskumsti par to, ka tev tagad 
nav nekādu svētību. Jo tu pļauj to ko esi sējis, kā ir rakstīts: 
„Redzi, naidniekam ir noziegums prātā, viņš ir ļaunuma 
pilns un rada tikai viltu! Viņš rok bedri un dara to dziļu, 
bet pats iekrīt slazdā ko izlicis. Viņa ļaunums griežas at-
pakaļ uz viņa paša galvas, viņa briesmu darbi skar viņa 
paša skaustu” (Ps. 7:15-17). 

Saprotams, Tas Kungs mums neko neuzspiež. Mums ir 
tiesības sēt visu ko vēlamies, bet nepļaut to, ko negribētos, 
jau vairs nav mūsu varā, jo saņemsim vien to, ko esam pel-
nījuši. Tā kā, ja vedinām kādu uz laulības pārkāpšanu vai 

59



netiklību, pavedinām bērnu, meiteni vai puisi, svešu sievu 
vai kādas citas sievietes vīru, neaizmirstiet par to, ka atnāks 
diena, kad tava sieva aizies ar citu, vai bērni, kurus tu ar 
tādām grūtībām izaudzināji, atstās tavas mājas un palaidnīgi 
dzīvos, kļūstot tev par kaunu un lāstu. Atšķirība var būt vien 
tajā, ka tu grēku darīji slapstoties un slēpjoties, vai savās 
domās un iztēlē, bet viņi to darīs atklāti, atklājot tavas sle-
penās nelikumības, par kurām tu domāji, ka tās nekad ne-
viens neuzzinās. 

2. Otra likumsakarība parādās tajā faktā, kas pastāvīgi 
apstiprina to, ka raža vienmēr ir lielāka par sēju. Šo parādību 
gadu no gada varam redzēt arī dabā. Kad zemē iemet vienu 
kviešu graudu – izaug vārpa, kurā ir desmitiem graudu, ie-
liec vienu sēkliņu – izaug liela saulespuķe ar daudzām sēk-
liņām, liec iedobītē vienu kartupeli – izroc astoņus, desmit 
un vairāk. Tieši tā tas izskatās mūsu dzīvē. Tikai viens aiz-
vainojošs vārds var atnest daudz nelaimju, izsaucot dusmas, 
rūgtumu un negantu naidu, bet dvēseli aizskarošs apvaino-
jums var izsaukt infarktu un nāvi. Vienkārša nesapratne var 
būt atsaluma, atsvešinātības un saspringtības iemesls vīra 
un sievas attiecībās, novedot viņus līdz laulības šķiršanai, 
bet mirkļa skaudība, greizsirdība vai pēkšņi radušās aizdo-
mas, var šķirt divus tuvus cilvēkus, kas labi sapratās, izārdot 
viņu daudzgadīgo draudzību. Tautas paruna ne velti teic: 
„Vēju sēsi, vētru pļausi”. Patiesi, dzīvē tā mēdz būt ļoti 
bieži. Tikai viens nodarīts grēks var nest sev līdzi daudz 
asaru un nelaimju. 

3. Trešā likumsakarība ir tāda, ka sējas – pļaujas likumā 
ir redzams pakāpenisks pieaugums. Kā jebkura zemē ie-
mesta sēkla sāk savu augšanu no maza vārga asniņa, tāpat 
katrs pārkāpums sākumā liekas kā kaut kas nevainīgs un ne-
nozīmīgs, kam mēs nepievēršam īpašu uzmanību. Piemē-
ram, garām slīdoša ļauna doma, no kuras mēs cenšamies 
vienkārši novērsties, darbosies tik ilgi, kamēr nesagraus 
pašas draudzīgākās attiecības ar mums dārgiem cilvēkiem 
un nepārveidos mūs par ļauniem un aizdomīgiem, ar kuriem 
mēdz būt ļoti grūti kontaktēties. Apstiprinot šo likumu, tautā 

60



saka: „Sēsi domu – pļausi darbu, sēsi darbu – pļausi iera-
dumu. Sēsi ieradumu – pļausi raksturu. Sēsi raksturu – pļausi 
likteni”. 

4. Ceturtais, par ko mums nevajadzētu aizmirst, ir tas, 
ka nosodījums un sods tiek realizēts caur kādu cilvēku, kuru 
Dievs ņem Savā pārziņā. Bet mēs, to nesaprotot, sākam viņu 
uzskatīt par mūsu nelaimju vaininieku un pat par ļaunāko 
ienaidnieku. Kā var neieredzēt to, kurš ir tikai Dieva ierocis, 
kuru Viņš ņem un lieto pēc Saviem ieskatiem, kā vēlas un 
kad vēlas, lai varētu īstenot pie mums to, ko esam pelnījuši?! 
Dusmojoties uz tādu cilvēku, mēs pat neaizdomājamies, ka 
ejam karot pret Dievu, Kurš darbojas caur šo cilvēku. 

Tieši tā kā tas ir miesīgā dzīvē, sējas un pļaujas likums 
darbojas arī garīgajā dzīvē, pie tam neatkarīgi no tā, kāda 
veida grēks ir kā pirmavots – vai tā ir nepaklausība, apru-
nāšana, naudas kāre, netiklība vai laulības pārkāpšana, 
cietsirdība, atriebība vai nepiedošana. Kā apliecinājumu 
tam, gribētos piedāvāt divus piemērus, kurus lūdza darīt 
zināmus, šo notikumu dalībnieki, lai varētu garīgi palīdzēt 
kādam no jums. 

Kāda jaunatgriezusies sieviete, kura kādreiz bija pazīs-
tama sportiste, un, dzīvojot pasaulē, darīja to visai vētraini, 
sagrauta un asarām acīs stāstīja: „Jaunībā es biju reti skaista 
meitene, tādēļ no puišiem nebija miera. Man patika jaukt vi-
ņiem galvu, un tādēļ es vienlaicīgi tikos ar vairākiem, brī-
žiem novedot viņus līdz ārprātam mežonīgas greizsirdības 
dēļ. Bet, pienāca brīdis, kad es pati neprātīgi iemīlējos. Tas 
bija ļoti pievilcīgs, stalts un spēcīgs jauns cilvēks, kurš esot 
sporta meistars smagatlētikā, izsauca vispārēju sajūsmu. 
Kad viņš nopietni bija ar mani aizrāvies un jau ierunājās par 
mūsu kāzām, bijušie pielūdzēji, nolēmuši man atriebties, iz-
stāstīja viņam par maniem pagātnes gājieniem. Tā rezultātā 
viņa mīlestība nomainījās pret nicinājumu un naidu. Pagāja 
neilgs laiks, viņš šķīrās no manis, uz atvadām pasakot, ka 
bija labākās domās par mani. 

Atmaksas dzīta, es noliku sev par mērķi izjaukt savu 
bijušo puišu ģimenes, kas tajā laikā jau bija precējušies un 

61



kuri reiz atņēma man mīļoto. Pavedinot ar savu brīvo uzve-
dību un pieejamību, es viņus aizvilināju prom no ģimenēm, 
un pēc tam, brīžos, kas bija priekš viņiem laimīgākie, tos pa-
metu. Man bija vienaldzīgas viņu pamesto sievu ciešanas, 
bērnu asaras, jo es uzskatīju sevi par aizskartu, aizvainotu 
un nāvīgi apvainotu. 

Nogurusi no tādas vaļīgas dzīves, es, beidzot, apprecē-
jos ar cilvēku, kurā pilnā mērā pļāvu visus savus ļaunos dar-
bus. Viņš ņirgājās un mocīja manu dvēseli tā, ka nemitīgo 
moku dēļ, es ātri zaudēju savu skaistumu, ar ko tā reiz biju 
lepojusies. Lamas, apvainojumi, dzeršana, piekaušana un 
neskaitāmas krāpšanas kļuva par manas dzīves daļu, kam 
nebija redzams gals. Un es sāku neieredzēt savu vīru ar ne-
gantu naidu. 

Bet, arī tas vēl nebija viss. Vienīgā, mums piedzimusī 
meita, bija pret mani noslēgta un uzvedās atsvešināti un vēsi, 
it kā es nebūtu viņas māte. Tas man lika pa naktīm no aiz-
vainojuma, izmisuma un bezspēka raudāt. Bez tam, manto-
jusi no manis ārējo skaistumu, viņa dzīvoja tādu pašu dzīvi, 
kā kādreiz es. Tas beidzās ar to, ka savos nepilnajos divdes-
mit gados viņa nomira no AIDS. Pēc meitas nāves vīrs mani 
pameta un aizgāja pie citas sievietes. Tagad esmu pavisam 
viena un vairs neesmu nevienam vajadzīga. Mani pārdzīvo-
jumi noveda mani pie Dieva meklēšanas, un, tikai kļūstot ti-
cīgai, es sapratu, ka visu iepriekšējo dzīvi pļāvu to, ko tik 
neprātīgi biju sējusi. Jo nav iespējams uzcelt laimi nākotnē, 
ja tev ir tāda grēcīga pagātne!” 

Nevienam nav noslēpums, ka cilvēkam ir raksturīgi 
aizmirst grēkus, kurus viņš ir kādreiz padarījis. Un ne 
tikai, mēs visiem spēkiem cenšamies izdzēst no atmiņas 
to, ko tā vai citādi, ir nepatīkami atcerēties. Bet sirdsap-
ziņu nav tik viegli apklusināt. Tā atkal un atkal neliek 
mieru sirdij, kura nav pakļauta saprātam, jo ļoti bieži aiz 
tās stāv Pats Dievs. Ne velti taču Svētajos Rakstos ir 
teikts: „...ja mūsu sirds mūs pazudina, Dievs ir lielāks 
nekā mūsu sirds un zina visas lietas” (1.Jņ. 3:20). Kā pie-
rādījums tam var kalpot šis piemērs. 

62



Kāds vīrietis gados, nodzīvojot kopā ar savu sievu gan-
drīz piecdesmit gadu, neilgi pirms savas nāves nevarēja at-
rast sirds mieru, līdz palūdza sameklēt dvēseļu aprūpētāju, 
kuram viņš atklāja grēku, kas bija ilgi viņu mocījis. Lūk, ko 
viņš izstāstīja: 

„Mana māte agri kļuva bārene, tādēļ auga ģimenē, kura 
viņu bija pieņēmusi un izmantoja kā kalponi. Izaugdama 
tādos apstākļos – bez uzmanības un maiguma, viņa bija 
klusa, noslēgta un dusmu pilna. Nemācīta izrādīt mīlestību, 
viņa nespēja to dot citiem. Pie pirmās izdevības apprecoties 
un dzemdējot divus bērnus, viņa tā arī nespēja savā dvēselē 
atvērties, palikdama cieta un auksta. No tā cietām ne tikai 
mēs ar māsu, bet arī mūsu tēvs, kurš šī iemesla dēļ aizgāja 
pie citas sievietes un aizbrauca no mūsu ciema, kad mēs vēl 
bijām pavisam mazi. Tādēļ mātei bija jāaudzina mūs vienai 
pašai un daudz jāstrādā, lai nodrošinātu, bez apgādnieka pa-
likušo, ģimeni. 

Diemžēl, tēva aiziešana viņu ne tikai neveda pie prāta, 
bet vēl vairāk nocietināja, kā pret viņu, tā arī pret bērniem, 
un mūsu dzīve kļuva vēl sliktāka. Cik es sevi atceros, tad 
mamma nekad nesmaidīja un nepriecājās, nezinājām, kas ir 
mātes mīlestība un maigums. Viņa mūs turēja ar „dzelzs 
roku”, audzināja rupji uzkliedzot, pavēlot, pieprasot un bieži 
sodot, kā rezultātā es viņu vārda tiešā nozīmē sāku neiere-
dzēt. Kad es biju pusaudzis, sākās Otrais pasaules karš, kura 
laikā mēs piedzīvojām daudz grūtību un gandrīz nomirām 
no bada. Es zinu, ka bēdas un ciešanas daudziem liek at-
maigt un padara līdzcietīgus pret citiem. Mani tās tikai no-
cietināja. Bērnībā radusies nepatika pret māti ar gadiem tikai 
pieauga, tādēļ, sasniedzot pilngadību, es aizgāju no mājām 
un nekad vairs neatgriezos. Mājās palikusī māsa rakstīja, ka 
māte, šīs rīcības dēļ, pastāvīgi mani nosodīja, bet man bija 
vienalga, jo uzskatīju, ka viņa pati ir vainīga. 

Pagāja četrdesmit gadi, kuru laikā es mātei neuzrakstīju 
ne rindiņu, šad tad atbildot vien māsai uz viņas vēstulēm. 
Arī viņai, tā pat kā man, jau bija ģimene. Reiz viņa man uz-
rakstīja, ka māte smagi saslima un savās ciešanās ir vērsusies 

63



pie Tā Kunga un stipri izmainījusies, lūdzot māsai piedošanu 
par pagātni un to pašu lūgdama nodot arī man. Taču, mana 
sirds bija tik piepildīta ar rūgtumu, ka atbildēju, ka nevaru 
viņai piedot. Pagāja daži mēneši, un māsa pavēstīja, ka 
mamma ir tuvu nāvei un lūdz, lai es atbraucu atvadīties. 
Taču, arī šī vēsts manu sirdi nemīkstināja, jo tur mita tikai 
rūgtums un vēlēšanās atriebties. Es neaizbraucu arī uz 
bērēm, pēc kurām māsa rakstīja, ka māte bija mani gaidījusi 
līdz pēdējam brīdim, cerot kaut pirms nāves palūgt piedo-
šanu, bet nesaņēmusi to, aizgāja mūžībā. 

Kauns atzīties, bet arī tas mani nemaz neaizkustināja, 
un es turpināju mierīgi dzīvot, esot pārliecināts, ka rīkojos 
pareizi, tādā veidā sodot viņu par cietsirdību. Gāja gadi, 
un es ievēroju, ka arvien vairāk sāku līdzināties viņai. Mani 
četri paaugušies bērni visu laiku aizrādīja man manu raup-
jumu un skarbumu, bet kļūstot pieauguši, pacentās, cik ie-
spējams ātri, pamest vecāku mājas. Bija redzams, ka arī 
mana sieva cieta no manas bezsirdības, bet es neko neda-
rīju lietas labā, uzskatot, ka savu raksturu tik un tā vairs 
nevaru izmainīt. 

Tā tas turpinājās tik ilgi, līdz es saslimu, un, griežoties 
pie ārstiem, uzzināju, ka man ir ļaundabīgs smadzeņu au-
dzējs, kuru jau ir par vēlu operēt. Galvassāpes bija tik lielas, 
ka es ar pūlēm valdījos, lai nekliegtu. Apzinoties, ka ir pali-
cis pavisam maz ko dzīvot, es atcerējos par mātes grēkno-
žēlu pirms nāves un sāku meklēt ticīgos, lai tie man parādītu 
ceļu pie Kristus. Tas Kungs bija man žēlīgs, un es viņus at-
radu. Tā slimība un smagās ciešanas palīdzēja man iegūt 
Glābēju un pilnībā Viņam nodoties. Bet kļūstot ticīgs, es tā 
arī neieguvu dvēseles mieru, jo Dievs atkal un atkal man at-
gādināja par nežēlību pret māti, un to faktu, ka es joprojām 
neesmu viņai piedevis. 

Lasot Bībeli, es uzdūros vārdiem: „piedodiet saviem ie-
naidniekiem”, un tie kā zibens mani satrieca, jo es nebiju 
spējīgs piedot, un ne tikai ienaidniekiem, bet pat savai per-
sonīgajai mātei, kaut pats lūdzu piedošanu Tam Kungam un 
to, lai Viņš uzņem mani savā miteklī. Kad es to sapratu, man 

64



kļuva baisi. Neieredzot un nosodot savu māti, es biju tāds 
pats kā viņa, kaut to nemaz nemanīju. Tā kā es kādreiz cietu 
no viņas cietās sirds, tā tagad mana raupjuma un cietsirdības 
dēļ cieš mana sieva, bērni un pat mazbērni. Es gaidīju no 
mātes mīlestību un sapratni, bet manī pašā tās arī nebija. 
Tādā veidā es pļāvu to, ko biju sējis. Lūk, kādēļ tagad, kad 
man ir palicis pavisam maz ko dzīvot, es vēlos atklāt to, par 
ko klusēju gadu desmitiem un dziļi to nožēloju. Lai par to 
uzzina visi, kam stāsts varētu kalpot kā palīdzība, lai izvai-
rītos no tā, kas skāra mani”. 

Redziet, draugi, kaut ko sējot šajā dzīvē, mēs, parasti, 
nedomājam par pļauju, un atceramies par to tikai tad, kad 
redzam sekas. Lai šis mirstošā stāsts liek arī mums palūko-
ties atpakaļ, lai no jauna pārskatītu to, ko reiz esam neapdo-
mīgi izdarījuši. Protams, lasot ko tādu, mēs varam teikt, ka 
šādi gadījumi to dzīvēs, kuri nepazīst Dievu, ir likumsaka-
rīgi. Tikai ziniet, ka sējas pļaujas likums darbojas vienādi 
gan grēcinieku, gan to dzīvēs, kuri sevi uzskata par Dieva 
bērniem. Tas arī ir iemesls, kādēļ mēs ik pa laikam dzirdam 
par krišanu kādā grēkā gan vienkāršo draudzes locekļu, gan 
kalpotāju dzīvēs. Pat par pazīstamiem Dieva vīriem, kurus 
cilvēki uzlūkoja ar trīsām un bijību. Dievs mūs nešķiro, un 
to apliecina sekojoši Svēto rakstu vārdi: „Kas nepareizi da-
rījis, dabūs pelnīto atmaksu; tur neuzlūko cilvēka vaigu” 
(Kol. 3:25) un „Ļaunajiem nekas nepalīdz, pat ja viņi arī visi 
saliktu savas rokas kopā...” (Sal.pam.11:21) („Var galvot, ka 
ļaunais nepaliks nesodīts” – kr. val. tulk.). 

Pie šī vēl var papildināt, ka ar savu ļauno sēju mēs 
varam piesaistīt nelaimi ne tikai paši sev, bet arī citiem cil-
vēkiem, tai skaitā ticības brāļiem un māsām. Viena kristiete 
dvēseles aprūpes sarunā izstāstīja, ka viņas vīrs, kurš bija 
dedzis tam Kungam savā pirmajā mīlestībā uz Viņu, arvien 
biežāk sāka nest mājās pornogrāfiskus žurnālus un videofil-
mas, piedāvājot viņai kopā skatīties šo netīrību, lai pēc tam 
to īstenotu savā laulības gultā. Zinot, kā viņš kādreiz bija 
dedzis par šķīstumu un svētumu, par ko visai bieži tika 
sludināts viņu draudzē, sieviete bija nesaprašanā, kas gan 

65



tā varēja izmainīt vīru šajā jautājumā, padarot viņu pilnīgi 
pretēju tam, kāds viņš bija kādreiz. 

Ciešot no tā, uz ko viņš piespieda viņu laulības gultā, 
šī sieva sāka pastiprināti lūgt, lūdzot To Kungu, lai Viņš at-
klāj viņai iemeslu, kādēļ vīra garīgā dzīve atdziest un kāpēc 
viņš tiek netiklības gara kārdināts. Atbildi no debesīm ne-
vajadzēja ilgi gaidīt. Pēc divām nedēļām baznīcu, kuru viņi 
apmeklēja, satricināja vēsts, ka viņu mācītājs, vairāku gadu 
garumā, pārkāpj laulību ar vienu no māsām, kura dzied korī, 
bet divi no „svētītākajiem” (tā tika uzskatīts) sludinātājiem, 
naktis nosēž pie datora, meklējot internetā pornogrāfiju. 

Tādā veidā Dievs izlēja Savu gaismu pār to, kas tika 
darīts slepenībā, un nolika visu savās vietās. Izrādās, ka 
vārdi, kas skan no katedras, lai cik pareizi tie nebūtu, plūda 
no netīriem traukiem, kas bija apgānīti ar laulības pārkāp-
šanas un acu kārības grēkiem, tāpēc „inficēja” zālē sēdošos, 
kas viņos izpaudās tajos pašos grēkos, bet jau izsmacinātākā 
veidā. Pagāja vēl neilgs laiks, un tajā pašā draudzē atklājās 
vairāki netiklības gadījumi jaunatnes vidū. Tā, lūk, cilvēku 
dvēselēs neredzamā veidā mestās netikumības sēklas, atnesa 
lielu ražu. 

No šī piemēra kļūst skaidrs, cik liela ir to atbildība, kuri 
stāv aiz katedras un sanākušajiem sludina Dieva Vārdu. Ja 
tas plūst no netīrām sirdīm un apgānītām lūpām, tad nes ne 
tik daudz labuma, cik ļaunuma, lai kādas garīgas patiesības 
netiktu runātas. Tas ir līdzīgi, kā, ja nosēdinātu cilvēkus pie 
skaisti uzklāta galda un ēdienam pirms pasniegšanas pieliktu 
visstiprāko indi ar lēnu iedarbību. Nepiešķirot tam nozīmi, 
nevajag brīnīties, ka draudzēs arvien vairāk top redzama 
netikumība. 

Kaut sējas – pļaujas likums darbojas nepārtraukti, ne-
vajag nolaist rokas un krist izmisumā, tādēļ, ka Dievs, kuram 
mēs kalpojam, piedāvā mums Savu žēlastību (apžēlošanu), 
tāpat kā tas bija Vecās Derības laikā. Senos laikos, vēršoties 
pie Savas izredzētās tautas Dievs norādīja viņiem izeju no 
izveidojušās, liekas, bezizejas situācijas, sakot: „Mazgājie-
ties, šķīstaities, pārtrauciet savus ļaunos darbus Manu acu 

66



priekšā! Mitieties ļaunu darīt! Mācaities labu darīt, mek-
lējiet taisnību, palīdziet apspiestajiem, stājieties pretī var-
mācībai, piešķiriet pienācīgo tiesu bāriņiem, aizstāviet 
atraitni! Tad nāciet, turēsim tiesu!” – saka tas Kungs. „Kaut 
jūsu grēki būtu sarkani kā asinis, tomēr tie paliks balti kā 
sniegs; kaut tie arī būtu kā purpurs, tomēr tie kļūs kā vilna. 
Ja jūs būsiet Man padevīgi un paklausīgi, tad jūs baudīsit 
zemes svētību. Bet, ja jūs pretosieties un nepaklausīsit, 
būsit cietgalvīgi, tad zobens jūs aprīs, jo Tā Kunga mute 
to runājusi!” (Jes. 1:16-20). 

Tad nu, lūk, Tas Dievs, kurš Israēlam piedāvāja izvēlē-
ties svētību vai lāstu, šodien mums piedāvā to pašu. Kā to 
izdarīt? Vispirms, cik vien tas ir iespējams, savest kārtībā 
visu slikto, kas ir bijis jūsu pagātnē. Protams, ir lietas, kuras 
vairs nevar izlabot, piemēram: veiktais aborts vai cilvēka 
nāve, kuram tu esi reiz izdarījis ko ļaunu un tagad vairs ne-
vari palūgt piedošanu. Taču daudz ko tavā dzīvē var vēl no-
regulēt. Sauc uz To Kungu, lai palīdz izraut ļaunās sēklas no 
tavas pagātnes, pirms tās būs nesušas rūgtos augļus. Pacen-
ties atcerēties visus, kuriem esi pāri nodarījis un saved kār-
tībā attiecības ar viņiem. Sameklē tos, kuriem tu kādreiz esi 
ko nozadzis un samaksā par nodarīto zaudējumu. Atceries 
Caķeja piemēru, kurš bija gatavs atmaksāt četrkārtīgi. Pie-
dod tiem, kuri tev nodarījuši gauži. Pārstāj sev pierādīt, ka 
viņiem tomēr nav taisnība un tu nebiji pelnījis tādu attieksmi 
no viņu puses. Kā gan var tik daudzus gadus nēsāt sirdī ne-
piedošanu, ja labi zini Jēzus vārdus: „Bet, ja jūs cilvēkiem 
viņu noziegumus nepiedodat, tad jūsu Debesu Tēvs jums 
jūsu noziegumus arīdzan nepiedos” (Mat. 6:15)?! Vai tevi 
tiešām nebiedē briesmīgā iespēja – nesaņemt piedošanu?!.. 
Ja biedē, tad pasteidzies pats piedot. Izdari to, ko mums 
māca Svētie Raksti, sakot: „Vai drīzāk tā nav gavēšana, kāda 
Man patīk, proti – kad atraisa kalpības jūga važas, kad tos, 
kam pāri nodarīts, atlaiž svabadībā un noņem no viņu ple-
ciem ikkatru jūgu” (Jes. 58:6). 

Rīkojies tā, kā to izdarīja kāda sieviete. Uzticoties Tam 
Kungam, viņa vispirms apstaigāja visus savus draugus un 

67



paziņas, lūdzot piedošanu par visu, ar ko, dzīvojot pasaulē, 
bija aizvainojusi viņus vai bijusi viņiem par piedauzību. Tad 
viņa aizbrauca pie savas bijušās draudzenes un atzinās, ka 
daudzus gadus atpakaļ nozaga viņai ļoti dārgu gredzenu, 
kuru pēc tam pazaudēja. Nespējot viņai to atdot, samaksāja 
divkāršu cenu un atvieglota uzelpoja. Pēc tam, sevi pazemo-
jot, izstāstīja saviem pieaugušajiem bērniem, dēlam un mei-
tai, ka viņu bērnībā ir veikusi buršanas manipulācijas pār 
viņiem, tādā veidā piesaistot okultisma lāstu, ar to rosinot 
viņus dziļāk un nopietnāk ielūkoties savā nominālajā kris-
tietībā. Tā viņa noslēdza mieru ar cilvēkiem, un Dievs dā-
vāja viņai piedošanu. Bet, tad, kad Viņš piedod, Viņš to 
aizmirst un vairs nepiemin. Tādas grēku nožēlas rezultāts 
bija neskaitāmas svētības, kuras bija tik acīmredzamas, ka 
radinieki, draugi, paziņas un darbabiedri nebeidza vien brī-
nīties par notiekošajām pārmaiņām. 

Tas Kungs neatceļ pagātni. Kas bijis, to vairs neatgriezt. 
Taču, ja pat daudz ko vairs nevar izlabot, aptverot izdarītās 
kļūdas un grēkus, Viņš dāvā piedošanu, kas kļūst par ceļu 
uz atjaunotni. Sūtot jaunu dienu, Viņš dod jaunu cerību, ļau-
jot visu sākt no jauna: mīlēt, kalpot un atbalstīt citus Viņa 
Varenā Vārda dēļ. Tad nu nezaudēsim mums dotās iespējas 
un Dieva doto žēlastību! Šodien pat darīsim jaunu sākumu, 
un tad mūsu grēcīgā pagātne paliks aiz muguras uz visiem 
laikiem. 

68



4. nodaļa 
 

Svētošanās nozīmīgums 
 
Vienā no saviem psalmiem Dāvids izsaucās: „Kungs, 

kas mājos Tavā mājoklī un dzīvos Tavā svētajā kalnā? Kas 
staigā nenoziedzībā un dara taisnību, un patiesību glabā savā 
sirdī; kas citu neaprunā ar savu mēli, savam tuvākam, ļauna 
nedara un nelaupa viņam viņa godu; kas neieredz ļaundari, 
bet tur cieņā tos, kas bīstas To Kungu; kas negroza zvērestu, 
ja tas viņam par nastu; kas neņem netaisnus augļus par aiz-
doto naudu vai dāvanas, lai kaitētu nevainīgajam. Kas tā tu-
rēsies, tas pastāvēs mūžīgi!” (Ps. 15:1-5). Balstoties šajā, var 
izdarīt secinājumu, ka mūsu Debesu Tēvam ir svarīgi ne tas, 
ka mēs Viņu pielūdzam un Viņam ticam, bet tas, kāda ir 
mūsu esība Viņa priekšā. Viena lieta ir patiesību zināt, bet 
pavisam kas cits – dzīvot saskaņā ar to. Savā svētajā kalnā 
Dievs vēlas būt kopā ar tiem, kuru ticība nav viņu vārdos, 
bet dzīvē, darbos. Kaut Viņš neatraida grēciniekus, kuri nāk 
pie Viņa, tomēr mīl taisnos un Viņam ir labs prāts uz tiem, 
jo Viņš Pats ir svēts. Tieši tādēļ svēto rakstu lappusēs ir at-
stāti tādi vārdi: „Bet sekodami Svētajam, kas jūs aicinājis, 
topiet arī paši svēti visā dzīvošanā, jo ir rakstīts: esiet svēti, 
jo Es esmu svēts” (1.Pēt. 1:15-16). Apstiprinot nepiecieša-
mību kristiešiem tiekties uz svētumu, Osvalds Čembers 
rakstīja: „Iepriekš noteiktais mērķis cilvēku ilgām – tā nav 
ne laime, ne veselība, bet tieši svētums. Dievs – nav mū-
žīgs cilvēku svētīšanas mehānisms. Viņš nāca, lai glābtu 
cilvēku, ne aiz žēluma pret viņu, bet Savai slavai un dzīvei 
svētumā”. 

Vārdu „svēts, svētais, svētums un svētošanās (svēttap-
šana)” nozīmi var saprast tikai skatot tos ciešā kopsakarībā. 
Viņu nozīmi burtiskā tulkojumā var izteikt ar darbības vārdu 
„nošķirt”. Svētajos Rakstos šis vārds ir lietots jau pašos pir-
majos 1.Mozus grāmatas pantos, kad ir runa par pasaules ra-
dīšanu: „Un Dievs redzēja gaismu labu esam, un Dievs šķīra 
gaismu no tumsas” (1.Moz. 1:4). Senajiem ebrejiem par 

69



svētu sauca visu to, ko nošķīra no parastā, ikdienišķai lieto-
šanai paredzētā, jo bija lemts to lietot īpašam nolūkam, kal-
pojot Tam Kungam. Garīgā izpratnē „svētīšana” nozīmē 
atšķiršanu no grēcīgas negantības un nešķīstības, kura ek-
sistē ļaunajā un izvirtušajā pasaulē, kas ir mums apkārt, un 
sevis pilnīgu atdošanu Debesu Tēvam par īpašumu. 

Vecās Derības laikā visu, kas bija nolemts svētīšanai, 
Dievs noteikti atšķīra. Tieši šī iemesla dēļ Israēla tauta tika 
izvesta no Ēģiptes. Vēlāk levītiem bija jānošķiras no visas 
pārējās Israēla tautas, lai kļūtu par Dieva īpašumu (skat. 
4.Moz. 8:14). Arī Ārona dēli tika nošķirti no pārējās tautas, 
lai varētu pildīt priesteru kalpošanu. (2.Moz. 28:1). Taču ar 
to nekas nebeidzās. Atšķirtiem, viņiem vajadzēja mazgāties 
un attīrīties no visādas nešķīstības. Tas bija jādara pēc Dieva 
noteiktās kārtības. Pēc svaidīšanas ar svēto eļļu, viņiem bija 
jāapņemas saglabāt sevi neaptraipītus, tātad svētus. No tā 
laika kāds cilvēks, lieta vai priekšmets, kuri ir nošķirti no 
ikdienas vides, ir svētīti Tam Kungam un paredzēti kalpo-
šanai Viņam, tika saukti par „svētītiem” vai „svētiem”. 
No tā ir radies jēdziens svētums, kas tiek lietots tikai ticīgu 
cilvēku vidū un nozīmē – tāds, kas nav saistīts ar ļaunumu, 
kam ir garīgā un tikumiskā šķīstība, gara, dvēseles un mie-
sas šķīstība. 

Kaut Vecās Derības laiki ir sen pagājuši, svētošanās 
jautājums arī šodien joprojām ir viens no galvenajiem, 
kuru nākas risināt katram patiesam kristietim, jo tieši no tā 
ir atkarīga viņa nākotne mūžībā. Ne velti Dieva vārds saka: 
„Dzenieties pēc miera ar visiem un pēc svētas dzīves, bez 
kā neviens neredzēs To Kungu” (Ebr. 12:14). Sātans, to 
labi zinādams, vienmēr ir centies šajā praktiskās kristie-
tības jautājumā ieviest maksimāli daudz sajukuma un ne-
sapratnes. Tas viss tādēļ, lai cilvēkam nebūtu skaidrs 
priekšstats par to, kādā veidā tiek sasniegts tas, kas būtībā 
ir Dieva griba, tātad, mums obligāti izpildāma. Neviena 
patiesība ticīgo vidū nav bijusi tā izkropļota, kā saprašana 
par svētumu un ceļiem kā to sasniegt. Tieši šie maldi vi-
ņiem lika spert visneticamākos un bezjēdzīgākos soļus. 

70



Piemēram, viduslaikos svētuma stāvokli centās sasniegt 
esot vientuļniekam, ar askētismu, ilgiem, mokošiem gavē-
ņiem, savas miesas spīdzināšanu garos svētceļojumos uz 
vietām, kuras baznīca bija izsludinājusi par svētām, un at-
rašanās tajās, it kā padarīja cilvēku svētu. Vēlāk svētumu 
centās iegūt par naudu, pērkot grēku atlaišanas indulgen-
ces, vai, piespiežot sevi regulāri sūdzēt grēkus priesterim, 
vai izolējoties no grēcīgās pasaules un aizejot klosterī, vai 
vēl kādos citos veidos. 

Ir jāteic, ka, neskatoties uz to, ka Dieva Vārds visai iz-
smeļoši izskaidro svēttapšanas jautājumu, mūsdienu kristie-
šiem, esošiem dažādās konfesijās, joprojām nav vienotas 
pieejas un kopēja viedokļa, piedāvājot lielu daudzumu pret-
runīgu skaidrojumu, kuros nereti ir grūti orientēties un sa-
prast. Vieni Dieva bērni ir pārliecināti, ka kļūst svēti saņemot 
Svētā Gara kristību. Citi saka, ka svētumu sevī var attīstīt ar 
garīgās emocionalitātes palīdzību. Tā, dzenoties pēc ātra re-
zultāta, ķeras pie mūsdienās plaši propagandētiem, jauniem 
un visai daudzveidīgiem ceļiem. Viņus piesaista lūgšanu 
laikā sajūtamas trīsas, kuras tiek izvērtētas kā Dieva pieskā-
riens, siltuma sajūta vai „elektriskās strāvas” iziešana caur 
miesu, vai citas neparastas ķermeņa izjūtas. Trešie par svē-
tumu pieņem uzpūstas frāzes par neparasti dziļas patiesības 
izprašanu, kuru saņem kaut kādā, īpaši pārdabiskā veidā. Ce-
turtie ar visiem spēkiem tiecās pēc šķietamas brīvības, kuru 
it kā saņemot pēc daudzkārtīgām grēksūdzēm, un pēc viņu 
domām tas cilvēku paceļ augstākā garīgā līmenī. Šādās aiz-
rautībās tādi ticīgie aiziet tik tālu, ka sāk piespiest to darīt 
arī citus un vārda tiešā nozīmē kļūst par grēksūdžu atkarī-
gajiem, kā narkomāni, kuri vairs nevar dzīvot bez savām 
narkotikām. 

Rezultāts šāda veida tieksmei pēc svētuma ir vilinoši 
ātrs panākums, pacēlums un šķietams garīgs uzplaukums, 
bet pēc tam strauja lejupslīde, kas beidzas ar vilšanos un pa-
nīkumu, nolaidību. Mokoties savā bezizejā, pēc ātras svēt-
tapšanas alkstošās dvēseles nesaprot, ka vēlamā meklējumos 
sen jau nomaldījušās no pareizā ceļa. Sargājot sevi no šāda 

71



veida galējībām, citi ticīgie aicina uz saprātīguma un skaidra 
prāta saglabāšanu svēttapšanas jautājumā. Viņi regulāri velta 
laiku, lai komunicētu ar To Kungu, cītīgi lūdz, godina Viņu 
dziesmās, bet savā dzīvē maz atšķiras no pirmajiem, jo tāpat 
nevar atmest savu grēcīgumu, pieņemot to kā katra cilvēka 
neizbēgamu likteni, no kura neviens nevar izvairīties. 

Kas attiecas uz nominālajiem kristiešiem un pasaules 
cilvēkiem, tad viņi apzināti dara visu iespējamo, lai jēdzieni 
„svētums un svētošanās” cilvēkos izsauktu tikai negatīvas 
emocijas. Viņu aprindās vārds svētums tiek saprasts kā baus-
lība un sausums, dažādi ierobežojumi vai pilnīga atteikšanās 
no visa, kas dod cilvēkam iepriecu, kā arī neskaitāmi ģērb -
šanās, ēšanas, izklaides nosacījumi, ko pavada neiztrūk-
stoša Bībeles lasīšana, kura katru reizi atgādina par to, ko 
nedrīkst darīt. Ar jēdzienu „svētais” viņiem saistās tādi ap-
zīmējumi kā nepieejams, noslēdzies un fanātisks. Bet tas 
viss viņiem liekas neatbilstošs laika prasībām kam nav nekas 
kopējs ar mūsdienīgu, civilizētu un brīvu dzīvi. Šī iemesla 
dēļ skeptiķiem un kritizētājiem, vārds „svētums” drīzāk iz-
sauc smīniņu vai sarkastisku smaidiņu, nekā ieinteresētību 
vai atzinību. 

Tomēr, šāda pieeja svētošanās un svētuma jautājumiem 
nemaz neizbrīna, ja ņemam vērā kādā netīrā un izvirtušā pa-
saulē mēs dzīvojam. Grēks, kas visur izplatās un visāda 
veida ļaunums, ir ne tikai neaptverami palielinājies, bet arī 
visādi tiek attaisnots. Masu informācijas līdzekļi – avīzes, 
žurnāli, reklāmas, kinofilmas, televīzijas un radio prog -
rammas un tam līdzīgi – reklamē un propagandē izlai-
dību, netikumību, alkatību, cietsirdību un vardarbību. 
Laulāto neuzticība, nestabilitāte laulības dzīvē un ar to 
saistītās šķiršanās, kas satricina ģimenes pamatus, mūžīgais 
paaudžu konflikts, visur esošais alkoholisms un narkomā-
nija, meli, krāpšana un liekulība, kas kļuvuši par mūsu dzī-
ves neatņemamu sastāvdaļu, pasaules ekonomikā un politikā 
notiekošās nelikumības, kliedzošā nevienlīdzība materiālo 
labumu sadalē un daudz kas cits, nosaka negatīvo attieksmi 
pret svētumu. Šī iemesla dēļ cilvēkiem rodas antipātijas pret 

72



visu, kas ar to saistīts, un viņi instinktīvi cenšas no šī jē-
dziena norobežoties. 

Bet, bieži vien, tieši tas, ko cilvēki uzņem kā negatīvu, 
patiesībā labvēlīgi iedarbojas uz mūsu dvēseli un uz mūsu 
cilvēcisko dzīvi vispār. Reiz Dieva vīrs K. Luis ir teicis: 
„Cik maz gan zina tie, kuri uzskata, ka svētums ir kaut kas 
garlaicīgs. Kad tev ir darīšana ar patiesību, tā, ar savu neap-
strīdamību, aizrauj tevi pilnībā. Ja kaut desmit procentu no 
pasaules iedzīvotājiem būtu svēti, pasaule vienā mirklī pār-
veidotos, un cilvēki kļūtu daudz laimīgāki”. 

Saskaņā ar Vestminsteras īso katehēzi, svēttapšana – tā 
ir „brīvās Dieva žēlastības darbība, caur ko visa mūsu cil-
vēciskā būtība atjaunojas pēc Dieva tēla un līdzības un ie-
gūst spēju arvien vairāk un vairāk nomirt grēkam un dzīvot 
taisnībā”. Osvalds Čembers par to teica tā: „Svēttapšana – 
ir nekas cits kā Jēzus Kristus svētums, kas ir tapis redzams 
manī. Svētas dzīves brīnumainais noslēpums ir nevis Viņa 
atdarināšanā, bet atļaušanā Jēzus pilnīgajām īpašībām tapt 
redzamām manā mirstīgajā miesā. Svēttapšana nozīmē Jēzus 
svēto īpašību piepotēšana man, kas ir: Viņa pacietība, Viņa 
mīlestība, Viņa svētums, Viņa ticība, Viņa šķīstība un Viņa 
godprātība. Tā nav spēka iegūšana no Kristus, lai svēti dzī-
votu, bet Viņa svētuma saņemšana, kas reiz bija Viņā, bet 
tagad ir redzama manī. Tādā veidā visi mūsu miesas, dvē-
seles un gara spēki ir iegrožoti, ir zem prāta kontroles, un ir 
virzīti kalpošanai Tam Kungam. Kaut grēks šādā gadījumā 
pilnībā netiek iznīcināts, tam tiek liegta iespēja mūsos tālāk 
attīstīties un veikt savas graujošās darbības. Tikumisko at-
jaunošanos, kuras procesā mēs aizvien tālāk aizejam no tā, 
kas mēs kādreiz bijām, veic Svētais Gars, kurš iemājo 
mūsos, kā ir rakstīts: „Un daži no jums bija tādi. Bet jūs esat 
nomazgāti, jūs esat svēti kļuvuši, jūs esat taisnoti Kunga 
Jēzus Kristus Vārdā un mūsu Dieva Garā” (1.Kor. 6:11). 

Dvēseles svētošana un sevis attīrīšana no visa tā, kas 
Dievam nav patīkams, – ir savstarpēji cieši saistīti procesi 
un nav atdalāmi viens no otra. Bez attīrīšanās nav iespējama 
svēttapšana, bet tiekšanās uz svēttapšanu, vienmēr atved 

73



dvēseli pie attīrīšanās. Bet ne viens, ne otrs nav iespējams 
bez sava grēcīguma apzināšanās, kas ir viena no vērtīgāka-
jām parādībām cilvēka dzīvē. Ne jau nejauši Jēzus reiz teica, 
ka, kad atnāks Svētais Gars, tad pirmais, ko Viņš izdarīs, – 
atmaskos mūs grēkā. Kad Viņš atmodina cilvēka sirdsapziņu 
un ieved Dieva klātbūtnē, tad attiecības ar cilvēkiem aiziet 
otrā plānā un par galveno kļūst attiecības ar To Kungu, tā, 
kā tas reiz notika ar Dāvidu, kurš apzinājies savu grēku, va-
rēja tikai pateikt: „Vienīgi Tevis priekšā es esmu grēkojis un 
darījis to, kas ļauns Tavās acīs...” (Ps. 51:6). 

Mūsdienu baznīcā ir divas galējības, attiecībā uz pieeju 
grēkam. Liela sludinātāju daļa vai nu vispār nepieskaras šai 
tēmai, baidoties aizvainot cilvēkus, tieši pasakot, ka viņi ir 
grēcinieki un saucot lietas savos īstajos vārdos, vai to piemin 
garāmejot un ļoti aizplīvuroti. Priekš viņiem Dievs ir līdzīgs 
labam onkulītim debesīs, kurš to vien dara, kā ir ilgstoši pa-
cietīgs, žēlīgs, piedod un svētī, mīlot mūs tādus, kādi mēs 
esam. Tāda pārmērīga uzmanība un piesardzība noved pie 
visatļautības un nepiedodamas tolerances, jo dvēseles zaudē 
bijību Dieva priekšā, darot visu, kas viņām ienāk prātā. Taču 
ir arī tādi sludinātāji, kuri metas otrā galējībā, nepārtraukti 
runājot par grēkiem, tā ka klausītājiem Dievs sāk likties kā 
tirāns, kurš to tik vien gaida, kad cilvēks paklups un sagrē-
kos, lai tūdaļ viņu sodītu. Kur tiek praktizētas šādas svētru-
nas, cilvēki tik ļoti baidās no Dieva dusmu izliešanās, ka 
aizmirst par to, ar kādu mīlošu un žēlsirdīgu Dievu viņiem 
ir darīšana. 

Šādas nepareizas pieejas grēkam izraisa arī nepareizu 
svēttapšanas procesa skaidrojumu. Piemēram, vieni kalpo-
tāji saka, ka mēs tiekam Dieva svētdarīti uzreiz grēkno-
žēlas brīdī. Citi liek cilvēkiem kļūt svētiem ar iepriekš 
sastādītu grēku sarakstu, formu, shēmu un noteikumu pa-
līdzību. Trešie šo jautājumu padara par gandrīz vai galveno 
un vienīgo sprediķu tēmu, tādā veidā, izdarot uz klausītā-
jiem tik spēcīgu emocionālu spiedienu, ka tie, krītot galē-
jībā, noņemas ar pastāvīgu savu grēku meklēšanu, lai 
kārtējo reizi tos izsūdzētu. 

74



Protams, tādas galējības neko labu nedod, jo dezo-
rientē cilvēku dvēseles, ienesot sajukumu viņu patiesības 
izpratnē un traucē pareizi attiekties pret garīgajām priori-
tātēm. Katrs kristietis zina, ka visu nelaimju cēlonis ir 
grēks, tādēļ, lai atrisinātu šo problēmu, ir jāpielieto tā „ārst -
niecības metode”, kura būtiski izmainītu esošo situāciju. 
Vienīgā šāda metode, kas ir atstāta Bībeles lappusēs un pie-
rādījusi savu efektivitāti visas cilvēces vēstures laikā, ir 
svēttapšana, kas sākas pēc cilvēka atgriešanās pie Tā 
Kunga un turpinās visu viņa turpmāko dzīvi. Šādas, uz 
svēttapšanu, tiekšanās pamatā ir neapmierinātība ar sevi 
un ar savu dzīvi paviršā kristietībā. 

Neapmierinātība – labdarīgs stāvoklis. Kad mēs esam 
neapmierināti, tad tiecamies pēc kaut kā vairāk, un Dievs 
mums dāvā to, kas mums pietrūkst. Ja mēs esam ar visu 
apmierināti un pašpietiekami, tad vairs ne pēc kā netieca-
mies. Apmierinātība ar sevi ne tikai padara aklu, bet ir 
spēks, kas bremzē garīgo attīstību, pieaugšanu ticībā un 
dvēseles briedumu kopumā. Lai to saprastu, pietiek atce-
rēties Tā Kunga stingros vārdus, ko Viņš veltīja Lāodikejas 
draudzei: „Tu saki: es esmu bagāts, un man ir pārpilnība, 
un man nevajag ne nieka, bet tu nezini, ka tu esi nelaimīgs, 
nožēlojams, nabags, akls un kails. Es tev došu padomu: 
pērc no manis zeltu, uguns kvēlē kausētu, lai tu būtu ba-
gāts, un baltas drēbes, lai tu apsegtos, un tava kailuma 
kauns neatklātos, un acu zāles, tavas acis svaidīt, lai tu 
kļūtu redzīgs” (Atkl.gr. 3:17-18). 

Tādēļ, pārliecība, ka ar mums viss ir labi, ka viss ne-
pieciešamais jau sasniegts un tiekties pēc kaut kā lielāka, 
principā, nav vajadzības, var izrādīties ne tikai pašapmāns, 
bet var arī apstādināt tajā, kas ir absolūti nepieciešams, un 
par ko Svētajos Rakstos tieši un bez atrunām ir teikts: „Jo 
tāda ir Dieva griba – lai jūsu dzīve būtu svēta” (1.Tes. 4:3). 
Ja tas ir tā, tad mums vairs nav tiesības uzlūkot svēttapšanu 
pēc mūsu ieskatiem par kaut ko tādu, ko var darīt un var arī 
nedarīt. Jo viss, kas ir Dieva griba, pieprasa no mums ne 
tikai vien pieņemšanu, bet arī noteiktu izpildīšanu, protams, 

75



ja mēs sevi uzskatam par kristiešiem. Tam pretojoties, mēs, 
to apzinoties vai nē, pretojamies Debesu Tēvam. 

Attieksmē pret svēttapšanu un svētošanos caur perso-
nīgu attīrīšanos no saviem grēkiem, kristiešus var sadalīt 
piecās grupās: 

1. Pie pirmās un, diemžēl, skaitā lielas, pieder tie, kuru 
dvēseles ar katru dienu kļūst aizvien cietākas, jo apzināti un 
tīši grēko. Viņu garīgā dzīve ir viena vienīga, nebeidzama 
sakāvju rinda. Viņi ir pilnīgas atkarības stāvoklī no vairā-
kiem grēkiem, vai labākajā gadījumā no viena. Šādiem cil-
vēkiem, jau tas vien, ka tiek pieminēta attīrīšanās un 
svēttapšanas nepieciešamība, izsauc sašutumu un noraidī-
jumu, līdzīgi nevīžīgām personām, kuras nemīl mazgāties 
un pārģērbties, tādēļ vētraini reaģē, ja viņiem par to tiek 
teikts. Pie viņiem pieder tieši tie, kuri ļoti mīl spriedelēt par 
to, ka cilvēks, vienkārši, nav spējīgs negrēkot, jo ir grēkos 
piedzimis. 

2. Otrajā grupā ir tādi ticīgie, kuri labprāt klausās saru-
nas par svētumu un svēttapšanu, atsaucas par to pozitīvi, 
taču paši nesteidzas ieiet šajā procesā, kaut ārēji nožēlo visu 
slikto, ko ir darījuši. Viņi paliek grēku apzināšanās stāvoklī, 
bet tos neizsūdz un neatstāj. Tādā veidā viņi nolemj sevi ilg-
stošai garīgai stagnācijai, mīdoties uz vietas, bez sevišķām 
pārmaiņām savā garīgajā dzīvē. 

3. Pie trešajiem pieder tie, kuri ir piekusuši no savas 
virspusējās, formālās kristietības un meklē izeju no tās. Ap-
zinoties savu neinformētību svēttapšanas un attīrīšanās jau-
tājumos, viņi daudz lasa garīgo literatūru, vēršas pēc 
palīdzības pie kalpotājiem, un tad nonāk pie sapratnes, ka 
viņiem ir nepieciešama aprūpe savai dvēselei. Viņu patiesī-
bas meklējumi noved pie manāmas garīgas izaugsmes, vel-
tot daudz laika Bībeles lasīšanai un lūgšanu sadraudzībai ar 
To Kungu. Tajā visā sajūtot līdz šim nebijušu mieru un ap-
mierinājumu, viņi pamazām pārliecinās par to, ka ir uz pa-
reizā ceļa, un tas viņus mudina doties pa šo ceļu tālāk. Šajā 
posmā Dievs jau var viņiem atvērt acis uz viņu grēcīgumu, 
rosinot viņus uz dzīvē pirmo dziļo attīrīšanos. No visas sirds 

76



nožēlojot savus grēkus un savedot kārtībā savu dzīvi, viņi 
sāk labāk saprast un novērtēt Dieva mīlestību, žēlsirdību 
un pacietību. 

4. Ceturtajai kristiešu grupai ir raksturīga apzināta ie-
iešana attīrīšanās procesā, un prieks, apzinoties sevī pirmās 
garīgās pārmaiņas un uzvaras. Viņiem šķiet, ka Dievs viņos 
jau ir veicis pašu galveno, un viņu uzdevums tagad ir to sa-
glabāt un palikt tajā, ko sasnieguši. Bet, patiesībā, Dievs vēl 
nav varējis viņiem atklāt visu viņu grēcīguma dziļumu, jo 
zina, ka viņi, pagaidām, nav spējīgi izturēt visu tā apjomu, 
jo tie ir krājušies gadiem un gadu desmitiem, nogulsnējoties 
dvēselē kā sava veida sapresēti slāņi. Tie ir jāizvāc un „jā -
drupina” pamazām. Parasti šajā stadijā Svētais Gars var vi-
ņiem atvērt acis uz pašu lielāko Dieva ienaidnieku – viņu 
lepno un augstprātīgo „ES”, kuram viņi visu laiku ir kal-
pojuši. Šis „ES” ir saistīts ar veselu plejādi ar to saistītiem 
grēkiem, tādiem kā: egoisms, godkārība, augstprātība, pat-
mīlība, paaugstināšanās, slavas un atzinības meklējumi pie 
cilvēkiem, tieksme būt kaut kam viņu acīs, patvarība, paš -
tīksmināšanās, pašslavināšana, godkārība, garīga skau-
dība, greizsirdība un daudzi citi. Ar savu „ES” iesāktā cīņa 
parasti mēdz būt tik smaga, ka cilvēkam sāk likties, ka tai 
nekad nebūs gala, un viņš ir gatavs to visu pamest, vēl 
tikko iesācis. 

Īpaši grūti šajā cīņā ir tiem, kuri pēc sava vērtējuma un 
citu cilvēku domām, kopumā ir labs cilvēks. Tas ir – salī-
dzinot ar citiem maz grēko, ir kārtīgs, godīgs un atbildīgs, 
daudz sasniedzis, nav manīts netīros darījumos, dzīvo morāli 
pienācīgu dzīvi un ir piemērs citiem. Tieši šajā savā ārējā 
„labumā” cilvēkā nemanāmi izaug viņa „ES”, tādēļ, ka viņos 
tas slēpjas aiz ārējas dievbijības un labiem darbiem. 

5. Pie piektās grupas pieder tie kristieši, kuriem svēt-
tapšanas jautājumos jau ir liela garīga pieredze un zināšanas. 
Viņu sirdīs mīt miers un kluss prieks, apzinoties, ka viņi iet 
pa Dieva ceļu, katru reizi pazemojoties un ļaujot Svētajam 
Garam izmainīt un pilnīgot viņos to, ko Viņš uzskata par va-
jadzīgu. Tādu cilvēku dvēseles ir ļoti jūtīgas pret katru, pat 

77



pašu mazāko, grēku, nespējot atrast mieru līdz brīdim, 
kamēr tas, kas ir apbēdinājis Dievu, tiek atrasts un sakārtots. 
Personīga tuvība ar Debesu Tēvu, Viņa balss dzirdēšana un 
Dieva vadība kļūst par kaut ko dabīgu, līdzīgi elpošanai, 
kuru, ja viss ir kārtībā, mēs pat nepamanām. Šādi cilvēki ir 
spējīgi vairākas dienas un pat nedēļas dzīvot pilnībā bez 
grēka, to pat neapzinoties. Šie ticīgie pastāvīgi pārbauda sevi 
un savu staigāšanu Dieva Vārda gaismā. Sagrēkojot, kaut 
pavisam nedaudz, piemēram pasakot kaut ko paceltā balsī 
vai sajūtot sevī neapmierinātības izpausmi, viņi tūdaļ to no-
žēlo un lūdz piedošanu, neatliekot uz vēlāku laiku. Tādēļ, 
pamatīgāka un dziļāka attīrīšanās viņiem vairs nav vaja-
dzīga. Viņu sirdīs mīt mīlestība un brīvība. Viņi ir vienlīdz 
atsaucīgi kā pret pasaules cilvēkiem, tā arī pret dažādu kon-
fesiju kristiešiem, tādēļ ir visiem par svētību, neliekuļojot 
un nespēlējot dievbijīgas izrādes. Šāda procesa rezultāti cil-
vēkos izsauc sajūsmu un vēlmi līdzināties. 

Šāda veida dalīšana grupās var atspoguļot arī attīrīšanās 
un svēttapšanas procesa posmus, kuri kristietim ilgst visu 
dzīvi, līdz pat nāvei, gala rezultātā novedot pie nosacīta svē-
tuma. Gan viens, gan otrs nevar mūsu dzīvē notikt pats par 
sevi, tikai caur ticību, bez tā, ka mēs kaut ko mēģinātu veikt 
no savas puses. Lai to sasniegtu ir jāsper pareizā virzienā 
noteikti soļi, citādi šajā jautājumā var viegli nokļūt bezizejā. 
Pirmajā Jāņa vēstulē ir teikts: „Mīļie, tagad mēs esam Dieva 
bērni, un vēl nav atklājies, kas mēs būsim. Mēs zinām, ka, 
kad tas atklāsies, mēs būsim Viņam līdzīgi, jo mēs redzēsim 
Viņu, kāds Viņš ir. Katrs, kam ir šī cerība uz Viņu, šķīsta 
sevi pašu, kā Viņš ir šķīsts” (1.Jņ. 3:2-3). 

Nevar neatzīmēt, ka lielai daļai mūsdienu kristiešu, ti-
cība ir būvēta uz apgalvojuma, ka jautājumā par attīrīšanos 
un svēttapšanu, Dievs visu izdarīs mūsu vietā. Bet, ja tā, tad 
nav vajadzīga nekāda piepūle un cenšanās, jo tik un tā tas 
nedos uzvaru pār grēku. Tā, sevi par to pārliecinot, mēs dzī-
vojam, lūdzot To Kungu attīrīt mūsu sirdi un izmainīt mūsos 
to, kas Viņam nav pieņemams. Paiet gadi, bet pārmaiņu 
kā nav tā nav. Kas tad iznāk? Vainīgs ir Dievs!? Nē, iemesls 

78



nav Viņā, bet mūsos pašos, jo no savas puses nevēlamies 
darīt to, ko neviens cits mūsu vietā nevar izdarīt. Ja taisno-
šana un glābšana tiek iegūtas, pamatojoties uz ticību, tad 
svētums – ar ticības darbiem. 

Dieva kalps Raimonds Idmans savā grāmatā „Dzīves 
vingrinājumi” rakstīja: „Mēs tagad dzīvojam gadsimtā, kad 
vecās disciplīnas grūst, bet jaunas nerodas... Visu pirms, tiek 
apsmieta Dieva žēlastības disciplīna, kuru uzlūko kā likuma 
kalpību un kuru absolūti nepazīst šo laiku paaudze, kura ne-
pazīst Rakstus. Mūsu kristiešu raksturam vajag lielu spēku, 
kuru var dot tikai disciplīna un vingrināšanās dievbijībā”. 

Disciplīna (šeit būtu pareizāk teikt pašdisciplīna) – tā 
ir sevis pieradināšana pie stingras kārtības kādās lietās, vai 
sevis pakļaušana kādu noteikumu un kārtības ievērošanai. 
Garīgā disciplīna – tie ir Dieva doti veidi, kurus pielietojot, 
mēs sasniedzam svētu un dievbijīgu dzīvi, kura ir piepildīta 
ar Svēto Garu. Īsteni Dieva bērni – tie ir disciplinēti cilvēki. 
Tā tas bija un būs vienmēr. Var nosaukt daudzu tādu discip-
linētu kristīgās ticības varoņu, sākot no pirmapustuļu lai-
kiem un beidzot ar mūsdienu svētītiem Dieva kalpiem, 
tādiem kā: apustulis Pāvils, Augustīns, Mārtiņš Luters, 
Džons Veslejs, Džons Bunjans, Čarlzs Sperdžens, Džordžs 
Millers, Hadsons Teilors un daudzi citi. 

Diez vai ir iespējams atrast kādu garīgi nobriedušu un 
patiesi dievbijīgu kristieti, kurš svēttapšanu un ar to saistītās 
garīgās uzvaras, sasniedzis bez pašdisciplīnas. Šīs metodes 
ir sekojošas: Dieva Vārda lasīšana un padziļināta tā izpēte 
katru dienu, patiesas un no sirds teiktas lūgšanas, klusuma 
un vientulības brīži, meklējot tuvību ar To Kungu, kalpošana 
tuvākajiem, savu grēku un kļūdu izsūdzēšana, nesot tos 
gaismā, visa nepareizā, kas bijis mūsu dzīvēs un attiecībās 
ar tuvākajiem, sakārtošana. Bez tam, svarīgi ir būt nomodā, 
ar atbildību veikt jebkādu darbu, pie kā tu ķeries (vienalga 
vai tas ir miesīgs vai garīgs), paklausīt un pazemībā pieņemt 
Dieva gribu, lai kāda tā būtu, upurēties un daudz kas cits, kā 
galvenais mērķis un gala rezultāts ir svētums un patiesa 
dievbijība. 

79



Protams, mums, mūsdienu kristiešiem, kuri esam no-
skaņoti tam, lai visu sasniegtu bez īpašām pūlēm, šāda veida 
atgādinājums par nepieciešamību pielikt paša cenšanos, ir 
ne tikai nepatīkams, bet brīžiem pat kaitina. Vien neatkarīgi 
no tā, vai tas mums patīk vai nē, Jēzus Kristus vārdi no Ma-
teja evaņģēlija 11:12 „Bet no Jāņa Kristītāja laika līdz mūsu 
dienām Debesu Valstībā laužas iekšā, un tīkotāji ar varu 
cenšas to sagrābt” arī šodien paliek spēkā priekš katra no 
mums. Lai izpatiktu mūsu sapratnei un vēlmēm, Dievs 
nekad neatcels nevienu vārdu, ko ir teicis. 

Organizācijas „Ceļojums Bībelē” aizsācējs, teoloģijas 
doktors Brūss Vilkinsons šajā sakarā ir teicis tā: „Bībele 
saka, ka neviens cits, bet tieši es esmu atbildīgs par to, lai 
pieliktu punktu savam grēcīgumam un atgrieztos no saviem 
ļaunajiem darbiem. Tas Kungs par to neatbild. Atbildot Viņa 
aicinājumam, man tas ir jāizdara pašam. Mēs nākam pie 
Viņa, lūdzam Viņa piedošanu – un Viņš attīra mūs. Mums 
nevajag gaidīt, vienkārši jānovirzās no saviem ļaunajiem ce-
ļiem. Paši lielākie meli, ko šodien ir izplatījis mūsu dvēseļu 
ienaidnieks, ir sekojoši: „Šobrīd es nevaru pamest savus ļau-
nos ceļus, un līdz brīdim, kad Pats Dievs man nepalīdzēs pa-
tiesi „gribēt” vai „spēt”, es būšu bezspēcīgs kaut ko mainīt. 
Tātad, ja esmu lūdzis un prasījis To Kungu šajā lietā palī-
dzēt, bet Viņš nav palīdzējis, vienkārši vēl nav pienācis īstais 
laiks manai attīrīšanai”. 

Šos sātana melus, kas likti cilvēku prātos, varam izsekot 
kāda jauna kristieša spriedelējumos, kurš savā vēstulē rak-
stīja tā: „Ļoti aktuāla šodien ir kļuvusi tēma „kristieša uz-
varošā dzīve”. Un tas ir arī saprotams, jo, patiesi, reiz taču 
Kristus teica: „Esiet pilnīgi, kā jūsu Debesu Tēvs ir pilnīgs”. 
Bet kādā veidā lai kļūsti pilnīgs, ja tu esi tas pats „vecais cil-
vēks” un esi tajā pašā grēcīgajā miesā?! Domāju, ka pielie-
kot savas pūles un cenšanos, mēs nevaram sevi uzlabot un 
vēl jo vairāk – kļūt svēti. Nevar taču padarīt cēlāku savu 
veco Ādamu, trenējoties neniknoties, nedusmoties, nedomāt 
ļaunu, neskatīties uz nešķīsto, neaprunāt citus un tā tālāk un 
tā joprojām. Tas viss ir jāizdara Dievam, kad Viņš iemājos 

80



mūsos Savā izvēlētajā laikā. Ne mums, bet Viņam, ir jāiz-
nīdē mūsos mūsu cilvēciskā miesīgā daba, to sitot krustā, un 
tādā veidā atņemot tai spēku”. 

Kā redziet, šādā teicienā atkal, un jau kuro reizi, atro-
dam cilvēka tieksmi uzlikt Dievam atbildību tajā, kas mums 
ir jādara pašiem! Šajos pēdējos laikos, kas ir raksturīgi ar 
visaptverošu garīgu aukstumu, arvien vairāk izskan šādas 
balsis, kas apgalvo, ka visu mūsu vietā ir jāizdara Dievam. 
Bet mums ir tikai jācer uz Viņu, jātic un jāgaida, kad Viņš 
pabeigs savu darbu. 

Šāda pieeja, pirmajā acu uzmetienā, izskatās visai pa-
reiza un dievbijīga. Bet vai tas tā ir patiesībā? Vai šāda sa-
pratne saskan ar to, kas rakstīts Svētajos Rakstos? Lūdzu, 
aizdomājieties par šī padoma būtību: „Tā kā mums ir tādi 
apsolījumi, mani mīļie, tad šķīstīsimies no visiem miesas 
un gara traipiem un tapsim pilnīgi svēti Dieva bijībā” 
(2.Kor. 7:1). Vai tad šis aicinājums neskan tieši mums, mu-
dinot uz darbību? Lūk, vēl kādi mums pazīstami vārdi: 
„Tāpēc nonāvējiet sevī to, kas pieder zemei: netiklību, ne-
šķīstību, kaisli, ļauno iekāri un mantkārību; tā ir elku kal-
pība. Viņu dēļ nāk Dieva dusmība pār nepaklausības dēliem, 
kuru vidū arī jūs kādreiz esat staigājuši, kad jūs vēl tanīs 
dzīvojāt. Bet tagad visu to atmetiet: dusmas, ātrsirdību, 
ļaunprātību, zaimus un nekaunīgas runas, kas ir jūsu mutē. 
Nemelojiet cits citam, novelciet veco cilvēku un viņa darbus. 
Un apģērbiet jauno cilvēku, kas tiek atjaunots atziņā pēc 
viņa Radītāja tēla”. „Tad nu kā Dieva izredzētie, svētie un 
mīļotie, tērpieties sirsnīgā līdzjūtībā, laipnībā, pazemībā, 
lēnībā, pacietībā, ka jūs cits citu panesat un cits citam piedo-
dat, ja vienam ir ko sūdzēties par otru; tāpat kā mūsu Kungs 
jums piedevis, piedodiet arī jūs” (Kolos. 3: 5-10, 12-13). 

Kur šeit ir apgalvojums, ka Tas Kungs visu izdarīs 
mūsu vietā?! Nav ne mazākā mājiena par to! Tieši otrādi, 
katrā šeit skanošajā aicinājumā – nonāvējiet, atmetiet, tēr-
pieties – ir redzama tieši cilvēkam uzliktā atbildība par tām 
pārmaiņām, kurām viņā ir jānotiek. Pie tam, ir dota arī mūsu 
darbību secība. No sākuma tiek uzskaitīts, kas tieši no mūsu 

81



iepriekšējās dzīves ir jāatstāj un jānonāvē, bet pēc tam no-
rādīts tas, kas ir jāiegūst. Tā sasniegšana, kas ticīgu cilvēku 
patiesi padara par jaunu radījumu Jēzū Kristū, nav iespējama 
bez to lietu atmešanas, kuras viņam ir „jāatliek”, un lai to 
izdarītu, protams, ir jāpieliek zināmas pūles. 

Turpinot iesākto domu, paskaidrojot kā un kādēļ no-
tiek attīrīšanās un svētošanās, apustulis Pāvils Timotejam 
raksta tā: „...Tas Kungs pazīst savējos: un lai atturas no 
netaisnības ikviens, kas daudzina Tā Kunga Vārdu. Lielā 
namā ir ne tikvien zelta un sudraba trauki, bet arī koka un 
māla, un citi godam, bet citi negodam; ja nu kāds nošķīstās 
no tādām lietām, tad viņš būs trauks godam, svēts, derīgs 
Tam Kungam, sataisīts ikkatram labam darbam. Bēdz 
no jaunekļa iekārībām un dzenies pēc taisnības, ticības, mī-
lestības, miera ar tiem, kas piesauc To Kungu ar skaidru 
sirdi” (2.Tim. 2:19-22). 

Šajā fragmentā ir uzskaitītas trīs pamatdarbības, kuras 
Tas Kungs gaida no cilvēkiem, kuri cenšas būt par „traukiem 
godam”, „derīgiem ikkatram labam darbam”. Runājot mūs-
dienu valodā, vārdi „atturas no netaisnības” nozīmē pārstāt 
apzināti grēkot, „nošķīstās no tādām lietām” nozīmē novēr-
sties no saviem iepriekšējiem netikumiem, „bēdz no jau-
nekļa iekārībām” – pārstāt vadīties no acu kārības un miesas 
iegribām. Ja neizpildām šos trīs nosacījumus, nav jēgas cerēt 
uz iespēju „turēties pie patiesības”, tas ir, ka tevī būs tiekša-
nās uz svētumu. 

Tādu pašu pareizu norādījumu uz ceļu, kas ved pie 
svētuma, Pāvils deva arī ebrejiem, un tas skanēja tā: 
„Tāpēc tad arī, kur ap mums visapkārt tik liels pulks lieci-
nieku, dosimies ar pacietību mums noliktajā sacīkstē, no-
likdami visu smagumu un grēku, kas ap mums tinas, un 
raudzīsimies uz Jēzu, ticības iesācēju un piepildītāju, kas 
Viņam sagaidāmā prieka vietā krustu ir pacietis, par kaunu 
nebēdādams, un ir nosēdies Dieva tronim pa labai rokai” 
(Ebr. 12:1-2). Tātad, visās dotajās vēstulēs izskan viens un 
tas pats aicinājums – attīrīties no grēka, un piepildoties ar 
patiesību, sekot Tam Kungam. 

82



Šīs skaidrās Jaunās Derības apustuļa pamācības sabal-
sojas ar Dieva – Tēva vārdiem Vecajā Derībā, kad Viņš vēr-
šas pie Savas izredzētās tautas Israēla: „Redzi, kad Es 
aizslēgšu debesis, ka lietus nelīs, vai kad Es pavēlēšu sise-
ņiem, lai viņi noēd zemi, vai ja Es sūtīšu mēri Savai tautai, 
un Mana tauta, kas ir pēc Mana Vārda nosaukta, tad paze-
mosies un pielūgs, un meklēs Manu vaigu, un atgriezīsies 
no saviem ļaunajiem ceļiem, tad Es viņus no debesīm uz-
klausīšu un piedošu viņu grēkus un dziedināšu viņu zemi” 
(2.Lku. 7:13-14). Kā varam šeit redzēt, tad Dievs nekad cil-
vēkam nav piedāvājis paātrinātus ceļus uz svēttapšanu, bet 
šo procesu ir paredzējis ilgstošu. 

Daudzi ticīgie uzskata, ka galvenais noteikums, lai 
Dievs sadzirdētu viņu lūgšanas, piedotu grēkus, svētītu un 
sūtītu Savas svētības, ir pastiprināta lūgšana. Tā to saprotot, 
viņi lūdz, lūdz un lūdz, lūdzot Debesu Tēvu dāvāt viņiem 
žēlastību, izmainīt viņu nožēlojamo stāvokli un sūtīt varenu 
garīgu atmodu. Bet, aizrit gads pēc gada, un kristietī ne tikai 
nekas nemainās uz labo pusi, bet kļūst aizvien sliktāk. 
Kādēļ? Tādēļ, ka šīs problēmas atrisinājuma īstenā atslēga 
ir pavisam kas cits, tas ir – Dieva pavēle „atgriezties no sa-
viem ļaunajiem ceļiem”, tas nozīmē, izdarīt tieši to, ko apus-
tulis Pāvils ne reizi vien ir teicis. Nav jēgas lūgt To Kungu 
izpaust mūsos Savu svētumu vai sūtīt garīgu atmodu, ja mēs 
neesam gatavi attīrīties no savas grēka spitālības. 

Pats par sevi saprotams, ka mēs bez Dieva nekļūsim 
svēti, tādēļ ka tikai Viņš ir svēts. Bez Viņa žēlastības un ap-
žēlošanas mēs neko nevarēsim sasniegt. Taču, kas attiecas 
uz ceļiem, kas ved pie svētuma, bez mūsu līdzdalības, iein-
teresētības un cenšanās svētumu sasniegt, Dievs ne tikai ne-
varēs, bet arī neko nedarīs. Bet arī tas vēl nav viss. Otrajā 
vēstulē korintiešiem ir vēl kas, kas priekš mums ir ne tikai 
aicinājums, bet vārda tiešā nozīmē obligāti izpildāma Dieva 
pavēle, kura skan tā: „Nevelciet svešu jūgu kopā ar neticī-
giem. Jo kāda daļa ir taisnībai ar netaisnību? Kas ir gaismai 
kopējs ar tumsību? Kā Kristus savienojams ar Beliaru, vai 
ir kāda daļa ticīgajam ar neticīgo? Kas kopējs ir Dieva 

83



namam ar elkiem? Jo jūs esat dzīvā Dieva nams, kā Dievs 
ir sacījis: Es viņos gribu mājot un viņu starpā staigāt, un Es 
būšu viņu Dievs, un tie būs Mani ļaudis. Tāpēc aizeita no 
viņu vidus un nošķirieties no tiem, saka Tas Kungs, un ne-
aiztieciet neko, kas ir nešķīsts, tad Es jūs pieņemšu. Tad Es 
būšu jums par Tēvu, un jūs būsit Man par dēliem un meitām, 
saka Tas Kungs Visuvaldītājs” (2.Kor. 6:14-18). Vai jūs pa-
manījāt, ka šajā Jaunās Derības fragmentā, attiecībā uz mūsu 
piederību Dievam un Viņa dzīvošanu mūsu vidū, ir viens ne-
atņemams noteikums: „Aizeita no viņu vidus un nošķirie-
ties, saka Tas Kungs, un neaiztieciet neko, kas nešķīsts”. 
Tādā veidā, ja mēs ar jums to neizdarīsim, Tas Kungs vien-
kārši nevarēs mūs pieņemt. 

Sastopoties ar Dieva patiesību, mums ir jāsāk nekavē-
joties darboties, citādi netiksim uz priekšu tās īstenošanā 
savā dzīvē. Atteikšanās no darbošanās cilvēku savažo, atstā-
jot viņu tur, kur viņš agrāk atradās. Taču, tiklīdz viņš sāk 
kaut ko konkrēti darīt, viņā nekavējoties notiek izmaiņas, 
pamazām viņu pilnīgi pārveidojot. Faktiski, no šī momenta 
beidzas vienkārša eksistence un sākas jauna, īsta dzīve, kura 
izpaužas tieši tad, kad mēs rīkojamies, pieliekot maksimumu 
savas gribas. Tikai atbrīvojoties no savas vecās cilvēcīgās 
dabas, ļaujam ieņemt savu vietu mūsos jaunpiedzimušajam 
radījumam Jēzū Kristū. 

Kā apstiprinājums šādai pieejai svēttapšanas jautāju-
mos var kalpot Bībeles skaidrotājs Viljams Makdonalds, 
kurš saka: „Dievs vēlas un var padarīt mani svētu. Taču svēt-
tapšanā ļoti daudz kas ir atkarīgs arī no manis paša. Savai 
ticībai man ir jāpievieno labdarība, spriestspēja, atturība, 
pacietība, godīgums un mīlestība. Bez tam, man ir jātērpjas 
visos Dieva ieročos. Man ir jānoliek malā vecā cilvēka dzī-
ves veids un jātērpjas jaunajā cilvēkā. Vēl man ir jāstaigā 
Garā. (skat. 2.Pēt. 1:5-7, Efez. 4:22-24, 6:13-18, Gal. 5:16). 
Kristieša garīgā attīstība būs veiksmīga tikai tad, kad viņš 
apzināsies dievišķā un cilvēciskā saplūšanas nepiecieša-
mību. Mums ir jālūdz tā, it kā viss būtu atkarīgs no Dieva 
un jāstrādā tā, it kā viss būtu atkarīgs no mums”. 

84



Dieva metode svētošanā – tā nav cilvēciska aktivitāte, 
kas balstās savos spēkos, un arī ne pasivitāte, ko izsauc ap-
rēķins, ka visu mūsu vietā izdarīs Tas Kungs, bet mērķtie-
cīga svētošanās, ceļā esošā cilvēka piepūle, kurš pilnībā 
apzinās savu absolūto atkarību no Debesu Tēva. Atceroties 
to, ka bez Pestītāja palīdzības un atbalsta mēs neesam spējīgi 
darīt neko labu un ka Viņš ir gatavs mums dot nepieciešamo 
spēku katram labam darbam, mēs pastāvīgi esam Kristū, lū-
dzot Viņa palīdzību un arī to saņemot. Tieši tā jau arī notiek 
svēttapšana – tas nozīmē mūžīgu sadarbības procesu starp 
Dievu un Viņa bērnu. Mūsu garīgajā tapšanā, pieaugšanā 
ticībā un pārtapšanā Kristus tēlā un līdzībā, nozīme ir gan 
cilvēciskajam faktoram, gan Dievišķajam, kas izpaužas 
mūsu attīrīšanā ar apkārtējo cilvēku palīdzību, grūtiem ap-
stākļiem, finansiālu spiedienu, dzīves apstākļiem un daudz 
ko citu, kas noslīpē raupjās, nešķīstās mūsu miesīgā cil-
vēka grēcīgās dabas šķautnes un iedzimtās vai iegūtās ne-
gantās rakstura īpašības. 

Cik gan daudz pūļu cilvēki pieliek, lai iegūtu labu pro-
fesiju, paaugstinātu savu kvalifikāciju, sasniegtu kādu zināt-
nisko grādu un pilnveidotos savā profesijā. Viņi cenšas 
sasniegt labu ķermeņa fizisko formu, lai varētu gūt panāku-
mus sportā, pilnībā koncentrējas uz savu biznesu vai karjeru, 
bet, kad ir runa par praktizēšanos dievbijībā un no tās izrie-
tošā svētuma, tad tam viņiem nav ne laika, ne vēlēšanās, ne 
pacietības, nedz neatlaidības. Atstājot novārtā pašdisciplīnu, 
paškontroli un vingrināšanos dievbijībā, nevar cerēt uz pie-
augšanu ticībā un bagātīgu augļu nešanu Tam Kungam. Bet 
garīgā neauglība un bezmērķīgā dzīve ir kristieša dvēseles 
ilgu un moku galvenais iemesls. 

Protams, neviens nevar mūs piespiest ieiet šajā attīrī-
šanās un svētošanās procesā, un, vēl jo vairāk to nedarīs 
Dievs, Kurš Pats ir devis cilvēkam brīvo gribu. Vai to darīt 
vai nē, mums pašiem ir jāizvēlas. Bet, pirms izdarām savu 
izvēli, ir jāpadomā par to, kas mūs gaida, ja negatīvi atbil-
dēsim Dieva aicinājumam svētoties. Došu jums dažus no 
iespējamo seku variantiem: 

85



1. Visu savu kristieša dzīvi mēs paliksim garīgi mazuļi, 
kuri spēj uzņemt tikai garīgo pienu. 

2. Mēs nevarēsim rēķināties ar Dieva tuvumu un Viņa 
balss dzirdēšanu, jo mūsu grēki pastāvīgi mūs šķirs no Viņa. 

3. Nevēloties svētošanu, nav jēgas gaidīt Dieva spēka 
izpausmes mūsos, jo jebkāds grēks ir šķērslis Svētā Gara 
darbībām. Bet, kur nav spēka no Augšienes, tur jebkāda kal-
pošana Tam Kungam notiek pēc principa „priekš Dieva, bet 
bez Dieva”. 

4. Neizpaužot savā dzīvē svētumu, mēs neesam spējīgi 
kļūt par „gaismu un sāli” apkārtējai pasaulei, tātad, nepie-
pildīsim to, uz ko mūsu Dieva Vārdā aicina Pestītājs. 

5. Bez svētošanās mēs neesam spējīgi pieaugt ticībā, 
tātad, vai nu garīgi mīdīsimies uz vietas, vai staigāsim pa 
apli, maldīgi uzskatot, ka virzāmies uz priekšu. 

6. Kur nav svētošanās, tur plaukst un zeļ bezspēcīga, 
nomināla kristietība, kas nav spējīga pievērst citus Kristum. 
Tādā veidā mēs nolemjam sev „neauglīgā vīģes koka” daļu, 
par ko var lasīt Svēto Rakstu lappusēs. 

7. Noraidot svētošanos, nevar rēķināties, ka mūsos 
nomirs miesīgā, cilvēcīgā daba, tātad, arī nespēsim kļūt 
par jauno radījumu Kristū. Tādā veidā mēs esam lemti 
visu mūžu palikt miesīgie kristieši, tātad tie, par kuriem 
Dieva Vārdā ir teikts „Miesas cilvēki nevar patikt Die-
vam” (Rom. 8:8). Bez tam, mirstot savos grēkos, kas mums 
sekos mūžībā, mēs nevaram būt pilnīgi pārliecināti, ka iz-
glābsimies vismaz tā kā caur uguni. 

Izlasot šīs rindas daudziem varbūt radīsies jautājums: 
„Vai tad cilvēkam, kurš dzīvo šajā grēcīgajā pasaulē, ir ie-
spējams būt bezgrēcīgā stāvoklī? Vai tad Dieva Vārds 
mums nesaka, ka „mēs visi daudzējādi klūpam” (Jēk. 3:2) 
un „Gluži, kā ir rakstīts: nav neviena taisna, it neviena. 
Nav neviena, kas saprot, neviena, kas meklē Dievu. Visi 
ir novirzījušies, visi kopā kļuvuši nelietīgi. Nav neviena, 
kas dara labu, it neviena” (Rom. 3:10-12)? Bet ja tā, tad 
kam gan visi šie skaistie vārdi par svētošanos, ja jau mums 
nav iespējams to sasniegt? Bez tam, mēs taču neglābjamies 

86



caur savu svētumu, bet no Dieva žēlastības un ticības 
Jēzum Kristum! 

Jā, tas patiesi tā ir, taču viens neizslēdz otru. Pamat-
patiesības par Dieva apžēlošanu un žēlastību ne tikai ne-
noliedz, bet pat apliecina attīrīšanās un svētošanās 
nepieciešamību. Ne velti, taču, ir rakstīts, ka „Dieva laip-
nība tevi vada uz atgriešanos” (Rom. 2:4), tātad, uz to, kas 
ir pirmais solis uz attīrīšanās un svētošanās ceļu. Žēlastība 
mums tādēļ tiek dota, lai mēs varētu krustā sist savu miesu 
ar visām tās kaislībām un kārībām. Piedodot sievietei laulī-
bas pārkāpējai, Jēzus viņai teica: „...ej, un negrēko vairs” 
(Jņ. 8:11). Tieši tā pat, izārstējot cilvēku, kurš trīsdesmit as-
toņus gadus bija smags invalīds, Viņš brīdināja: „Redzi, tu 
esi vesels kļuvis; negrēko vairs, lai tev nenotiek kas ļaunāks” 
(Jņ. 5:14). Arī apustulis Pāvils kristiešus Korintā lūdza „...lai 
jūs Dieva žēlastību nebūtu velti saņēmuši” (2.Kor. 6:1). 
Tamdēļ jau žēlastība tiek dota, – lai mainītu cilvēku, dodot 
viņam spēju negrēkot. (skat. Tit. 2:11-12; Rom. 8:3-4). 
Mums piedodot, tā atver ceļu uz pārmaiņām. Tas Kungs 
nesaka, ka mēs esam labi, ja mēs esam slikti, tādēļ apgal-
vot pretējo vai ignorēt nepieciešamību attīrīties no grē-
kiem, nozīmē būt garīgi aklam un sevi mānīt, kas izpaužas 
tādā veidā, ka mēs meklējam izskaidrojumu un attaisno-
jumu saviem grēkiem. 

Starp citu, šādai parādībai vienmēr ir bijusi vieta cil-
vēku dzīvē. Tā ir īpaši raksturīga mūsu laikam, kur ir pie-
ņemts visu maskēt un piesegt. Ārējā nepievilcība tiek 
novērsta ar dažādas kosmētikas palīdzību, grumbas uz sejas 
un ķermeņa nepilnības novērš ķirurģiskā ceļā, sirmie mati, 
kas ar laiku parādās uz mūsu galvām, tiek paslēpti zem kāda 
krāsu toņa, auguma smuidruma optiskais efekts tiek panākts 
ar īpašas apakšveļas palīdzību, un tā tālāk. Kaut ko līdzīgu 
var novērot arī mūsdienu kristietībā. Dziļa un patiesa ticība 
Dievam tiek nomainīta pret reliģiozitāti. Tajā vietā, lai iz-
paustu Agapes mīlestību, lieto glāstošus vārdus, kas neuzliek 
nekādus pienākumus. Dedzība Dievam tiek aizvietota ar 
reliģiozu aktivitāti. Savstarpējās sapratnes un vienotības 

87



trūkumu paslēpj aiz dažādiem, regulāri organizētiem baznī-
cas pasākumiem un draudzes locekļu kopīgām izklaidēm, 
piemēram, jautri pikniki dabas klēpī. Diez vai ar tādu stai-
gāšanu Tā Kunga priekšā un tādu kalpošanu mēs varēsim 
izpatikt Tam Kungam. Viņš nekad neuzstāj, lai mēs Viņam 
paklausītu un nepalīdz mums klausīt, bet vienkārši, caur 
Savu Vārdu iepazīstina ar Savām normām, un, ja mēs Viņu 
patiesi mīlam, tad bez iebildumiem tās pildīsim. 

Atrasties svētumā nozīmē būt svētam ne tikai savā būtībā, 
bet arī domās, jūtās un darbos, kā ir rakstīts: „Bet sekodami 
Svētajam, kas jūs aicinājis, topiet arī paši svēti visā dzīvošanā” 
(1.Pēt. 1:15). Ir svarīgi vēl reizi pasvītrot, – svētums nav reiz 
iesākts un kādā dzīves brīdī pabeigts process. Tapt svētam 
vienreiz un par visām reizēm, ietverot arī nākotni, praktiski 
nav iespējams. Lielisks garīgs stāvoklis kādā dzīves brīdī, ne-
pavisam negarantē mums nepārtrauktu atrašanos tajā arī tur-
pmāk. Tieši tamdēļ Dieva Vārdā ir teikts: „...bet taisnais lai 
dara arī turpmāk taisnību, svētais lai pastāv arī turpmāk svē-
tumā” (Atkl.gr. 22:11), kas apzīmē procesu, kurš turpinās laikā 
un, nepieciešamības gadījumā, tiek atkal un atkal atkārtots. 

Uzsākot svētošanās ceļu, ir jāpārstāj attaisnot savus grē-
kus, īpaši apzinātos. Tikt brīvam no tiem – tai vajadzētu būt 
mūsu karstākai vēlmei. Jo stiprāk mēs vēlamies svētumu, jo 
ātrāk izrādīsim gatavību par to samaksāt jebkuru cenu, lai 
tuvinātos Dievam un varētu dzīvot ar tīru sirdsapziņu Viņa 
un cilvēku priekšā. Šāda tieksme ir nekas cits kā garīgā at-
dzimšana, tātad, tāds stāvoklis, kad no augšienes piedzimis, 
ticīgs cilvēks, kas bija garīgi atsalis vai noslīdējis līdz no-
minālai kristietībai, caur pazemošanos, tuvošanos Viņam un 
grēka izskaušanu no savas dzīves, atkal sakārto savas attie-
cības ar Dievu. 

Ir jāteic, ka sevis attīrīšana no visiem pašam zināmiem 
grēkiem – ir viens no grūtākajiem ticīgā cilvēka uzdevu-
miem, pie kura īstenošanas ķeras, diemžēl, nedaudzi. Dzīve 
pierāda, ka tiklīdz Svētais Gars sāk mums atklāt svētošanās 
svarīgumu, mūsos sākas izmisīga cīņa, tādēļ, ka mēs no-
jaušam, ko tas mums maksās. Kaut kas mūs stipri velk 

88



attālināties no Jēzus likumiem, normām un prasībām. Jo 
mūsu priekšā paceļas patiesas māceklības noteikums – sist 
krustā savu „ES”, ņemt krustu un sekot Viņam, lai kurp un 
kā Viņš mūs vestu. To mūsu spītīgā, pretestības pilnā, cilvē-
ciskā daba nekādi nevēlas. 

Tieši tā pat ir tad, kad runa ir par līdzināšanos Kristum 
Viņa nāvē. Mēs tam pretojamies un sakām: „ Vai tiešām Viņš 
ir tik stingrs! Nevar būt, ka Viņš patiesi gaida to no manis!”. 
Taču Tas Kungs, patiesi ir stingrs un, patiesi, to no mums 
gaida. Viņš vēlas, lai mēs nerūpējamies par to, ko par mums 
domās draugi, un atdotu savu atkailināto „ES” mīlošajās 
Tēva rokās tādu, kāds tas ir. Tiklīdz mēs to izdarīsim, Dievs 
mūs svētos, pat, ja tas prasīs visai ilgu laiku, kas, starp citu, 
nav nekāds brīnums. Jo savus grēkus un grēciņus mēs vācam 
gadiem un gadu desmitiem ilgi, un tas nozīmē, ka, lai atsva-
binātos no tiem, arī vajadzēs noteiktu laiku, kas var pārtapt 
par gadiem un gadu desmitiem. Kā apstiprinājums var kalpot 
sekojošs stāsts, kurā kā spogulī atspoguļojas kāda cilvēka 
dzīves prakse attīrīšanās un svētošanās procesā. 

Būdama neapmierināta ar savu formālo, tradicionālo un 
virspusējo kristietību, viena jauna kristiete sāka meklēt izeju 
no pašreizējās situācijas. Viņa sāka pastiprināti lūgt, lūdzot, 
lai Tas Kungs uzrāda viņai ceļu, kur viņas dvēsele atrastu 
to, pēc kā tik ļoti alkst – patiesu prieku, garīgu apmierinā-
jumu un pārliecību par glābšanu. Reiz, pēc tādas lūgšanas 
pieceļoties, sieviete sajuta nepārvaramu vēlēšanos paņemt 
rokās Bībeli. Kad viņa pēc nejaušības principa to atvēra, acu 
priekšā, it kā pasvītroti, stāvēja vārdi: „Un tur būs līdzens 
ceļš, – ceļš, ko sauks par svēto ceļu. Nešķīstie tur nespers 
savu kāju, tas ir Viņa tautas ceļš, drošs ceļš, pat neprašas 
nevar tanī apmaldīties” (Jes. 35:8). 

To izlasot, sieviete saprata, ka ir saņēmusi no Tā Kunga 
skaidru atbildi un norādi par to ceļu, pa kuru viņai turpmāk 
ir jāiet. Viņa atkal un atkal pārlasīja šo pantu, skaļi atkārtojot 
katru vārdu: „Un tur būs līdzens ceļš...”. „Kur tas ir – tur?” – 
viņa nodomāja un kā atbilde viņas acīs iekrita šīs nodaļas 
pirmās rindiņas, kur runa bija par tuksnesi un izkaltušo noru 

89



un par viņu līksmošanos un uzziedēšanu. „Cik tas ir patiesi, – 
čukstēja kristiete, atkal noslīgstot uz ceļiem. – Arī mana dvē-
sele tagad izskatās kā miris, izkaltis tuksnesis, kura sauc uz 
debesīm pēc lietus”. 

Neizlaižot no rokām Bībeli, kura acumirklī bija kļuvusi 
par skaidru Debesu Tēva balsi, viņa caur asarām turpināja 
lasīt: „Priecāsies tuksnesis un izkaltusī nora, klajums līk-
smos un ziedēs kā puķu lauks! Stipriniet nogurušās rokas, 
dariet stingrus ļodzīgos ceļus! Sakait izmisušām sirdīm: 
„Esiet stipras, nebīstieties! Redzi, te ir jūsu Dievs! Atriebība 
nāk un Dieva atmaksa! Viņš pats nāk, un jūs izglābs!” Tad 
aklo acis atvērsies, un kurlo ausis atdarīsies. Tad klibais 
lēkās kā briedis, un mēmo mēle gavilēs, jo ūdens izverd tuk-
snesī un strauti izkaltušā klajumā. Un svelošā smilts taps par 
ezeru, un izkaltusī zeme par ūdens avotu; kur agrāk mājoja 
šakāļi, tur augs zāle un niedres” Jes. 35:1, 3-7). 

„Tēvs, mans dārgais! – raudāja sieviete, – Tas viss taču 
ir par mani un man! Tieši manas rokas ir garīgi nogurušas, 
un tieši man vajag, lai Tu nostiprinātu manas kājas, kuras 
meklē garīgu atbalstu. Mana dvēsele ir samulsusi patiesības 
meklējumos. Tieši es esmu garīgi mēma un kliba! Tas viss 
ir precīzi par mani, un neskatoties uz visu to, Tu tomēr dāvā 
man šeit dotos apsolījumus par to, ka manas dvēseles tuk-
snesī izlauzīsies ūdens un tās izkaltusī zeme taps par ūdens 
avotu?!” Kad caur asarām viņa tā runāja, sirdī ieskanējās 
klusa un maiga balss: „Jā, tā ir Mana atbilde uz tavu sau -
cienu. Lūk, ceļš, kuru tu lūdzi uzrādīt, un tas saucas par 
svēto ceļu. Un tā kā nešķīstie pa to nevar staigāt, tev ir jāsāk 
tieši ar savu attīrīšanos. Nebaidies, ka tev nav tajā pieredzes. 
Nostājoties uz tā, tu vairs nekad neapmaldīsies”. 

Tā Tas Kungs atbildēja savai meitai, kura sauca uz 
Viņu. Viņš izlēja Debesu gaismu viņas saprātā un no šī brīža 
sākās viņas attīrīšanās un svētošanās process. Pirmais, kas 
tika likts viņas sirdī, – savest kārtībā savas attiecības ar ne-
ticīgo vīru un bērniem – pusaudžiem, kuri nevēlējās neko 
zināt par Dievu. Viņas pazemība un patiesā nožēla, brīdī, 
kad viņa lūdza tiem piedošanu par visu to slikto, ko viņi 

90



varēja viņā ieraudzīt, tā satrieca viņus, ka viņi dziļāk aizdo-
mājās par viņas ticību Dievam, un savukārt izmainīja savu 
uzvedību. Pēc tam Svētais Gars atvēra viņas acis uz to, kā 
viņa izturējās pret saviem kolēģiem kā kristiete, nerādīja 
viņiem gaismu, tādēļ viņas nākamais solis bija konfliktu ri-
sināšana ar viņiem. To izdarīt viņai nebija viegli, jo aizskartā 
patmīlība un domas par to, ka arī viņi rīkojās netaisni attie-
cībā pret viņu, brīžiem tādā mērā kļuva par šķērsli, ka viņa 
mocījās vairākas dienas un pat nedēļas, līdz uzvarēja savu 
lepno „ES”, kurš nevēlējās pazemoties. Brīžiem uznāca žē-
lums pret sevi, un tad viņa, piepūlot gribu, atsauca atmiņā 
dažus vārdus, kas bija viņai kļuvuši par Dieva atklāsmēm: 
„To sauks par svēto ceļu. Nešķīstie tur nespers savu kāju”. 
Šādi atgādinājumi viņu ne tikai sapurināja, bet deva jaunus 
spēkus iet tālāk. 

Pienāca laiks, kad Tas Kungs atgādināja Savam bērnam 
par okultajiem grēkiem, kurus viņa piekopa, vēl būdama ne-
ticīga, kā arī lietas, kuras bija vairāk kā piecpadsmit gadus 
vecas, kas viņu pamudināja griezties pie dvēseļu aprūpētāja 
palīdzības un atteikties no velna varas pār viņu. Pēc tam viņa 
izmantoja visas iespējas, lai izlabotu to slikto, kas bija viņas 
pagātnē. Bet vissmagākā un nogurdinošākā bija cīņa ar grē-
kiem un rakstura īpašībām, kas bija iesakņojušās, kuras bija 
mantotas no vecākiem, vecmāmiņām un vectētiņiem. Viņa 
bieži manīja, ka tas, kas viņai iepriekš nepatika viņos, tagad 
ir viņā pašā. Bet agrāk viņai nebija nekādu aizdomu, ka tas 
viņā ir. Cīnoties ar šiem grēkiem, kas, liekas, bija viņai asi-
nīs, viņa tā sevi izsmēla, ka brīžiem gribēja mest visu pie 
malas, taču, doma par to, ka pati taču lūdza To Kungu, lai 
parāda viņai ceļu, kas izved no garīgas bezizejas, lika sakost 
zobus un palikt šajā karstajā krāsnī, kur dienu no dienas sa-
dega viņas iepriekšējā, miesīgā, cilvēcīgā daba. 

Tā ritēja mēneši, viens aiz otra, un gadi, un Dieva darbs 
pie viņas dvēseles turpinājās. Kaut brīžiem sievietei likās, 
ka viņa ir tāda pati kā bijusi, vīrs, bērni un apkārtējie cilvēki 
manīja viņā redzamās izmaiņas. Pazuda dusmas un apvai-
nošanās. Pazuda vēlme apspriest un kritizēt citus cilvēkus, 

91



sašust par viņu vārdiem un rīcību. Viņa pārstāja būt visu 
laiku norūpējusies un steidzīga. Prasīgumu un nepacietību 
nomainīja miers, pacietība un iecietība. Kad pēc lūgšanas 
un laika kopā ar To Kungu, viņa iznāca no savas guļamista-
bas vai izgāja uz ielas, mājinieki un kaimiņi izbrīnīti apstājās 
un skatījās viņas sejā, kura izstaroja mieru, prieku un kaut 
kādu īpašu iekšēju rāmumu, kas vilka pie viņas ar nepārva-
ramu spēku. Tā, dienu no dienas, viņa kļuva priekš viņiem 
par to gaismu, par kuru mums runā Svētie Raksti. 

Visas šīs pārmaiņas nevarēja neatsaukties uz attiecībām 
ģimenē. Ar gadiem vīrs sāka izrādīt vairāk uzmanības un 
mīlestības pret viņu. Bērni savu cieņu izrādīja ar to, ka at-
vēra mātei savu sirdi, līdzdalot savas problēmas vai lūdzot 
viņai padomu, vai lūgšanu atbalstu, kaut paši jau vairākus 
gadus bija kristieši. Viņi ne reizi vien pārliecinājās, ka Dievs 
dzird viņas lūgšanas un nepārprotami atbild uz tām. Arī viņi 
paši to vēlējās no visas sirds. 

Šīs kristietes garīgais stāvoklis runāja pats par sevi. 
Spēja dzirdēt Dieva balsi un tapt vadītai no augšienes, kļuva 
par viņas dzīves normu, bez kuras viņa vairs nevarēja iedo-
māties savu sekošanu Tam Kungam. Viņas sirdsapziņa kļuva 
tik jūtīga pret grēku, ka ne paaugstināta balss, ne apslēpta 
neapmierinātība, ne mirkļa sašutums nepalika nepamanīti. 
Svētais Gars uzreiz viņai uz to norādīja, aicinot nekavējoties 
nākt pie Tā Kunga ar grēknožēlu un lūgumu pēc piedošanas. 
Divdesmit piecus gadus ejot pa šo ceļu, kas reiz viņai tika 
atklāts, padarīja viņu par pilnīgi citu cilvēku, patiesi, „jaunu 
radījumu Jēzū Kristū”. Iepriekšējais, vecais bija pagājis, viss 
bija tapis jauns. Laiku pa laikam viņa ar izbrīnu konstatēja, 
ka divu, triju un vairāku nedēļu laikā nepateica, neizdarīja 
un nepadomāja neko tādu, kas varētu apbēdināt To Kungu. 
Kā apliecinājums tam bija kluss prieks, miers un dziļš dvē-
seles miers, kas tagad valdīja viņas sirdī. Tas, kas kādreiz 
šķita neiespējams, kļuva par dzīves realitāti. Draudzes lo-
cekļi, kuri labi viņu pazina, neslēpa savu sajūsmu par to, ko 
māsa ir sasniegusi. Taču, kad viņa dalījās ar saviem pārdzī-
vojumiem un centās viņus pārliecināt par nepieciešamību 

92



arī uzsākt šo „ceļu, kur pat nepraša nevar apmaldīties”, viņi 
samulsumā šūpoja galvas, uzskatot, ka tas viņiem nav pa 
spēkam. Tikai daži izlēma sekot šim piemēram, par ko vēlāk 
bija ļoti pateicīgi viņai, jo pārliecinājās par visa tā patie-
sumu, par ko kādreiz viņa bija stāstījusi. 

Kad tu uzsāc attīrīšanās un svētošanās ceļu, bieži patie-
šām liekas, ka tev nav pietiekoši daudz spēka, lai uzveiktu 
visus ienaidniekus, kas tevi ir aplenkuši. Tomēr, atliek tikai 
uzsākt šo cīņu, kad izrādās, ka tev blakus jau ir Tas, Kuram 
pateicoties, tu kļūsti uzvarētājs. Mūsu cerības būtu veltas, ja 
mēs neuzsāktu cīņu, bet trīcot un drebot stāvētu un gaidītu 
Debesu Atpestītāja palīdzību. 5. Mozus grāmatā ir ļoti labi 
vārdi, kas pamāca mūs un aicina būt bezbailīgiem: „Un Tas 
Kungs man sacīja: redzi, Es esmu jau sācis tev nodot Sihonu 
un viņa zemi; stājies pie tās pakļaušanas, lai varētu to ie-
ņemt” (5.Moz. 2:31). 

Redziet, Dievs ir gatavs jeb kurā brīdī nākt palīgā, taču 
Viņam ir patīkami vērot, kā Viņa bērni kļūst par garīgiem 
kareivjiem un paši iet cīņā. Visu laiku atvairot ienaidnieka 
uzbrukumus un virzoties uz priekšu, mēs ne tikai garīgi no-
stiprināmies, bet arī, paši to nemaz nemanot, kļūstam līdzī-
gāki Kristum, kas pēc būtības ir katra patiesa Dieva bērna 
dzīves galvenais mērķis. Tad, nu izdarīsim visu, kas ir no 
mums atkarīgs, lai nostātos uz attīrīšanās un svētošanās ceļa, 
izpildot Dieva gribu, kas mums ir nolikta no augšienes. To 
neizdarot, varam iekļūt to skaitā, kuri tā pat kā senos laikos, 
ar sāpēm būs spiesti teikt: „Pļauja ir jau pāri, beigusies arī 
augļu ievākšana, bet glābšanu mēs neieguvām!” (Jer. 8:20).

93



5. nodaļa 
 

Dvēseļu aprūpe. Tās metodes un principi 
 

Dārgie draugi! Mēs ar jums dzīvojam tādā laikā, kad 
ļoti daudz tiek runāts par cilvēka neatkarību, viņa tiesībām 
un brīvībām. Cilvēki uzskata, ka neviens viņiem nedrīkst 
norādīt ko darīt un ko nedarīt, kas ir labs un kas ir slikts. 
Katrs domā, ka viņš pats var noteikt, kas priekš viņa ir pie-
ļaujams, un no kā būtu jāatturas. Taču dzīves prakse rāda, 
cik dezorientēts tādā brīvībā var būt cilvēks, un cik bieži 
viņam ir vajadzīga citu palīdzība. Apstiprinājums tam ir ar-
vien biežākie psihologu, psihoterapeitu un psihiatru apmek-
lējumi. Pie tam, pie tā tveras ne tikai pasaules cilvēki, bet, 
diemžēl, visai bieži arī kristieši. Lūk, kādēļ dvēseļu aprūpes 
tēma ar gadiem kļūst arvien aktuālāka, liekot pārskatīt ga-
diem un gadu desmitiem izveidojušos vecos priekšstatus un 
jēdzienus. 

Diemžēl, šodien pieejamajā garīgajā literatūrā krievu 
un latviešu valodā ir grūti atrast dziļas, vienkāršas un sa-
protamas grāmatas par šo tēmu – dvēseļu aprūpes kalpo-
šanu. Arī pats šis, tik svarīgais un vajadzīgais garīgās 
darbošanās apgabals ticīgo cilvēku saprašanā ir tik izplūdis 
un neviennozīmīgs, ka tā rezultātā ir pilnīga neinformētība 
jautājumā, kuram vajadzētu veltīt īpašu uzmanību. Kā jau 
daudzos kristīgās dzīves jautājumos, tā arī šajās lietās 
Dieva bērniem ir dažādi, brīžiem pilnīgi pretēji viedokļi, 
kas aiziet galējībās: no pilnīgas šīs kalpošanas noliegšanas, 
līdz stingriem likumiem, kas atkal un atkal liek ticīgajiem 
sūdzēt savus grēkus. Tieši tāda pieeja šiem jautājumiem ir 
daudzās sektās un kultos, kas, šajos pēdējos laikos, plaši 
izplatījušies pa visu pasauli. Pretēji šiem, dvēseļu aprūpes 
pretinieki paziņo, ka tā ir nepatiesa jau tāpēc vien, ka Svē-
tajos Rakstos nav tādu vārdu „dvēseļu aprūpētājs”, tātad, 
tas nav biblisks jēdziens. 

Tā spriežot, viņi aizmirst faktu, ka vārds „garīdznieks” 
arī nav atrodams Bībeles lappusēs, taču katrā mūsdienu 

94



kristīgajā draudzē ir garīdznieks, un tas nevienu nemulsina. 
Jaunajā Derībā izmantoja vārdu „gans”, kura vietā tagad 
lieto „garīdznieks, mācītājs”, ietverot tajā viņa darbības 
veidu un raksturu. Apustulis Pāvils nekad un nevienu ne-
sauca par dvēseļu aprūpētāju, evaņģēlistu vai misionāru 
(kr.val.), bet, runājot mūsdienu valodā, tieši tas viņš bija. 
Stāstot par sevi un savu kalpošanu, viņš, piemēram, saka: 
„Bez tam vēl viss pārējais, ļaužu pieplūdums ik dienas, 
rūpes par visām draudzēm. Kur ir kāds nespēcīgs, un es 
nebūtu nespēcīgs? Kur kāds krīt grēkā, un mana sirds ne-
degtu?” (2.Kor. 11:28-29). Tas arī ir tas, kas vislabāk rak-
sturo dvēseļu aprūpes kalpošanu. Kā krievu valodas vārds 
„dvēseļu aprūpētājs” tā vācu „Seelsorger”, nozīmē „tāds, 
kurš izrāda rūpes par dvēseli” vai „tas, kurš rūpējas par dvē-
seli”. Viens no dvēseļu aprūpētāja pienākumiem ir izskaid-
rošana un pamācīšana, bet par padomdevējiem un padomu 
došanu Dieva Vārds runā ne reizi vien. 

Vārdi „dvēseļu aprūpe” runā paši par sevi. Neskatoties 
uz to, ka Bībelē šādi konkrēti vārdi nav sastopami, tas, ko 
tie sevī ietver, nemitīgi tajā tiek pieminēts. Vēl jo vairāk, 
lasot Svētos Rakstus, rodas iespaids, ka dvēseļu aprūpe kā 
tāda ir galvenais mērķis un iemesls, kādēļ tie vispār ir rak-
stīti. Ja pamatīgāk iedziļinās katrā Bībeles Grāmatā, sāc sa-
prast, ka tās galvenais uzdevums ir pamācīt, izskaidrot, dot 
padomu, brīdināt, pierādīt cilvēkam viņa vainu, kas, faktiski, 
arī ir gādība un dvēseles aprūpe. 

Daudzas pārmaiņas dzīvē, lai kādas tās būtu, izraisa 
zaudējuma sajūtu, bet katrs zaudējums – skaudru vēlēšanos 
pēc mierinājuma un draudzīgas līdzdalības. Skumjas, kas 
mūs piemeklē, bēdas, ciešanas, slimības un dvēseles apmul-
sumu katrs cilvēks pārdzīvo atšķirīgi, bet mums visiem ir 
nepieciešams savas asaras izraudāt uz kāda pleca, uzdot jau-
tājumus, kas mūs nomoka un izteikt savas problēmas. Lūk, 
kādēļ tādos brīžos ir ļoti vērtīgi, ja blakus ir cilvēki, ar ku-
riem iespējams mierīgi izrunāties un tādā veidā novelt no 
sevis smago nastu. Tad dvēseļu aprūpētājs ir tieši tas cilvēks, 
kurš mums ir tik ļoti nepieciešams. Jo dvēseļu aprūpe paredz 

95



tādu uzticamības pilnu divu cilvēku kontaktēšanos, kur viens 
atklāj savas dvēseles visslēptākos nostūrus otram, runājot 
brīvi un atklāti, darot zināmu to, kas nospiež viņa sirdi. Tā 
paredz viena cilvēka gatavību nest otra nastas, savienoties 
patiesā lūgšanā Dievam, līdzīgi, kā tas ir rakstīts Svētajos 
Rakstos: „Nesiet cits cita nastas, tā jūs piepildīsit Kristus 
likumu” (Gal. 6:2). 

Protams, daži ticīgie var teikt, ka savu sirdi ir jāatver 
tikai Dieva priekšā. Jā, protams. Viņam vispirms ir jāpasaka 
tas, kas mūs nomoka un nospiež. Viņā mēs atrodam savu ie-
priecu mīlestībā, mierinājumu, kopību garā, žēlsirdību un 
līdzjūtību. Taču, mēdz būt gadījumi, kad grūtās dzīves si-
tuācijās dvēsele vēlās arī cilvēcisku kontaktu ar kādu, kurš 
ir gatavs dalīties ar viņu bēdās, smagumā, skumjās, kurš var 
atrast viņai tai brīdī piemērotus mierinājuma vārdus, nomie-
rināt, piešķirt vīrišķību, dot padomu, paskaidrot vai pamācīt. 
Ne velti taču tautā saka: „Dalīta bēda – mazāka bēda, dalīts 
prieks – pavairots prieks”. Tieši šī iemesla dēļ, palīdzot 
kādai dvēselei, kura sauc pēc palīdzības uz Viņu, Dievs iz-
manto Savus bērnus, kuriem ir piešķīris attiecīgas dāvanas 
un spējas. Arī visa Bībeles vēsture stāsta par to, cik bieži 
Viņš sniedza nepieciešamo palīdzību, sūtot vajadzīgajā brīdī 
Savus sagatavotos traukus! Lai par to pārliecinātos, atliek, 
vien, atcerēties Ābrahamu, kurš gāja palīgā Latam, pazemī-
gāko no cilvēkiem – Mozu, kuru Dievs lietoja, lai atsvabi-
nātu israēliešus no verdzības Ēģiptē, kā arī Jonatānu, kurš 
mierināja savu draugu Dāvidu, viņa smagajos dzīves brīžos. 

Vai tad Vecās Derības pravieši nebija dvēseļu aprūpē-
tāji!? Sūtīti pie izredzētās tautas ar vēstījumu: „Tā saka Tas 
Kungs Israēla Svētais”, viņi nodeva tiem mierinājuma, pa-
mācības, brīdinājuma vārdus, kā arī Dieva dusmu un tiesas 
vārdus. Atcerieties dusmīgos vārdus no pravieša Jesajas 
mutes: „Bēdas bērniem, kas atkritēji,” saka Tas Kungs, „tie 
izpilda nodomu, kas nenāk no Manis; tie slēdz derību bez 
Manas piekrišanas un tā krāj grēku uz grēka! Viņi taisās do-
ties uz Ēģipti, neprasījuši Mana padoma, lai tur meklētu pa-
tvērumu faraona aizsardzībā un lai atrastu mieru Ēģiptes 

96



ēnā. Bet faraona aizsardzība būs jums par kaunu un patvē-
rums Ēģiptes ēnā par apsmieklu!” (Jes. 30:1-3). Citā laikā, 
Tas Kungs ar Jesajas muti mierināja Savu tautu, dziedinot 
viņu dvēseles brūces: „Ieprieciniet, ieprieciniet Manu 
tautu!” saka jūsu Dievs. „Runājiet sirsnīgi ar Jeruzālemi un 
sakait tai, ka tās ciešanu laiks ir piepildīts, ka tās noziegums 
salīdzināts, jo tā ir no Tā Kunga rokas saņēmusi divkārtīgu 
sodu par visiem saviem grēkiem” (Jes. 40:1-2). Līdzīga 
veida dvēseļu aprūpētājs bija arī pravietis Nātans, ar kura 
lūpām Dievs atklāja ķēniņa Dāvida laulības pārkāpšanu ar 
Batsebu un apzinātu viņas vīra nogalināšanu, lai slēptu savu 
noziegumu. Saruna, kas notika Dāvida un Nātana starpā ir 
klasisks dvēseļu aprūpes piemērs. No tā, mūsdienās, var 
daudz ko mācīties. 

Jaunajā Derībā aprakstītā Dieva Dēla Jēzus Kristus ne-
savtīgā kalpošana cilvēkiem ir spilgts rūpju un aizbildniecī-
bas par dvēselēm, piemērs. Kā apstiprinājums ir muitnieka 
Caķeja izmainījusies dzīve, garīgi atjaunojusies un izgais-
mojusies grēcīgās un visu nievātās samarietes dzīve, kuru 
Jēzus satika pie akas, kā arī laulības pārkāpšanā pieķertā sie-
viete, kurai draudēja nomētāšana ar akmeņiem un kuru at-
veda pie Jēzus. Šeit var pievienot arī slepeno, privāto nakts 
sarunu Jēzus un Nikodēma starpā, īsā, bet skaidrā vēršanās 
pie Martas, kura visu laiku bija norūpējusies, trīs gadus il-
gusī Sīmaņa – Pētera pamācīšana un mācīšana, un citi pie-
mēri, kas aprakstīti četros Evaņģēlijos. Vēlāk patiesie 
dvēseļu aprūpētāji, kas bija atdevuši sevi kalpošanai cilvē-
kiem, bija apustuļi, Jēzus mācekļi un sekotāji. Viņi ir atstā-
juši nesavtīgas mīlestības piemēru pret tiem, par kuriem viņu 
Skolotājs pie Krusta bija izlējis Savas Asinis. 

Šo svētīto Dieva kalpu laiks sen jau ir pagājis, taču kal-
pošana, ko viņi veica, ne tikai nav zaudējusi savu nozīmību, 
bet ir kļuvusi vēl vairāk nepieciešama. Jo mēs dzīvojam tieši 
tajās pēdējās, grūtajās dienās, par kurām tika pravietots jau 
daudzus gadsimtus atpakaļ. Stabilitātes trūkums visās dzīves 
jomās, nedrošība par rītdienu, bailes par bērnu un mazbērnu 
nākotni, nepārtrauktas psihoemocionālas slodzes un stresa 

97



situācijas, kā arī daudz, daudz kas cits, tādā mērā izsūc cil-
vēku dvēseles un fiziskos spēkus, ka dvēseļu aprūpe kļūst 
par galēju nepieciešamību, kas ir vajadzīga, praktiski, kat-
ram cilvēkam. 

Kā jau tika minēts, galvenais dvēseļu aprūpes mērķis 
ir – garīgas palīdzības sniegšana dvēselei, kuru nomoka tās 
grēki un problēmas. Tādēļ, personīga saruna ar šādu cilvēku, 
pirmkārt ir vērsta uz to, lai viņš varētu izteikt savu dvēseles 
sāpi un padalīties ar dvēseles ciešanām, vai vienkārši sakot, 
izrunāties. Jau tam vien ir svarīga psiholoģiska nozīme, jo 
sniedz jūtamu atvieglojumu. Bez tam, savas vainas apzinā-
šanās un izsūdzēšana veic cilvēkā atbrīvošanu un tīrīšanu, 
radot sirdī un saprātā skaidru atmosfēru. 

Ja šāda kalpošana notiek ar Dieva svētību, tad tur vien-
mēr ir Tā Kunga neredzamā klātbūtne. Protams, tas neno-
zīmē, ka Dievs ir kopā ar mums tikai dvēseļu aprūpes laikā, 
tādēļ, ka Savā Vārdā Viņš saka: „...Un redzi, Es esmu pie 
jums ik dienas līdz pasaules galam” (Mat. 28:20). Taču šādas 
tikšanās laikā notiek kaut kas īpašs – cilvēks, liecinieka klāt-
būtnē, atver savu sirdi Dieva priekšā, kurš nevien dod viņam 
iespēju izpaust savu dvēseli, bet arī palīdz, savienojoties ar 
viņu aizbildniecības lūgšanā. 

Pamatojoties augšminētajā, dvēseļu aprūpi varam rak-
sturot kā pūļu pielikšanu, lai palīdzētu cilvēkam, kurš ir no-
nācis dvēseles problēmā, kas radusies pārkāpjot attiecības 
ar Dievu vai cilvēkiem. Iemesli, kas noved pie šādiem trau-
cējumiem var būt dažādi maldi, kuri nes sev līdzi neskaitā-
mas kļūdas, miesīgas ciešanas, bet īpaši bieži padarītie grēki. 
Jo nelaime ir tā, ka ikviens no tiem slēpj sevī, no sākuma 
neredzamas, briesmas un pēc tam daudzas nopietnas sekas. 
Kas kādreiz šķita kā brīnišķīgs noslēpums, pārvēršas par īstu 
murgu. Piedzīvotā bauda pārvēršas par šausmām, bet kaisles 
brīdim seko gadiem ilgas, rūgtas nožēlas augļi. Grēkotāju šī 
atmaksa vajā daudzus gadus, dažreiz pat visu dzīvi, izraisot 
vainas sajūtu un novēlotu grēknožēlu, kas nedod gaidīto at-
vieglojumu. Visgrūtākais tajā ir nepieciešamība slēpt savu 
grēku un dzīvot pastāvīgās bailēs tapt atmaskotam. 

98



Dvēseļu aprūpe un ar to cieši saistītā grēksūdze ir pa-
matotas vienā ļoti svarīgā un tajā pašā laikā vienkāršā at-
klāšanas principā par visām lietām, kuras jūsu dzīvē bija 
apslēptas. „...Dievs ir gaisma, un Viņā nav it nekādas tum-
sības” (1.Jņ. 1:5). Par cilvēku dvēseļu slepkavu, savukārt, ir 
teikts, ka viņš ir tumsas valdnieks. Viss tas, ko mēs cītīgi 
slēpjam un atstājam krēslā, ir sātana valstība un pieder 
viņam. Slēpjot grēku, mēs ne tikai attālināmies no Dieva, 
bet, gribam to vai nē, noslīdam tumsībā un nonākam sātana 
varā. Jebkāds ļaunums un visāda nešķīstība, ko esam darījuši 
un slēpjam, dod sātanam tiesības valdīt pār mūsu dvēselēm 
līdz tam brīdim, kad tos izteiksim un nosauksim savos vār-
dos. Bet, tiklīdz tie atklājas, tumsas vara zaudē savas tiesības 
uz mums. Tas notiek tā: saucot grēkus savos vārdos bez pie-
pušķošanas un samazināšanas, mēs uzrādām aiz tā stāvošo 
sātanu un tādā veidā viņu atbruņojam. Tā kā viņš ir atrasts 
un atpazīts, tad viņam ir jābēg un jāpamet savas pozīcijas. 
Kā tumsa izgaist tur, kur parādās gaisma, tā arī tumsas vald-
nieks zaudē savu spēku tajā brīdī, kad apslēptais top atklāts. 

Grēksūdze ir nekas cits kā grēka uzrādīšana, to izceļot 
gaismā. Grēka izsūdzēšana ir atteikšanās no patveršanās 
tumsas zonā. Atklājot savus ļaunos, slepenos darbus, mēs 
pārejam gaismā. Pie tam, precīzi piepildās tas, kas ir teikts 
Svētajos Rakstos: „Bet visu, kas tiek gaismā celts, apspīd 
gaisma, un viss, ko apspīd gaisma, ir gaisma” (Efez. 5:13). 
Psihologs un Dieva Vārda skaidrotājs Trillhaas šajā sakarā 
teic tā: „Grēks tas ir noslēpums. Tas cenšas paslēpties, kā 
kādreiz to izdarīja Ādams un Ieva, kad paslēpās lapu bie-
zoknī pēc sava padarītā grēka. Tikai tas, kurš ir pārdzīvojis 
šo uzspiesto noslēpumu krītot grēkā, sapratīs, cik liela no-
zīme ir tā atklāšanai un aptvers, cik svarīga ir grēksūdze dvē-
seles aprūpes laikā.” 

Ienākot Dieva gaismā, atrodot savas dvēseles tumšos 
traipus un kambarus, mēs ne tikai atbrīvojamies no nedrošī-
bas, bailēm un nomāktības, bet arī atgūstam sirdij un dvē-
selei mieru, tātad, arī dzīvesprieku. Ne jau nejauši reiz 
psalmotājs teica: „Svētīgs, kam pārkāpumi piedoti, kam 

99



grēki nolīdzināti!... Kamēr es klusēju, mani kauli panīka, un 
man bija jāvaid cauru dienu, jo Tava roka smagi gūlās uz 
mani dienām un naktīm. Mans spēks izkalta kā zeme vasaras 
bulā. (Sela). Tad es atzinos Tev savos grēkos un neapslēpu 
savas vainas. Es sacīju: „Es izsūdzēšu Tam Kungam savus 
pārkāpumus!” Un Tu piedevi man manu grēka vainu. 
(Sela)”.(Ps. 32:1,3-5) 

Dievs ir gaisma, kas visur iespraucas un visu apņem. 
Neviens no mums nevar paslēpties no šīs Gaismas. Tādēļ, 
izsūdzot Dieva priekšā savus grēkus, mēs neko, ko Viņš ne-
zinātu, neatklājam. Kas attiecas uz grēksūdzi dvēseļu aprū-
pētāja klātbūtnē, tad tā jau ir pavisam cita lieta. Šajā 
gadījumā noslēpums, kas tika slēpts no cilvēkiem, patiešām 
tiek atklāts un grēks atklāti tiek izrunāts. Vai ne tādēļ mums 
ir daudz grūtāk izsūdzēt grēkus cilvēka klātbūtnē, nekā tikai 
Dieva priekšā. Jo lūdzot Tā Kunga priekšā mēs varam šo-
vakar izsūdzēt Viņam savu grēku, bet rīt atkal viegli to at-
kārtot. Kā piemēram dusmas, klaigas, uzbudinājums, ar ko 
daudzi no mums jau tā ir saraduši, ka dara to kā pašu par 
sevi saprotamu. Lai cik tas nebūtu dīvaini, tas ko mēs varam 
katru dienu izsūdzēt Dievam un pēc tam atkal to atkārtot, 
mums ir kauns stāstīt cilvēkam, jo baidāmies, ka viņš slikti 
par mums padomās. Kā apstiprinājums var kalpot sekojošs 
piemērs, kas ņemts no dzīves. 

Pie dvēseļu aprūpētāja vērsās jauna kristiete. Sarunas 
gaitā viņa atzinās, ka nevar uzvarēt sevī grēku – pastāvīgas 
dusmas un kliegšanu uz bērniem, kuri visu dara ne tā kā viņa 
māca. Gandrīz katru dienu, izsūdzot šo netikumu Dieva 
priekšā, nekas viņā nav izmainījies, tādēļ, apzinoties savu 
bezspēcību, viņa atnāca ar lūgumu kopā lūgt, lai atbrīvotos 
no sātana varas. Tālākā sarunā noskaidrojās, ka līdzīgu at-
tieksmi viņai nācies piedzīvot visu laiku, dzīvojot vecāku 
mājā. Tas lika viņai apņemties nekad tā neizturēties pret sa-
viem bērniem. Taču, izrādījās, ka dot solījumu bija vieglāk 
nekā dzīvē to reāli piepildīt. 

Pēc lūgšanas kopā ar dvēseļu aprūpētāju, sieviete sajuta 
iekšēju atvieglojumu un kaut kādu neizprotamu prieku un 

100



pārliecību, ka Dievs viņu ir sadzirdējis. Nākošā dienā jaunā 
māte centās uzmanīt savu mēli, lai nedotu sātanam iespēju 
notvert viņu vecajā grēkā. Bet bērni ir bērni, un viņiem ir 
raksturīgi blēņoties, tādēļ pienāca brīdis, kad mātei nepietika 
pacietības, un viņa atvēra muti, lai pēc veca paraduma uz-
kliegtu bērniem. Taču tajā brīdī, kad dusmīgie vārdi bija jau 
gatavi izlauzties pār lūpām, viņai pazibēja doma: „Es taču 
šo grēku tikai vakar izsūdzēju. Ja es tagad sākšu kliegt, man 
atkal vajadzēs iet uz grēksūdzi. Bet tas taču ir kauns!.. Ko 
par mani padomās dvēseļu aprūpētājs?! Laikam pateiks ka 
man ir bezspēcīga kristietība! Nekliegšu, tad arī nevajadzēs 
iet uz grēksūdzi!” 

Līdzīga saruna pašai ar sevi, viņā atkārtojās vairākas 
reizes, un, beidzot pienāca brīdis, kad mazākais dēlēns ar iz-
brīnu pateica: „Mammucīt, tu esi ļoti izmainījusies! Tu esi 
kļuvusi tik mīļa un laba! Tagad es tevi mīlu vēl vairāk un 
centīšos vienmēr paklausīt”. 

Lasot par to, droši vien, gribās pasmaidīt. Kas zina, var-
būt tas, patiesi, arī ir smieklīgi, bet fakts paliek fakts: ļaužu 
viedoklis par mums, bieži vien ir svarīgāks nekā Dieva vie-
doklis. Mēs varam no viņiem vairāk kaunēties nekā no Tā 
Kunga. Lūk, kādēļ, zinot šo mūsu „vājību”, Debesu Tēvs to 
izmanto mums par labu, līdzīgi kā tas notika ar šo kristieti. 
Viņa saņēma tieši to palīdzību, par ko lūdza savās ikdienas 
lūgšanās. 

Jēkaba vēstulē ir teikts: „Izsūdziet cits citam savus grē-
kus...” (Jēk. 5:16). Kaut šajā Svēto Rakstu padomā nav no-
rādīts, ka tas obligāti ir jādara dvēseļu aprūpētāja klātbūtnē, 
tomēr, ir apliecināts fakts, par grēku sūdzēšanu gan Dieva, 
gan cilvēku priekšā. Bībelē ir ne mazums rakstu vietu, kas 
uzsver tā svarīgumu un nozīmību. Salamana pamācību grā-
matā 28:13 ir teikts: „Kas noliedz savu ļauno darbu, tam tas 
neizdodas, bet, kas tajā atzīstas un turpmāk tā vairs nedara, 
tas izpelnīsies žēlastību”. Unisonā ar šo seno izteikumu skan 
arī apustuļa Jāņa vēstījums: „Ja atzīstamies savos grēkos, 
tad Viņš ir uzticīgs un taisns, ka Viņš mums piedod grēkus 
un šķīsta mūs no visas netaisnības” (1.Jņ. 1:9). 

101



Jēzus mīlētais māceklis šajā pamācībā ne tikai piešķir 
lielu nozīmi grēksūdzei, bet runā arī par svētībām, kas tai 
sekos, tā apstiprinot Vecās Derības pravieša Samuela vārdus, 
kurš, savā laikā vēršoties pie Israēla tautas, atgādināja: „Un 
tad tie brēca un vaimanāja, griezdamies pie Tā Kunga, un 
sacīja: mēs esam grēkojuši, jo mēs esam To Kungu atstājuši 
un esam kalpojuši baāliem un aštartēm! Bet nu, lūdzams, iz-
glāb mūs no mūsu ienaidnieku rokas, un mēs Tev kalposim! 
Tad Tas Kungs sūtīja Jerubbaalu, Baraku, Jeftu un Samuēlu, 
un Viņš jūs izglāba no jūsu ienaidnieku rokas, kas bija jums 
visapkārt, tā ka jūs varējāt dzīvot mierā” (1.Sam. 12:10-11). 
Tādā veidā, grēku apzināšanās un to izsūdzēšana, ne tikai 
atver durvis uz piedošanu, bet dod iespēju Tam Kungam 
mums no jauna parādīt Savu žēlastību. 

Tomēr, neskatoties uz visu tās vērtību, būtu neprātīgi 
dvēseļu aprūpi uzskatīt par kaut ko līdzīgu universālam lī-
dzeklim, kas atrisina visas dzīves problēmas, jo tā, drīzāk, 
ir palīdzība atrast ceļu, kā izkļūt no tām. Tieši tādēļ to nevar 
uzskatīt par kaut ko tādu, ko visiem , obligāti ir jādara un ja 
nedarīs, tad ies bojā. Dvēseles aprūpe – ir pilnīgi brīvprātīga 
lieta, kuru, nekādā gadījumā nevar nevienam uzspiest, vēl 
jo vairāk – pārvērst par jaunu likumu. Tā ir mums Dieva 
dota žēlastība, kuru varam vai nu pieņemt, vai nē. Ir ļoti sva-
rīgi to atcerēties grēksūdzes laikā. Grēku nožēla ir atbrīvo-
šanās no sātana gūstniecības un varas, tādēļ tā ir Dieva 
žēlastības rezultāts. Bet, kur darbojas žēlastība, tur nevar 
būt varmācība. Tāpat kā dvēseļu aprūpe, arī grēksūdze ir 
palīdzība, bet palīdzību nevienam neuzspiež, bet piedāvā. 
Ne par kādu virzīšanu vai piespiešanu (tiešu vai netiešu, 
tai skaitā arī psihoemocionālu spiedienu), šajā gadījumā 
nevar būt runa. 

Kaut grēksūdze, kā palīdzība, ir neapšaubāma, tomēr, 
apgalvojums, ka tai vienmēr ir jānotiek tikai dvēseļu aprū-
pētāja klātbūtnē, diez vai var atzīt par pareizu, jo Bībelē nav 
neviena konkrēta norādījuma, kas to apstiprinātu. Kā izņē-
mums var būt vien tie gadījumi, kad tas ir ne tikai vēlami, 
bet absolūti nepieciešami. Piemēram, ja cilvēks ir tik ļoti 

102



grēka saistīts, ka kļūst par bezgribas vergu, nespējot bez 
kāda palīdzības izrauties no šīs verdzības. Tāda pati pieeja 
tiek izmantota lūgšanā par slimā dziedināšanu, kurš cieš no 
fiziskas slimības. Bet ļoti svarīgi tas ir tad, kad ir nepiecie-
šams veikt atteikšanos no sātana varas, okultās saistības vai 
ļauno garu apsēstības gadījumos (detalizētāk šis jautājums 
tiks apskatīts septītajā nodaļā). 

Tādā veidā, dodot cilvēkam padomu par iespēju vēr-
sties pie dvēseļu aprūpētāja un personīgi aprunāties, nevajag 
teikt, ka viņam obligāti ir jāiznes gaismā savi grēki. Parei-
zāk ir teikt, ka viņš var to izdarīt, ja meklē garīgu palīdzību 
savā cīņā ar grēku un vēlas to uzvarēt. Pēc tam šim cilvēkam 
ir jādod pilnīga brīvība izdarīt savas nākamās izvēles. Jo uz 
jebkādu spiedienu dvēsele atbild ar pretestību, bet esot šādā 
stāvoklī, viņa nav spējīga uzņemt nekādas pamācības, lai cik 
pareizas un gudras tās būtu. Iespēja izmantot gan dvēseļu 
aprūpi, gan grēksūdzi, ir mūsu priekšrocība, kas apliecina 
pret mums parādīto Dieva žēlastību. Taču šo iespēju izman-
tošana vai nē, ir tikai mūsu izvēle, nepieļaujot pār personu 
nekādu spiedienu vai varmācību. 

Par nožēlu jāsaka, ka mūsdienās ir kalpotāji, kuri, savu 
draudžu locekļiem, grēksūdzi uzsver kā kaut ko obligātu un 
pilnīgi nepieciešamu. Viņi vai nu paši par to runā, vai sūta 
pie viņiem uzticības personas un pārliecina viņus noteikti to 
izdarīt. Un pat ir sašutuši un sāk attiekties ar aizdomām un 
vēsumu pret tiem, kuri, kaut kādu iemeslu dēļ, to nedara. 
Tāda uzvedība ir galēji nepareiza, jo atgādina vienu no rak-
sturīgākajām kultu un sektu iezīmēm, kur grēksūdze tiek 
lietota kā kontroles un manipulācijas metode. Vēl rupjāka 
kļūda ir, ja dvēseļu aprūpi ierobežo vienīgi ar grēksūdzi, 
tādēļ, ka tādā gadījumā tā neatbilst savam galvenajam uz-
devumam – rūpēm un aizbildniecībai par dvēseli. 

Galvenā loma dvēseļu aprūpē ir Dieva trešajai esībai – 
Svētajam Garam. Neviens, izņemot Viņu, nevar rosināt dvē-
seli atklāt savus grēkus. Radot cilvēku, Dievs savai radībai 
piešķīra brīvo gribu, un cilvēkam ir tiesības izlemt, kā viņam 
rīkoties. Arī pats Tas Kungs nekad neizmanto vardarbību. 

103



Viņš tikai piedāvā un pēc tam dod iespēju izvēlēties. Kas 
gan tādā gadījumā esam mēs, cilvēki, ka varam kādam likt 
darīt to vai ko citu?! Mēs varam ieteikt vai dalīties ar kaut 
ko, ko paši esam piedzīvojuši un kas mums ir palīdzējis, bet 
pieprasīt, lai kāds darītu to, ko uzskatām par pareizu, mums 
nav tiesības. Ja kāds tā rīkojas, tad ar to viņš parāda, ka 
vadās nevis no vēlmes palīdzēt dvēselei, bet gūt no tā kādu 
labumu sev, izmantojot to savos sliktos vai pat savtīgos no-
lūkos. Ja kāds kalpotājs vai kalpotāja patiesi ir Dieva aicināti 
šajā dvēseļu aprūpes kalpošanā, tad nav vajadzības aicināt 
pie sevis cilvēkus, tādēļ, ka viņi paši meklēs iespēju perso-
nīgi aprunāties ar viņiem. Tikai tāda veida dvēseļu aprūpe 
atbilst saviem uzdevumiem un mūžībai nes lielākos augļus. 

Diemžēl, kristiešu vidū ir ne mazums tādu karstgalvju, 
kuri izrāda savu personīgo iniciatīvu, un, neļaujot darboties 
Svētajam Garam, paši sāk „atvērt” cilvēkiem acis uz viņu 
grēkiem. Šim nolūkam tiek izmantoti jau iepriekš sastādīti 
grēku saraksti, kurus lasot, cilvēkam ir jāpasaka, kuri no sa-
rakstā minētajiem grēkiem viņiem piemīt. Citi, piespiežot 
cilvēkus uz to, uzskaita visus dzīvē un Bībelē sastopamos 
grēkus, liekot cilvēkam to apstiprināt ar „jā” vai „nē”, tas 
nozīmē, vai tev šis grēks piemīt, vai tu esi brīvs no tā. Ir jā-
saka, ka šāda piespiedu „attīrīšanās” visdrīzāk tiek darīta 
ķeksīša pēc, un tai nav nekā kopēja ar patiesu grēksūdzi. 
Tikai Svētais Gars var atvērt cilvēkam acis uz viņa reālo ga-
rīgo stāvokli, dāvājot dziļu savu grēku apzināšanos un no-
žēlošanu. Tad dvēsele pati vēlās būt svētīta, jo ir gatava ne 
tikai tos iznest gaismā, bet arī uzsākt cīņu līdz pienāks pil-
nīga un galīga uzvara. 

Kad kristieši vēršas pie dvēseļu aprūpētāja, izsakot vē-
lēšanos iznest gaismā savus grēkus, viņi bieži nezina kā to 
pareizi izdarīt. Lūk, ir divi veidi vai metodes, kā tos var iz-
celt gaismā. 

1. Kad grēku sūdzētājs iet cauri savai dzīvei, sākot 
no pašas bērnības un atklāj visu, kas nomoka un plosa 
viņa dvēseli, pie tam, nav svarīgi vai tas bija pirms, vai 
pēc ieticēšanas. 

104



Te ir jāpiebilst, ka daudzi mūsdienu kristieši uzskata, 
ka gaismā ir jāiznes tikai tie grēki, kurus, pēc pirmās grēk-
sūdzes, mēs esam darījuši apzināti. Grēki, kuri padarīti, kad 
vēl bijām neticīgi, tiek piedoti vienu reizi un uz visiem lai-
kiem, dienā, kad atgriežamies pie Tā Kunga un kļūstam par 
Viņa bērniem. Tāds uzskats diez vai izturēs Dieva Vārda 
pārbaudījumu, ja vērsīsimies pie viena panta, kurš dod īstas 
ticības, nevis liekulīgas dievbijības, atslēgu: „Bet kam to 
nav, tas ir akls un stulbs, un ir aizmirsis, ka viņš ir šķīstīts 
no veciem grēkiem” (2.Pēt. 1:9). 

2. Kad grēku sūdzētājs vispirms nosauc pašus apkau-
nojošākos un negantākos grēkus, par kuriem viņam ir vis-
grūtāk runāt. Pie tiem parasti pieder visi, bez izņēmuma, 
seksuālā lejupslīde un perversijas, kā arī tas, kas saistīts ar 
okulto pagātni un okultismu (detalizētāk par to būs runa sep-
tītajā nodaļā). 

Ir jāatceras tas, ka seksuālie un okultie grēki, ļoti bieži, 
apvienojas un iet roku rokā, tādēļ, ja cilvēka dzīvē ir okultas 
lietas, ir ļoti liela iespējamība, ka būs arī seksuālie grēki un 
otrādi. Pēc tam, kad ir atklāti grēki, kas visvairāk nomāc 
dvēseli, var pāriet pie pārējiem, tādiem kā: nepaklausība, īg-
nums, ļaunums, niknums, apvainošanās, rūgtums, lepnība, 
kriticisms, nosodīšana, aizvainojums, ļaunatminība, nespēja 
piedot, aborti, zagšana utt. 

Iznesot savus grēkus gaismā, ir labāk, ja to dara detali-
zēti, pēc principa: „kur, kad, kā un ar ko es grēkoju”. Tas 
nozīmē, ka ne vienkārši uzskaitīt padarīto, tādā veidā norau-
jot vienīgi galotnes „nezālēm”, bet tiekot, katram no tiem, 
līdz saknei, un censties izraut ar visu sakni. Kā pierādījums 
tam var kalpot sekojošs piemērs. 

Kāds jauns cilvēks, kuru bija saistījis pašapmierināša-
nās grēks, daudz cīnījās, lai to uzvarētu. Tā kā nebija nekādu 
panākumu, tad viņš nolēma runāt ar dvēseļu aprūpētāju un 
sarunas laikā cēla šo grēku gaismā, nosaucot to vārdā. Cik 
gan liela bija viņa vilšanās, kad pēc grēksūdzes nepiedzīvoja 
gaidīto atbrīvošanu un turpināja apgānīt savu miesu. Nolē-
mis, ka grēksūdze viņam tik un tā nepalīdzēs, viņš pārtrauca 

105



to darīt. Pagāja diezgan daudz laika. Grēks viņu pārņēma 
aizvien vairāk un vairāk. Beidzot pienāca brīdis, kad šis 
jauneklis nolēma vēlreiz griezties pie dvēseļu aprūpētāja. 
Šajā reizē viņam tika piedāvāts iet dziļāk un izstāstīt tieši 
kas viņu provocē uz šo grēku, kur, kādā veidā un ar ko 
viņš savā iztēlē šo grēku veic. To viņš arī izdarīja. Tas, kas 
notika pēc tam, pārsteidza viņu pašu. Izrādījās, ka pietika 
nosaukt divu meiteņu vārdus, par kurām domājot, viņš to 
darīja, un viņas pilnībā pazuda no puiša atmiņas, pārstājot 
ar saviem tēliem uzbudināt viņa iztēli. Bez tam, viņa kār-
tējās krišanas šajā grēkā kļuva arvien retākas, kas, protams, 
viņu iepriecināja. Taču, arī tas vēl nav viss. Laikam ritot, 
viņa garīgais stāvoklis manāmi uzlabojās. Parādījās tiek-
sme uz attīrīšanos un svētošanos, tieksme dziļāk studēt Bī-
beli un meklēt Dieva tuvumu, kas, protams, atspoguļojās 
visā viņa tālākajā dzīvē. 

Tātad, jo dziļāk, pamatīgāk un konkrētāk tiek veikta 
grēksūdze, jo lielāku labumu tā dod. Daudzu ticīgo augsti 
novērtētais Dieva vīrs Osvalds Čembers, par to saka seko-
jošo: „Dieva klātbūtnē es sevi neapzinos par grēcinieku ko-
pumā, nekonkrētā nozīmē, bet redzu un apzinos kādu 
konkrētu grēku manā dzīvē. Ir viegli teikt: „Es zinu, ka esmu 
grēcīgs”. Bet Dieva priekšā aiz šīs vispārējās frāzes nepa -
slēpsies, tādēļ, ka Viņš norāda uz kaut ko noteiktu, un mēs 
atzīstam, ka esam izdarījuši to, vai kaut ko citu... Tāda ap-
ziņa vienmēr liecina par to, ka esam pabijuši Dieva klāt-
būtnē. Tad mēs grēku vairs nevispārinām, bet zinām, kā 
konkrēti esam vainīgi Dieva priekšā, un tieši par ko Viņš 
mūs atmasko. Svētais Gars pievērš mūsu uzmanību kaut 
kam konkrētam, un Dievs mūs apsūdz tieši tajā. Ja mēs pie-
ņemsim šo apsūdzību, Viņš mūs ievedīs mūsu sirds dziļu-
mos, tur, kur mūsu grēks ir ņēmis savu iesākumu... Kad 
pravietis Jesaja ieraudzīja Kungu Cebaotu visā Viņa svē-
tumā, viņš sajuta nevis savu grēcīgumu vispār, bet, konkrēti 
savas nešķīstās lūpas. Un tas bija kas konkrēts, ko viņš tūdaļ 
atzina un tūdaļ saņēma atbildi no Dieva, kuru apraksta 
šādi: „Tad pielidoja man klāt viens serafs, viņam rokā bija 

106



kvēlojoša ogle, ko viņš ar lūkšām bija paņēmis no altāra. Ar 
to viņš aizskāra manu muti un teica: „Redzi, tai aizskarot 
tavas lūpas, tavs noziegums ir deldēts, un tavi grēki piedoti!” 
(Jes. 6:6-7). Attīrošā uguns ir jāpielieto tai vietā, kur ir sa-
koncentrēts grēks, tad attīrīšana būs pilnīga. 

Taču, ar to nekas nebeidzas. Par maz ir atzīt savus grē-
kus un nosaukt tos vārdā, ir jāpieņem arī stingrs lēmums no 
tiem tikt brīvam. Ja nožēla par padarīto grēku un tā izstāstī-
šana turpmāk nenoved pie cīņas un pilnīgas grēka atstāšanas, 
tad tam nav jēgas. Dieva Vārdā rakstītais nav teikts par tiem, 
kuri ir gatavi sūdzēt savus grēkus, bet: „...kas tajā atzīstas 
un turpmāk tā vairs nedara, tas izpelnīsies žēlastību” 
(Sal.pam. 28:13). Vairākkārtīga viena un tā paša grēka sū-
dzēšana, bez neatlaidīgas cīņas ar to, un patiesas nožēlas par 
to, ka nav uzvaras, ir veltīga un nedod nekādu garīgu palī-
dzību. Cilvēks, kurš rīkojas šādi, tikai uz kādu laiku nomie-
rina savu sirdsapziņu un zināmā mērā sevi māna, bet 
nesaņem patiesu atbrīvošanu no grēka verdzības. Pēc grēka 
izsūdzēšanas ir, tēlaini izsakoties, „jāaizslēdz visas durvis 
ar lielu atslēgu, un atslēga jāizmet pa logu”, tas ir, jāsade-
dzina visi tilti, kas varētu noderēt, ja rodas vēlēšanās at-
kāpties, lai tādā veidā atņemtu sev jebkādu iespēju pie tā 
atgriezties. 

Bet, arī tas vēl nav viss. Pēc grēku izsūdzēšanas ir jānes 
atgriešanās augļi, bez kā viss, kas ir paveikts, būs nekas cits 
kā dievbijīga izrāde. Jānis Kristītājs, tiem cilvēkiem, kas 
nāca nožēlot un sūdzēt grēkus, reiz teica tā: „Tad nu nesiet 
patiesus atgriešanās augļus...” (Lk. 3:8). Bet tas nozīmē 
„sakārtojiet visu to ļauno, ko esat darījuši”. Muitnieks Ca-
ķejs, apzinājies ka zadzis, to nožēloja un nekavējās pateikt 
Jēzum, ka visiem, kurus ir apzadzis, nozagto atdos četrkār-
tīgi, ko neapšaubāmi arī izdarīja. 

Atgriežoties pie iesāktās tēmas, ir jāpiebilst, ka dvēseļu 
aprūpes kontakts divu cilvēku starpā izveidojas trijos seko-
jošos gadījumos: 

a) Gadījumā, kad, pēc Tā Kunga gribas, notiek spon-
tāna, neplānota tikšanās; 

107



b) Ja cilvēks, kuram vajadzīga palīdzība, pats vēršas pie 
dvēseļu aprūpētāja; 

c) Kad dvēseļu aprūpētājs, kādu īpašu iemeslu dēļ 
(notikusi traģēdija, smaga slimība, nāves tuvošanās utt.) pats 
nāk pie tā, kurš ir nomāktā stāvoklī. 

Dvēseļu aprūpes klasiskā forma ir personīga saruna aci 
pret aci, taču, ņemot vērā, ka tas ne vienmēr ir iespējams, ir 
pieļaujams, ka saruna notiek pa telefonu vai rakstiskā veidā. 

Cik veiksmīgi un svētīgi norisināsies dvēseļu aprūpes 
saruna, ir atkarīgs gan no palīdzības meklētāja, gan no dvē-
seļu aprūpētāja. Ir ļoti svarīgi, lai cilvēks neatnāktu citu pie-
runāts, nedz arī emocionālā pacēlumā vai kādu apstākļu, kas 
uz to vedina, ietekmē (izlasot grāmatu, noklausoties svēt-
runu vai sarunu), bet pēc Svētā Gara ierosas, brīdī, kad viņa 
dvēsele tam ir pilnībā gatava. Jo patiesāks ir cilvēks, jo dzi-
ļāka viņam ir sava grēcīguma apziņa un vēlēšanās izmainīt 
savu dzīvi, jo lielāku rezultātu dos šāda tikšanās. Dvēseļu 
aprūpētāja galvenais uzdevums ir – klausoties cilvēkā, no-
teikt un palīdzēt viņam ieraudzīt galveno iemeslu, no kura 
ir veidojušās visas problēmas. Kad tas būs sasniegts, kopā 
ar viņu atrast pareizo ceļu, lai tās pārvarētu. 

Katrs dvēseļu aprūpētājs, veicot individuālo sarunu, ne-
drīkst aizmirst svarīgākos dvēseļu aprūpes principus. To iz-
mantošana palīdzēs izvairīties no daudzām kļūdām. 

1. Pirmkārt, ir pacietīgi un uzmanīgi jāuzklausa cil-
vēks, kurš runā, uzdodot uzvedinošus jautājumus vai at-
griežot pie galvenā tikai tad, ja viņš savā stāstā aizklīst tālu 
prom, pieminot otršķirīgas lietas. Pēc tam dvēseļu aprūpē-
tājs var kaut ko precizēt, izskaidrot, nomierināt, piešķirt 
drosmi, atbalstīt, ieteikt, darot to mierīgā, maigā un neuz-
bāzīgā veidā. Šajā visā ir ļoti svarīgi, vadīties pēc iekšējās 
Dieva balss, nesteidzinot attīrīšanās procesu, sniedzot ie-
spēju Tam Kungam runāt cilvēka sirdī un sirdsapziņā, pa-
mazām vedot no vienas fāzes nākamā. Šī iemesla dēļ, 
pirmajā reizē ir labāk nenoskaņot cilvēku uz ātru un vieglu 
rezultātu, paužot to neapdomātām un pārsteidzīgām frā-
zēm, kā: „Nu, re, mēs tagad palūgsim, un viss atrisināsies”, 

108



tādēļ, ka tā nenotiek vienmēr. Pakāpenība, neatlaidība, pa-
cietība, spēja gaidīt uz To Kungu un būt Viņam pateicīgam 
par vismazākajām uzvarām, ir neatņemami dvēseļu aprū-
pes principi. 

Diemžēl, ticīgo vidū ir ne mazums cilvēku, kuri pabū-
dami dvēseles aprūpes sarunās divas, trīs reizes, izlemj, ka 
visu, kas ir atkarīgs no viņiem, ir jau izdarījuši, un tagad ir 
tiesīgi gaidīt no Dieva tūlītēju rīcību un pārmaiņas. Iznesot 
gaismā savu lepnību un pašpārliecinātību, atklājot netiklības 
garu, kas viņus nomoka, atsakoties no okultiem spēkiem, 
pie kuriem ne reizi vien bija griezušies, viņi uzskata, ka uz-
reiz ir jāsaņem brīvība un pestīšana. Taču praksē viss izska-
tās pavisam savādāk. Mēs visi labi zinām, ka no smagas 
traumas un grūtas slimības, cilvēks ne jau uzreiz atlabst, un 
ne jau uzreiz viņā atgriežas iepriekšējās spējas un spēki. Tas 
notiek daudzu dienu, nedēļu vai pat mēnešu laikā. Var ātri 
inficēties vai iegūt smagu traumu, bet lai atlabtu un pilnībā 
taptu vesels, parasti ir nepieciešams laiks. 

Tieši tā pat tas ir ar garīgām kaitēm. Pieļaut aizvaino-
jumu, sadusmoties, kļūt lepnam, nozagt, izdarīt laulības pār-
kāpšanu, iekrist netiklībā vai okultisma tīklos – ir ļoti viegli, 
bet tikt brīvam no šīs grēku karaļvalsts, parasti ir ļoti grūti. 
Lai grēcinieks taptu garīgi dziedināts un kļūtu par „jaunu ra-
dījumu Jēzū Kristū” ir nepieciešams laiks, piepūle, būt mod-
riem, stāšanās pretī kārdinājumiem, cīņa ar savu „ES”, 
lūgšana, gavēnis un daudz kas cits, ko mūsu miesīgajam cil-
vēkam, protams, negribas darīt. Savus grēkus mēs vācam 
gadiem un gadu desmitiem ilgi, bet tikt no tiem vaļā vēla-
mies dažu dienu laikā. 

Ja cilvēks nopietni un dziļi ir nolēmis attīrīt un sakārtot 
savu dzīvi, tad viņam būs vajadzīgas vairākas, dažreiz pat 
daudzas, sarunas ar dvēseļu aprūpētāju. Svētais Gars pa-
mazām atgādinās un atklās to, kas ir jāiznes gaismā. Šādai 
pieejai mūs nevajadzētu biedēt vai mulsināt, jo, zinot cil-
vēciskos spēkus un iespējas, Tas Kungs mums neatklāj 
visu uzreiz, lai mēs garīgi nesalūztu, bet dara to pamazām 
un uzmanīgi, soli pa solim. 

109



2. Nākamos divus dvēseļu aprūpes principus var atrast 
šeit: „Un citus, kas šaubās, apžēlojiet, glābiet, no uguns iz-
raudami, citus apžēlojiet ar bailēm, nīzdami pat miesas ap-
gānītās drēbes” (Jūd. 22-23). 

Dzīve rāda, ka cilvēki dažādi attiecas pret savu padarīto 
grēku. Vieni visu dzīvi nožēlo un apraud kādu pieļauto grē-
cīgo rīcību, bet citi dzīvo ar mierīgu sirdsapziņu, kaut aiz 
muguras ir smagu noziegumu virtene. Kā apstiprinājums var 
būt runa par vienu un to pašu grēku, kuru dvēseļu aprūpes 
sarunās nesa gaismā divas, krietni gados, nesen atgriezušās 
sievietes. 

Viena no viņām pēc dzērāja vīra pieprasījuma izdarīja 
abortu. To īstenojot, viņa mocījās visu turpmāko dzīvi, ap-
zinoties sava nodarījuma smagumu, pie tam tādā mērā, ka 
brīžiem iekrita dziļā depresijā. Naktīs viņu mocīja briesmīgi 
sapņi, kur viņas nogalinātais bērns atkal un atkal sauca uz 
viņu un lūdzās, lai pasaka kādēļ viņa atņēma viņam dzīvību. 

Kāda cita sieviete izdarīja septiņus abortus, bet viņai 
nebija ne mazāko sirdsapziņas pārmetumu par to, ka ar ārstu 
roku palīdzību ir izlējusi pašas bērnu asinis. Pat kļūstot kris-
tiete, viņa nevēlējās apjaust visa izdarītā smagumu un mek-
lēja tam attaisnojumu: „Tās bija nevēlamas grūtniecības, – 
viņa teica, – Es mācījos institūtā, tad rakstīju zinātņu kandi-
dāta disertāciju, tad to vajadzēja aizstāvēt. Mūsu mazā dzī-
vojamā platība nepieļāva to, ka mums būtu bērni. Bez tam, 
tajā laikā es vēl biju neticīga”. To visu stāstot, viņa nepieļāva 
nekādas vainas apziņas izpausmes. Nebija ne tās apzināša-
nās, ka viņas rokas ir mazuļu asinīs mērktas, ne nožēlas par 
izdarīto, ne tiekšanās lūgt Dievam piedošanu un žēlastību. 
Stāsts par šīm slepkavībām bija vienkārša viņas dzīves faktu 
konstatācija. 

Pirmajai kristietei vajadzēja stāstīt par Dieva žēlastību 
un apžēlošanos, kas ir izplesta pār katru, kurš nožēlo grēkus. 
Bet otrās gadījumā bija jāpielieto apustuļa Jūdas teiktie 
vārdi: „un citus glābiet no uguns izraudami”. 

3. Dvēseļu aprūpes kalpošanā ir ļoti svarīgi ievērot no-
gaidīšanas principu. Kā vecmātei nav pieļaujams, ka bērns 

110



tiek ar varu izrauts no mātes miesām, lai atvieglotu viņas 
mokas, tā pat dvēseļu aprūpētājs nedrīkst dvēseli virzīt uz 
grēksūdzi, ja tā iekšēji vēl nav gatava. Ja mēs ļausim Svēta-
jam Garam izdarīt visus priekšdarbus, tad vēlāk, dvēseles 
aprūpes tikšanās reizēs, varēsim vērot „durvju atvēršanās” 
principu, satiekot sirdis, kuras tiecas uz dziļu attīrīšanos un 
alkst svētuma. 

Dvēseļu aprūpē nav nekādu šablonu. Jo individuālāka 
ir pieeja katram cilvēkam, jo labāk. Reizēm ir prātīgi atnā-
kušajam ieteikt vēl kādu laiciņu meklēt Dieva vaigu un iek-
šēji nopietnāk attiekties pret priekšā stāvošo tikšanos. Citkārt 
ir jānoliek malā viss, un jāuzklausa palīdzības lūdzējs, jo 
viņš šādai sarunai ir pilnībā nobriedis un tuvu nervu sabru-
kumam vai dvēseles spēku izsīkumam. Tad jeb kāda vilci-
nāšanās un atlikšana, šim cilvēkam, var bēdīgi beigties. 

4. Veicot dvēseļu aprūpi, ir svarīgi neaizmirst, ka tā pa-
matojas atklātā, uzticēšanās pilnā sarunā, nevis grēkus sū-
dzoša cilvēka uzklausīšanā. Ja dvēseļu aprūpētājs pieņem 
tikai grēksūdzi, un nesakot ne vārda uzsāk lūgšanu, ar visu 
būtni rādot, ka viņam nav laika, tad diez vai šī tikšanās at-
bilst savam uzdevumam. Nesadzirdot tik nepieciešamos sir-
snības pilnos vārdus vai labu padomu, vai gudru pamācību, 
cilvēks gan aiziet it kā saņemot atvieglojumu, bet bez gan-
darījuma un ar kaut kādu nepatīkamu, smagu sajūtu, ka kal-
potājam, kurš sēdēja viņa priekšā, būtībā, nebija nekādas 
daļas gar viņu. 

Patiesam dvēseļu aprūpētājam ir jāinteresējas ne tikai 
par grēkiem, bet arī par aprūpējamā dvēseles un garīgām 
problēmām. Labāk retāk pielietot dvēseles aprūpes sarunas, 
bet darīt to dziļi un pamatīgi, lai tās būtu kā atklāta un sir-
snīga saruna, nekā darot to bieži, kā nepieciešamību vai for-
malitāti un tikai tāpēc, lai ievērotu tādu vai citādu mācību. 

Bet tiem, kuri meklē garīgo palīdzību, ir jāatceras, ka 
dvēseļu aprūpētājs ir cilvēks, un viņa spēki un fiziskās ie-
spējas ir ierobežotas. Viņš tieši tā pat piekūst, kā mēs visi, 
viņam ir nepieciešama atpūta, jo dvēseļu aprūpe ir ļoti 
smaga kalpošana, un par to vislabāk zina tie, kas ar to 

111



nodarbojas. Šī iemesla dēļ ir neprātīgi un egoistiski uzskatīt, 
ka dvēseļu aprūpētājam vienmēr ir jāatrod priekš mums 
laiks, jebkurā brīdī, kad mēs pie viņa vēršamies. Ir cilvēki, 
kuri šajā jautājumā ir līdzīgi garīgiem vampīriem. Domājot 
tikai par sevi, viņi ir spējīgi „izsūkt” tos, pie kuriem griežas 
pēc dvēseles aprūpes palīdzības. Ir arī tādi kristieši, kuri 
saņem apmierinājumu un īstu baudu no šādas sarunas. Šajā 
stundā, nonākot uzmanības centrā, viņi it kā uzplaukst. Vi-
ņiem tik ļoti patīk kontaktēšanās ar dvēseļu aprūpētāju, ka 
viņi kļūst par „hroniskiem pacientiem”. 

Pirmajā brīdī rodas iespaids, ka šie cilvēki meklē pa-
domu un garīgu palīdzību. Taču, faktiski, tieši tas viņiem 
nemaz nav vajadzīgs, tādēļ, ka viņi jau sen ir pieņēmuši lē-
mumu un zina, ko vēlās un kā rīkosies. Ja dvēseļu aprūpētāja 
dotais padoms sakrīt ar viņu plāniem, viņi vēl vairāk nostip-
rinās savā viedoklī, bet, ja nē, tad pilnībā atmet visu, kas bija 
viņiem teikts, un spītīgi rīkojas pēc sava prāta. 

Jūtot, ka tevi tikai izmanto, un neredzot pienācīgus re-
zultātus, kam vajadzētu būt pēc šīm tikšanās reizēm, dvēseļu 
aprūpētājam vajadzētu vai nu ierobežot, uz laiku pārtraucot 
tās, vai uzstādīt kādas prasības, lai šo kalpošanu varētu tur-
pināt. Piemēram, piedāvāt atnākt nākošo reizi tikai tad, kad 
pār grēku, kurš nepārtraukti tiek sūdzēts, būs piedzīvota kaut 
maza uzvara. Savam aizbilstamajam var uzdot kādu uzde-
vumu, kas viņam ir jāizdara, pirms nākt uz nākamo sarunu. 
Šāda rīcība ne tikai atsijā tos, kuri neuztver dvēseļu aprūpi 
nopietni, bet arī palīdz velti netērēt laiku. 

5. Dvēseļu aprūpe ir garīga palīdzība, nevis viena 
cilvēka nepārtraukta vadība otra cilvēka dzīvē. Līdzīgi 
kā Džona Bunjana grāmatā „Piligrima ceļojums”, kad Evaņ-
ģēlists uzradās Kristieša dzīvē tikai tad, kad viņš nonāca grū-
tās vai bezizejas situācijās, arī dvēseļu aprūpētājs „parādās” 
Dieva bērnu ceļā tikai tad, kad viņiem ir nepieciešama ga-
rīga palīdzība. Izvedot piligrimu no „bezrūpības lapenes”, 
„panīkuma takas”, „izmisuma pils” un citām grūtām situā-
cijām, Evaņģēlists norādīja uz patieso ceļu, no kura viņš bija 
novērsies, bet pēc tam atkal nozuda. Tieši tā ir jābūt dvēseļu 

112



aprūpē, citādi tās kļūs par cilvēcisku atkarību un izstums To 
Kungu no tās vietas, kura pienākas tikai Viņam. 

Dvēseļu aprūpētāja uzdevums nav sajūsminātu pielū-
dzēju, kuriem pastāvīgi ir nepieciešami padomi un pamācī-
bas, pulcēšana ap sevi. Viņa darbs – iemācīt tiem, kuri vēršas 
pēc palīdzības, ieraudzīt un atrisināt savas problēmas, dzir-
dēt Dieva balsi un meklēt personīgus kontaktus ar Viņu, mā-
cīties dzīvot uzvarošu dzīvi un pieaugt kristīgajā ticībā. 
Bēdas tam kalpotājam, kurš nevirza savus aprūpējamos pie 
dvēseļu Pestītāja, bet pats pie sevis, tādā veidā padarot tos 
pilnīgi atkarīgus no sevis. Ja cilvēks pastāvīgi griežas pie 
dvēseļu aprūpētāja, lai no viņa mutes uzzinātu Dieva gribu 
savai dzīvei, tad var ar pārliecību teikt, ka viņa garīgajā au-
dzināšanā tikusi pieļauta nopietna kļūda. 

6. Dvēseļu aprūpes procesā, pie katras no dvēselēm, ie-
stājas brīdis, kad ir jāpārtrauc pārmērīga aizbildnība un 
viņš ir „jāizlaiž” no savām rokām, dodot iespēju Tam 
Kungam izvest cilvēku caur vairākām kļūdām, un, iespē-
jams, pat kritieniem, lai caur to iegūtu, kaut rūgtu, bet tik 
ļoti nepieciešamu pieredzi, aptvert savu bezspēcību un iz-
vērtēt prioritātes. Cilvēkam tas viss nāk tikai par labu. Lī-
dzīgi, kā tas notiek vecāku aklā mīlestībā, nedrīkst visu laiku 
censties paglābt dvēseli no jel kādām grūtībām. Kā zaudē-
jumi, slimības un bēdas palīdz iegūt izturību, stabilitāti un 
dzīves pieredzi, tā pat garīgie meklējumi un pārdzīvotās cie-
šanas, „izkristalizē” dvēseli, tā nosakot, vai tā kļūs par 
trauku, kuru lietos Debesu Valdnieks, vai taps redzama tā 
nepiemērotība darbam Dieva vīna kalnā. 

7. Sākot kādas konkrētas dvēseles aprūpi, ir jābrīdina, 
ka kopīgo sarunu un lūgšanu rezultāts lielā mērā būs at-
karīgs personīgi no šīs dvēseles. Ir tā, ka ļoti daudzi cilvēki, 
vēršoties pie dvēseļu aprūpētāja, cer uz vieglu un ātru palī-
dzību. Gandrīz visi tiecās bez cīņas, savu pūļu pielikšanas 
un sava „ES” krustā sišanas saņemt to, ko viņi vēlas (vai tā 
ir dziedināšana, finanšu un ģimenes problēmu risināšana, at-
brīvošanās no kāda grēka, kurš nomoka), nesaprotot, ka tieši 
slinkums ir tas iemesls, kāpēc nav uzvaras un Dieva svētības 

113



viņu dzīvēs. Izdzirdot par šādas rīcības nepieciešamību no 
savas puses, palīdzības meklētāji uzreiz zaudē interesi, 
pārtrauc sarunu un atkāpjas, pat nemēģinot sasniegt vē-
lamo rezultātu. 

Piemēram: kāds jauns cilvēks – ticīgu vecāku bērns, 
pēc viņu ieteikuma piezvanīja dvēseļu aprūpētājam, lūdzot, 
lai palīdz viņam atbrīvoties no narkomānijas, kuras atkarībā 
ir vairāk kā divpadsmit gadus. Izmēģinot dažādas medicī-
niskas ārstniecības metodes, kodēšanu, atrašanos rehabilitā-
cijas centrā, tā pat nesekmīgu vēršanos pie ekstrasensiem un 
vārdotājiem, viņš nolēma izmēģināt arī šo variantu, paļau-
joties uz to, ka Dieva kalpa lūgšana uz līdzenas vietas varēs 
darīt brīnumu. Kad viņam tika pateikts, ka palīdzēt var tikai 
Tā Kunga pārdabiskais spēks, Kurš ir atsvabinājis daudzus, 
līdzīgus viņam, un pie Kura ar visu sirdi ir jāvēršas arī 
viņam, lai sāktu garīgo cīņu, šis cilvēks, apdomājot, ko tas 
var maksāt, nenoklausījies līdz galam, klusēdams nolika te-
lefona klausuli. 

8. Dvēseļu aprūpē ir jābūt uzmanīgam un spriest 
spējīgam visās reakcijās, izteikumos un ieņemot tādu vai 
citādu pozīciju. Ir tā, ka ar cilvēkiem, kuri vēršas pēc pa-
doma, bieži vien ir ļoti, ļoti grūti. Problēma ir tajā, ka katrs 
vēlās saņemt tieši to un tieši tādu palīdzību, kādu viņš iedo-
mājies. Bet Svētais Gars, kurš ir Mierinātājs Gars, mierina, 
apgaismo un palīdz pavisam ne tā kā to darām mēs, cilvēki. 
Dvēseļu aprūpētājam ir ļoti svarīgi iemācīties nesteigties 
„palīdzēt” ar saviem padomiem un personīgo gudrību, bet 
gaidīt Dieva laiku un lūgt gudrību no Viņa. Dažos gadīju-
mos, sevišķi, ja tas skar ģimenes problēmas un nepatikšanas, 
un ir saistīts ar kristiešu savstarpējām attiecībām, labāk ir 
nesteigties, nenostāties tā pusē, kurš ir vērsies pēc palīdzības. 
Jo cilvēks, diemžēl, ir tā iekārtots, ka ļoti vētraini reaģē uz 
visa veida apvainojumiem un sāpēm, kas skar paša personu, 
tajā pat laikā ievaino kāda cita dvēseli, to pat nepamanot. 
No tā arī rodas atbildes reakcijas – kas pieprasa, apsūdz un 
uzbrūk, tajā gadījumā, ja vainīgais aizskar viņa godu, un at-
taisnošanās – aizsargāšanās, kad radušos problēmu iemesls 

114



ir viņš pats. Lūk, kādēļ, klausoties pēc palīdzības atnākušā 
stāstu, dvēseļu aprūpētājam ir jāpaliek savos spriedumos ne-
itrālam, cenšoties savu sarunu biedru taktiski un maigi pār-
slēgt no sevis uz to, kā citu acīs varētu izskatīties viņa paša 
teiktie vārdi, rīcība un darbības, tā palīdzot viņam paskatīties 
uz notikušo no malas. 

9. Svarīgs punkts dvēseļu aprūpē ir kopīga noslēdzošā 
lūgšana. Ņemot vērā, ka cilvēks savus grēkus un problēmas, 
visu pirms sūdz Dievam, viņam ir pirmajam jāsāk lūgšana, 
lūdzot piedošanu Tam Kungam un pateicoties par parādīto 
žēlastību. Šādā brīdī dvēseļu aprūpētāju var salīdzināt ar pa-
līgu dzemdībās, kurš pats bērnu nelaiž pasaulē, bet tikai pa-
līdz kādam to veikt. Viņš nevar arī piedot šīs dvēseles grēkus 
un noņemt vainas smagumu. To dara tikai Tas Kungs. Ja pēc 
grēksūdzes pirmais lūdz dvēseļu aprūpētājs, lūdzot Debesu 
Tēvu piedot grēku sūdzētājam, tad neviļus rodas priekšstats, 
ka viņš spēlē starpnieka lomu cilvēka un Dieva starpā, kas 
ir pilnībā pretrunā ar Svētajiem Rakstiem, kuri saka: „Jo ir 
viens Dievs kā arī viens starpnieks starp Dievu un cilvē-
kiem, – cilvēks Kristus Jēzus” (1.Tim. 2:5). Tikai noslēgumā 
dvēseļu aprūpētājs pievienojas cilvēka lūgšanai, viņu atbal-
stot un pielietojot no augšienes doto autoritāti. Gadījumos 
ar okultā atkarībā esošiem un apsēstiem cilvēkiem, viņa 
loma strauji paplašinās, bet par to sīkāk runāsim vēlāk. 

Paveicot savu kalpošanu, dvēseļu aprūpētājam, kurš 
bija palīgs, ir jāpakāpjas malā un jāļauj, lai turpmāk Tas 
Kungs māca, pamāca un vada cilvēku. Viņš nevar kļūt 
kādam citam par ceļvedi vai ceļa līdzinātāju. Viens no sva-
rīgākajiem principiem psihoterapijā ir – pēc kursa noslēg-
šanas ārsts pārtrauc kontaktu ar pacientu. Līdzīgi ir jābūt arī 
palīdzot dvēselei. Atkarība no dvēseļu aprūpētāja dvēselei 
dara lielu ļaunumu, novedot pie personības kulta un sektan-
tisma, tā vietā, lai meklētu kontaktu ar To Kungu. Šāda pie-
eja ir bīstama gan palīdzības meklētājam, gan pašam dvēseļu 
aprūpētājam, jo var piepildīties Svēto Rakstu vārdi: „...Nolā-
dēts ir, kas paļaujas uz cilvēkiem un tur miesu par savu atbal-
stu un elkoni un kura sirds atkāpjas no Tā Kunga” (Jer. 17:5) 

115



un „Es esmu Tas Kungs, tas ir Mans Vārds, savu godu Es 
citam nedošu nedz Savu slavu elkam” (Jes. 42:8). Būtībā, 
dvēseļu aprūpētāji nav tie, kuri visu zina un visu var, bet ir 
tikai Dieva kalpi, par kuriem evaņģēlists Lūka saka: „...mēs 
esam necienīgi kalpi, mēs esam darījuši, kas bija mūsu pie-
nākums” (Lk. 17:10). 

10. Viens no svarīgākajiem dvēseļu aprūpes principiem 
ir grēksūdzes noslēpuma neizpaušana. Visam, kas ir nests 
gaismā dvēseles aprūpes sarunas laikā, ir jāpaliek starp 
Dievu, grēku sūdzētāju un dvēseļu aprūpētāju. Izņēmums ir 
tikai tie gadījumi, kad cilvēks pats dod atļauju vai pat lūdz, 
lai viņa stāstītais tiktu izmantots kā piemērs citu dvēseļu pa-
mācībai. Parasti tādi cilvēki saka: „Ja mana rūgtā krišana 
var kalpot kā garīga palīdzība un brīdinājums maniem ticī-
bas brāļiem un māsām, tad es priecātos, kaut tādā veidā vi-
ņiem kalpot”. Taču, jebkurā gadījumā, nododot tālāk viņa 
stāstu, nedrīkst darīt zināmu viņa vārdu, sevišķi ja tas skar 
ģimenes problēmas un seksuālos grēkus. Pats grēcinieks, ja 
vēlās, to var stāstīt citiem cilvēkiem, bet dvēseļu aprūpētājs 
neko tamlīdzīgu nedrīkst darīt. Pretējā gadījumā viņš atņem 
sev tiesības uz šādu kalpošanu. 

Apspriežot kāda grēksūdzi brāļu sapulcē vai kalpotā-
jiem savā starpā, tas nonāk arī viņa sievas un citu draudzes 
locekļu ausīs, un noved pie tā, ka cilvēks zaudē uzticēšanos 
un noslēdzas savā sirdī. Tieši tādēļ daudzi ticīgie neuzdrīk-
stas savas dvēseles problēmas uzticēt savu draudžu kalpo-
tājiem, meklējot kādu no malas, vai vēršas pie dvēseļu 
aprūpētāja, kurš ir atbraucis no tālienes un atradīsies šeit 
tikai neilgu laiku. Bet, tā kā tāda iespēja ir ļoti reti, nomāk-
tība apslēpto grēku dēļ, dievkalpojumos jūtama arvien vai-
rāk un vairāk. 

Gadās arī tā, ka cilvēks vēl nav paspējis atklāt savu 
grēku, iznesot to gaismā Dieva un kalpotāja klātbūtnē, kad 
nākošajā dievkalpojumā no kalpotāja mutes skan kaut kas 
tāds, kas cieši saistīts ar šo grēksūdzi, pie tam tik asi un ne-
saudzīgi, ka grēkus nožēlojušam gribās bēgt no šīs sapulces. 
Viens no šādiem „cietušajiem” reiz izteicās: „Pārdzīvojot ko 

116



tādu, es sev devu solījumu: galējas nepieciešamības gadī-
jumā labāk iešu pie katoļu priestera, kuram pie iesvētīšanas 
amatā ir jādod klusēšanas zvērests, nekā pie mūsu mācītāja 
vai sludinātāja, kur nav nekādas garantijas, ka izstāstītais 
tiks paturēts noslēpumā”. 

Var tikai nožēlot, ka kristīgo draudžu locekļiem ir tik 
maz uzticības pret tiem, kuriem Dievs ir uzlicis atbildību par 
viņu dvēselēm. Jo katra gana galvenais uzdevums ir rūpēties 
par slimiem, ievainotiem un velna bultu ķertiem, tiem, kuri 
no Dieva ganāmpulka viņam ir uzticēti, vadoties pēc prin-
cipa – nenodarīt ļaunu. Šajā sakarā neviens kalpotājs ne-
drīkst aizmirst, ka atklāta un patiesa grēcinieka, kurš nožēlo, 
grēksūdze – tā ir Dieva žēlastība un viņam pasniegta palī-
dzīga roka, bet ne garīgu žagaru pielietošanas iespēja vai tū-
lītēji piemeklējumi no baznīcas puses. 

Šo nodaļu nobeidzot, gribētos vērsties pie tiem, kuri 
pašlaik vaid un mokās, apzinoties savus grēkus, bet neuzdrīk-
stoties kaut ko darīt lietas labā. Atcerieties, kad Svētais Gars 
pieskaras cilvēka sirdij, vedinot viņu uz darbību, ir ļoti sva-
rīgi tūlīt un uzreiz, neatliekot uz rītdienu, atbildēt uz šo ai-
cinājumu. Dzīve un dvēseļu aprūpe pierāda, ka ļoti daudzas 
dvēseles nav atgriezušās pie Tā Kunga tikai tādēļ, ka palaida 
garām savu stundu, vilcinoties ar grēku nožēlošanu. Tas pats 
notiek arī tad, ja Dieva Gars dod iespēju un vedina dvēseli 
iznest gaismā savus grēkus. Ja mēs, labi apzinoties, ka tas ir 
jāizdara, to nedarām, tad sodam paši sevi, palaižot garām 
savu iespēju, kura, visticamāk, vairs nekad nebūs. Tad nu 
intensīvi lūgsim par to, lai mēs būtu īpaši jūtīgi un gatavi iz-
pildīt visu, ko Svētais Gars mums saka. 

117



6. nodaļa 
 

Dvēseļu aprūpētājs. Viņa aicinājums, personīgās 
īpašības, pienākumi un atbildība Dieva priekšā 

 
Jāņa evaņģēlijā ir brīnišķīgs stāsts par cilvēka dzie-

dināšanu, kurš trīsdesmit astoņus gadus cieta no smagas 
slimības. Vainas dēļ, kura viņu padarīja par nespējīgu pat-
stāvīgi pārvietoties, šis nelaimīgais atradās vietā, kura tiek 
aprakstīta šādi: „Pēc tam bija jūdu svētki, un Jēzus nogāja 
uz Jeruzālemi. Bet Jeruzālemē pie Avju vārtiem ir dīķis, kuru 
ebrejiski sauc Betzata (Betezda), ar piecām stabu ailēm. 
Tanīs gulēja liels pulks slimnieku: aklu, tizlu, izkaltušu, kas 
gaidīja uz ūdens kustēšanu. Jo savā laikā eņģelis nolaidās 
dīķī un ūdeni sakustināja; kurš tad iekāpa viņā pirmais pēc 
ūdens sakustēšanās, tas kļuva vesels, lai kāda bija viņa sli-
mība.” (Jņ. 5:1-4). Tālāk tiek stāstīts par to, kā Jēzus, kurš 
tajā dienā atradās pie dīķa, pieiet pie slimā un uzdod viņam 
jautājumu: „Vai tu gribi vesels kļūt?”, uz ko saņem atbildi: 
„Kungs, man nav neviena cilvēka, kas mani ienestu dīķī, 
kad ūdens tiek sakustināts…” (Jņ. 5:6-7). 

Ir jāteic, ka šī, pie Betzatas dīķa guļošā cilvēka vārdos 
atspoguļojas daudzu mūsdienu kristiešu jautājums, kuri pēc 
ilgiem personīgas dvēseļu aprūpes sarunas meklējumiem, 
gandrīz vai sašutumā vaicā: „Kādēļ ir tik maz cilvēku, kuri 
būtu spējīgi sniegt efektīvu garīgo palīdzību?! Ir tik daudz 
Dieva bērnu, kuriem šī palīdzība ir nepieciešama!”. 

Nu ko, tas patiesi tā ir. Dvēseļu aprūpes pieredze rāda, 
ka parasti uz simtiem un pat tūkstošiem ticīgo cilvēku, ku-
riem ir nepieciešama garīgā palīdzība, ir tikai viens cilvēks, 
kurš ir spējīgs viņiem palīdzēt. Un tas nav tādēļ, ka Dievs 
nav spējīgs piešķirt šīs spējas citiem, bet tādēļ, ka kristieši 
nav gatavi nolikt savu dzīvi uz altāra, kalpojot savam tuvā-
kam. Tas nav nekas jauns. Tā ir bijis, tā ir un tā būs vienmēr. 
Savu egoistisko motīvu virzīti, daudzi kristieši vēlas ņemt 
un iegūt, bet tikai ne dot. Tas Kungs to labi zina, un tādēļ, 
tāpat kā pravieša Jesajas laikā, meklē, bet ļoti reti atrod tos, 

118



kuri uz Viņa aicinājumu „Ko Es lai sūtu? Kas būs Mans 
vēstnesis?” ir gatavi teikt: „Redzi, es esmu še, sūti mani!” 
(Jes. 6:8). Šī iemesla dēļ šodien ir grūti atrast cilvēku, 
kurš, izsakoties Betzatas slimā vārdiem, būtu spējīgs „ienest 
(Dieva) dīķī” tos, kuri gaida palīdzību no augšienes. 

Par nelaimi mūsu miesīgā cilvēcīgā daba ir tāda, ka 
mēs nemīlam klausīties par problēmām, rūpēm, skumjām, 
slimībām un citu cilvēku nelaimēm. Katrs ir aizņemts pats 
ar sevi. Pasaule ir piepildīta ar sāpēm, un tādēļ tajā nav mī-
lestības. Lielākā daļa cilvēku ir tā ierauti savās nelaimēs, 
ka nevar, kaut uz brīdi, par tām aizmirst, lai palīdzētu 
kādam citam. Pie tam, dvēseļu aprūpes cena ir tik augsta, 
ka nav daudz tādu, kas ir ar mieru to maksāt. Desmitiem 
un simtiem citu cilvēku dvēseļu problēmas, bēdas, vaja-
dzības, satraukumi, zaudējumi, ciešanas, asaras un meklē-
jumu mokas, kļūst par tāda Dieva kalpa ikdienas maizi no 
šādas kalpošanas sākuma. 

Dvēseļu aprūpētājs ir dziļi ticīgs cilvēks, kurš pamato-
joties savā dzīves un garīgajā pieredzē, ir spējīgs atbalstīt, 
uzmundrināt, nomierināt, pamācīt, izskaidrot un brīdināt par 
briesmām dvēseli, kura ticībā vēl ir nespēcīga, svārstīga, iz-
misusi. Viņš nav tāds, kas dzird grēksūdzi, uzklausa gaismā 
iznestos grēkus un pēc tam par tevi vienkārši pielūdz Dievu, 
bet ir tuvs un saprotošs draugs, kuram bez bailēm un šaubām 
var uzticēties. Grūtā brīdī, kad tev jo īpaši ir vajadzīgs at-
balsts, palīdzība un gudrs padoms, viņš ir Dieva sūtīts, labais 
padomdevējs. 

Par dvēseļu aprūpētāju var būt gan brāļi, gan māsas 
Kristū, kuriem ir skaidra atklāsme, ka Dievs ir viņus aicinā-
jis šajā kalpošanā. Ja ņem vērā, ka kristīgajā baznīcā ir ap-
mēram septiņdesmit procentu sieviešu, kurām ir raksturīga 
iedzimta kautrība, kas liedz atklāt pretējam dzimumam savu 
intīmo lietu problēmas, tad strīdi par to, vai to var darīt 
māsas, diez vai šeit ir vietā. Bez tam, iespēja kristietēm at-
vērt savu sirdi vecākas un garīgi pieredzējušas māsas klāt-
būtnē, pasarga brāļus no nevajadzīgiem kārdinājumiem, kas 
ir gandrīz neizbēgami, iedziļinoties sievietes privātajā dzīvē 

119



(detalizētāk šo jautājumu izskatīsim nodaļā „Dvēseļu aprū-
pes zemūdens akmeņi”). 

Dvēseļu aprūpētāja darbs ļoti atgādina ārstējošā ārsta 
darbu. Kā viņš no rīta līdz vakaram ir aizņemts ar tiem, ku-
riem ir nepieciešamas viņa medicīniskās zināšanas, tā pat 
dvēseļu aprūpētājs atdod sevi cilvēkiem, kuri meklē garīgo 
palīdzību. Atšķirība ir tikai tāda, ka pūles tiek pieliktas nevis 
slimai miesai, bet grēku un problēmu savainotai dvēselei. 
Cik svarīgs ir aicinājums cilvēkam, kurš vēlas kļūt par labu 
speciālistu medicīnas jomā, tik pat svarīgi tas ir arī cilvēkam, 
kurš kļūst par dvēseļu ārstu. Vien vienīgi Dievs zina, kurš ir 
spējīgs pildīt šo kalpošanu, tādēļ, tikai Viņš nekļūdīsies, ai-
cinot šajā kalpošanā to vai citu Savu izredzēto trauku. 

Ja medicīnā var pietikt ar vēlēšanos, pacietību un cen-
šanos, lai iegūtu zināšanas, kas nepieciešamas šai profesijai, 
tad dvēseļu aprūpēšanā ar šādām īpašībām ir par maz. Kaut 
dažās valstīs tiek organizēti dvēseļu aprūpētāju kursi, saga-
tavojot kristiešus šim garīgajam darbam, dzīves prakse pie-
rāda, ka daudzi no viņiem nav spējīgi šo darbu veikt. Līdzīgs 
rezultāts ir vērojams arī tad, kad šajā kalpošanā cilvēkus 
ieceļ baznīca, brāļu padome vai kāds pazīstams evaņģēlists. 
Kāds svētīts kalpotājs, kurš gadu desmitiem strādāja ar dvē-
selēm, neilgi pirms savas nāves teica: „Nekādos kursos vai 
teoloģijas semināros nav iespējams iemācīt dvēseļu aprūpi, 
tādēļ, ka tā ir Dieva dāvana, kura tiek dota tiem, kurus Tas 
Kungs uz to aicina”. 

Lai cik tas nebūtu dīvaini, uz šo kalpošanu bieži tiecas 
cilvēki, kuri ir pārliecināti par sevi, savām spējām un spēku 
šo kalpošanu pildīt, pie tam, viņu vidū ir ne mazums tādu, 
kuri lielākā vai mazākā mērā, ir saistīti okultās lietās. Acīm 
redzot, sātans lieliski zina, ka tieši šajā kalpošanā viņam 
viegli izdosies pievārēt kā pašu dvēseļu aprūpētāju, tā arī 
tos, kuri pie viņa vērsīsies. Tādus kalpotājus un kalpotājas 
biežāk pieveic augstprātība un lepnība, kas parasti ir kriša-
nas priekšvēstneši. Garīgi nobriedušu kristiešu mēģinājumi 
apstādināt tādus censoņus viņu tieksmē būt par dvēseļu ap-
rūpētājiem, pēdējos izraisa galēji negatīvu reakciju un liek 

120



viņiem norobežoties, jo uztver tos, kā viņu spēju nenovēr-
tēšanu un cenšanos traucēt labam nodomam. Tādēļ, šādos 
gadījumos nevajadzētu censties pārliecināt, bet atstāt Tam 
Kungam iespēju Pašam salikt visu pa vietām. Jo Viņu pēc 
tam nevainosi (kā to dara ar dvēseļu aprūpētājiem), ka Viņš, 
baidoties no konkurences, „liek šķēršļus” cēlām dvēseles 
tieksmēm. Te ir vietā piebilst, ka tad, kad mēs esam pārlie-
cināti, par savu spēju kalpot Dieva druvā, tad, diez vai ir pie-
nācis kalpošanas laiks, tādēļ, ka tāda pārliecība, parasti, 
pamatojas mūsu augstprātīgajā un pašpārliecinātajā „ES”. 
Dievs var izmantot cilvēku tikai tad, kad viņš apzinās savu 
pilnīgo bezspēcību. Dzīve pierāda, ka dvēseļu aprūpes kal-
pošanā tiek aicināti tie cilvēki, kuri vismazāk uz to tiecās. 

Svēto Rakstu lappusēs ne reizi vien mēs sastopamies ar 
kāda cilvēka apstiprināšanu tajā vai kādā citā kalpošanā. 
Apustulis Pāvils teica, ka ne viņš pats sevi veltīja kalpošanai 
Kristum, bet, jau no mātes miesām, Dievs izredzēja viņu slu-
dināt cilvēkiem Evaņģēliju – glābšanas vēsti (skat Gal. 1:15). 
Līdzīgi notika arī ar pravieti Samuēlu, kurš vēl pirms ieņem-
šanas bija apsolīts Tam Kungam. Tieši tāpat izskatījās arī Je-
remijas izredzēšana, kad Dievs vēršoties pie viņa, teica: 
„Pirms Es tevi radīju mātes miesās, Es tevi jau pazinu, un 
pirms tu piedzimi no mātes miesām, Es tevi svētīju un tevi 
izredzēju par pravieti tautām” (Jer. 1:5). Arī katrs no nāko-
šiem apustuļiem reiz sadzirdēja Viņa pavēli, kas rosināja 
sekot Mesijam. Izskatās tā, ka par īstenu, svaidītu kalpotāju, 
tai skaitā arī par dvēseļu aprūpētāju, var kļūt tikai tas, kurš 
šai kalpošanai ir Paša Tā Kunga aicināts, jo dvēseļu aprūpe 
ir ļoti grūta kalpošana, un pildīt to, iekšēji nesalūstot, var 
tikai tas, kuram, lai to paveiktu ir piešķirts spēks no augšie-
nes. Ja Pats Dievs aicina cilvēku šajā kalpošanā, tad Viņš 
tam dod arī visu nepieciešamo. 

Kristiešu vidū (īpaši māsu), ir ne mazums tādu, kuri uz-
skata, ja cilvēki laiku pa laikam uztic viņiem savus sirds no-
slēpumus, tas nozīmē, ka viņi ir aicināti dvēseļu aprūpes 
kalpošanā. Diemžēl, tas tā nebūt nav, tādēļ, ka arī neticīgo 
vidū ir personības, pret kurām apkārtējie sajūt īpašu uzticību. 

121



Taču, tikai tādēļ, ka viņiem ir zināmi citu noslēpumi, viņus 
nevar pieskaitīt dvēseļu aprūpētājiem. Šādos gadījumos, vis-
drīzāk, runa ir par to, ko saka Svētie Raksti: „Nesiet cits cita 
nastas, tā jūs piepildīsit Kristus likumu” (Gal. 6:2). 

Senās Romas gudrais – Epiktets, kurš piedzima sešdes-
mitajā gadā pēc Kristus, šajā sakarā teica tā: „Mācīt kādam 
gudrību nav tāds darbs, pie kura var viegli un neapdomīgi 
ķerties. Ir jābūt daudz pieredzējušam, dzīvei jābūt taisnai, 
bet pats svarīgākais – lai Pats Dievs tevi sūtītu šajā darbā. 
Atmaskot cilvēkus, atklāt viņu maldus un pievērst patiesības 
ceļam – ir ļoti grūts darbs, un ķerties pie tā var tikai tad, kad 
pats dzīvo taisnāk par citiem, un bez tam, sajūt sevī neap-
šaubāmu aicinājumu mācīt... Tikai turpmāk zini, tā kā tu 
viņiem norādīsi uz patiesību, tad ir visai iespējams, ka tu 
tapsi sists. Tas, kurš dzīvo taisnāk par citiem, un māca to cil-
vēkiem, tas visbiežāk tiek tramdīts un vajāts. Taču, atceries, 
ka tev ir jāžēlo tie, kuri tevi sit, tādēļ, ka esot patiesības mā-
cītājs, – tu esi visu cilvēku brālis un tēvs”. 

Lasot šīs rindas, kas rakstītas gandrīz divdesmit gad-
simtus atpakaļ, var tikai pabrīnīties, cik skaidri, precīzi un 
patiesi tās raksturo aicinājumu, dzīvi un dvēseļu aprūpes kal-
pošanu. Šis darbs ir ļoti, ļoti smags, un bez palīdzības no 
augšienes, to nav iespējams veikt. Tas izsūc no cilvēka spē-
kus un iztukšo kā garīgi, tā arī fiziski, jo ir saistīts ar slimām 
un grēka izkropļotām dvēselēm, kurām vajag atdot sevi visu 
un bez atlikuma. Ja svētruna mācītāju uzmundrina un stip-
rina, tad dvēseļu aprūpe dvēseļu aprūpētāju iztukšo. Tikai 
tie, kuri ir pilnībā veltījušies šai kalpošanai, spēj saprast, kas 
ar to ir domāts. 

Dvēseļu aprūpi var nosaukt par sava veida varonību, jo 
cilvēka zemes dzīves laikā nav lielāka varoņdarba, kā pa-
sniegt roku tam, kurš savā ceļā ir paguris. Pasaulē, kur valda 
egoisms, tikai nedaudzi izvēlas nesavtīgi kalpot cilvēkiem. 
Un jāatzīst, ka tas nebūt nav viegli. Cilvēki ir ļoti dažādi: 
komunikabli un noslēgti, runīgi un ieturēti, tādi, kuri uzticas 
un tādi, kuri ir aizdomīgi, kas pamācības viegli pieņem un 
tādi, kas pret visu attiecas ar piesardzību, tādi, kas savā laikā 

122



aizrāvušies daudzām mācībām par ticību, bet tagad netic 
vairs nekam. Kādi no mums apraud pat mazāko grēku, bet 
kādi uzskata, ka, atgriešanās un pestīšanas dienā, viņam ir 
piedots viss, un vairs nav vajadzība „rakties pagātnē”. 
Kādam ir bezgala grūti pateikt „piedod”, bet citi pret to at-
tiecas kā pret noteiktu rituālu – viegli lūdz piedošanu un 
viegli atkal atkārto to, par ko nesen atvainojās. Kontaktējo-
ties ar cilvēkiem, ir nepieciešama liela pacietība, gudrība un 
īsta Agapes mīlestība, lai katram no viņiem kļūtu par palī-
dzību un svētību. 

Bez tam, tiem, kuri nāk uz dvēseļu aprūpi, ir nepiecie-
šams gudrs padoms, pamācība, izskaidrojums un garīgs at-
balsts. Daudzi no viņiem vēl ir mazuļi Kristū, kuri nav 
spējīgi uzņemt cietu barību. Nereti, viņu neskaitāmajiem 
jautājumiem nav gala. Kā slimnieks, kurš nāk pie ārsta ar 
cerību, ka viņam tiks veltīta pienācīga uzmanība, tā arī tas, 
kurš nāk pie dvēseļu aprūpētāja, sagaida no viņa sapratni, 
līdzjūtību un līdzcietību. Bet tas, protams, kaut ko maksā. 
Osvalds Čembers, vēršoties pie kalpotājiem, to izteica tā: 
„Jēzus teica Pēterim: „Gani manas avis.” (Jņ. 21:16), bet ne-
iedeva priekš viņām barību. Kad ticīgs cilvēks kļūst par 
maizi, ko lauž, un par vīnu, ko izlej, viņš pats top par barību 
citām dvēselēm, līdz kamēr viņas iemācīsies pašas saņemt 
barību no Dieva. Tiem viņš ir pilnīgi jāizdzer un jāizsmeļ 
līdz galam. Skaties, nodrošinies ar spēku, citādi tevi ļoti drīz 
sasniegs izsīkums. Pirms dvēseles iemācīsies saņemt barību 
tieši no Kristus, tās visu saņems caur tevi. Viņām, dvēselēm, 
tevi ir, burtiski, jāizsūc, līdz iemācīsies saņemt barību tieši 
no paša Dieva. Priekš Viņa avīm mums ir pienākums būt 
visam, tāpat kā priekš Viņa Paša.” 

Taču, arī tas vēl nav viss. Reizēm ir ļoti grūti izdabāt 
cilvēku garīgajām iegribām. Tad viņiem liekas, ka ar viņiem 
nerunā kā ar līdzīgiem, bet pamāca augstprātīgi, tad uzskata, 
ka dvēseļu aprūpētājs ir pārāk pieejams un vienkāršs, un ka 
tā Dieva kalpam neklājas izturēties. Tad ir neapmierināti, ka 
viņš pārāk daudz runā, tad ir nemierā, ka nav saņēmuši gai-
dīto padomu. Tad pārliecina citus, ka dvēseļu aprūpe nav 

123



vajadzīga, tad ir sašutuši, ka nevar aprūpētāju satikt vai sa-
zvanīt. Tad ir sajūsmā par pret viņu izrādīto uzmanību un 
palīdzību, te stāsta, ka viņi ir vīlušies šajā cilvēkā. Lai kā rī-
kotos dvēseļu aprūpētājs, viss ir ne tā un viss ir slikti. Ne 
velti Tas Kungs saka: „Viņi ir līdzīgi bērniem, kas sēž tirgus 
laukumā, un cits citam uzsauc un saka: mēs jums esam sta-
bulējuši, un jūs neesat dejojuši; mēs esam jums dziedājuši 
raudu dziesmas, un jūs neesat raudājuši. Jo nāca Jānis Kris-
tītājs, neēda maizi un nedzēra vīnu, un jūs sacījāt: Viņam ir 
ļauns gars. Nāca Cilvēka Dēls, ēda un dzēra, un jūs sakāt: 
redzi, šis cilvēks ir negausis un vīna dzērājs, muitnieku un 
grēcinieku draugs.” (Lk. 7:32-34). Kā redziet, laiki mainās, 
bet cilvēki nē. 

Tieši tādēļ, kalpojot kā dvēseļu aprūpētājam, ir jāiemā-
cās nepievērst uzmanību cilvēku viedoklim un vērtējumam, 
bet jāpilda Tā griba, kurš tevi ir sūtījis pie cilvēkiem. Uzdo-
dot Pēterim jautājumu „Vai tu mani mīli?” trīs reizes, Jēzus 
to darīja ne tādēļ, ka šaubījās par viņa mīlestību un uzticību 
pret Viņu, bet tādēļ, ka vēlējās līdz viņa apziņai un sapraša-
nai nogādāt svarīgāko patiesību, kas ārkārtīgi nozīmīga kat-
ram kalpotājam, kur nu vēl dvēseļu aprūpētājam: tikai 
mīlestība pret Kristu var dot spēku īstenot Viņa doto kalpo-
šanu – gadiem ilgi rūpēties par cilvēkiem, kuriem tas ir ne-
pieciešams. Parastā mīlestība pret Dieva tautu, nav tam 
pietiekami spēcīga. Jo kristieši var izrādīties ļauni, cietsir-
dīgi, bezatbildīgi, prasīgi, nepateicīgi, kritiski un pat naidīgi 
noskaņoti pret dvēseļu aprūpētāju un viņa centieniem palī-
dzēt. Lai kā viņš viņus mīlētu, tikšanās ar vilšanos ir neiz-
bēgama. Tikai mīlestība uz Pestītāju būs pietiekams stimuls, 
lai nenolaižot rokas, atdotu sevi tiem, par kuriem Viņš reiz 
mira, lai cik slikti viņi būtu. Kad tu līdz dziļi un patiesi ap-
zinies, ko priekš tevis ir izdarījis Kristus, tad nekas, lai kā 
pret tevi cilvēki attiektos, nespēs apstādināt tavu izšķiršanos 
kalpot viņiem Viņa dēļ. 

Līdztekus Agapes mīlestībai, kas balstīta mīlestībā uz 
Dievu, un ir kā tēva vai mātes maigums pret tiem, uz kuriem 
tā vērsta, dvēseļu aprūpētājam ir svarīgas arī citas rakstura 

124



īpašības, tādas kā: garīgs briedums, spēja pacietīgi uzklausīt 
cilvēkus, spēja just līdzi citu bēdām, gatavība palīdzēt ne-
laimē, iekšējs sirds miers, skaidrs prāts un gudrība, spēja 
klusēt, kas ir svarīga grēksūdzes noslēpuma saglabāšanā, 
māka raudāt ar raudošajiem un priecāties ar priecīgajiem. 
Īsāk sakot, spēja nest citu bēdas. 

Garīgais briedums – ir dvēseļu aprūpētāja garīgās pie-
augšanas rezultāts, kas veidojas piedzīvojot neskaitāmas krī-
zes, ar nepieciešamību atkal un atkal sākt visu no jauna, un 
no savas rūgtās pieredzes paņemot pozitīvo, laika gaitā ie-
gūstot dažādas zināšanas un izpratni. Būt nobriedušam no-
zīmē būt gudram. Būt nobriedušam nozīmē, ka tev par visu 
ir savs viedoklis, neatkarīgs no citu cilvēku viedokļa un eso-
šajām dogmām, mācībām un sapratnēm. Protams, pat kļūstot 
nobriedis, dvēseļu aprūpētājs nekļūst par viszini, jo katram 
cilvēkam ir savas vājības un iespēju robežas. Viņam galve-
nais ir nespēlēt visziņa lomu, bet būt tādam kāds esi, cilvē-
kam, kurš esi īpašs, savā veidā neatkārtojams, tāds, kuram 
piemīt garīgs spēks, pašcieņa un iekšējs skaistums. 

Pacietība – tā ir nākamā īpašība, kura absolūti nepie-
ciešama kontaktējoties ar lielu daudzumu cilvēku. Jo daži 
no viņiem uztver teikto jau ar pirmajiem vārdiem un uzreiz 
saprot, ko tie viņam nozīmē. Citi ir ar grūtām galvām – tiem 
vienu un to pašu vajag atkārtot vairākas reizes, pirms tas 
nonāk līdz viņu apziņai un rosina uz kādu darbību. Kāds 
stingru toni un rīcības kritiku uztver mierīgi, bet kāds uzreiz 
apvainojas, izdzirdot vien vārdu, kas aizskar viņa „ES”. 
Kādam var uzreiz norādīt uz viņa problēmu galveno cēloni, 
bet ar kādu par to ir jārunā ļoti uzmanīgi, pacietīgi gaidot, 
kad Svētais Gars pakāpeniski, soli pa solim, vedīs pie sa-
pratnes par galveno iemeslu, kāpēc dzīvē trūkst Dieva 
svētības. 

Līdzīgi kā augi, kuriem ir dažāds augšanas ātrums, arī 
Dieva bērni ticībā un atziņā par Kungu, pieaug dažādi. Daži 
jau pēc pieciem – septiņiem gadiem izbrīna ar savu sprie-
dumu dziļumu, bet daudzi, gadu desmitiem savā nominālajā 
kristietībā, paliek zīdaiņu līmenī. Lai kā arī būtu, Dieva 

125



kalps, darbā ar cilvēkiem, nedrīkst aizmirst, ka viņi visi – ir 
dvēseles, par kurām ir izlietas dārgās Kristus Asinis. Šai 
cenai, kas Golgātā ir samaksāta par katru bērnu, ir jāpār-
vērš katru dvēseli, kura vēršas pēc palīdzības pie dvēseļu 
aprūpētāja, par neizsakāmu dārgumu un īpašas uzmanības 
vērtu objektu. 

Bez mīlestības un pacietības, dvēseļu aprūpētājam ir 
jābūt līdzcietīgam. Tas viņu satuvina ar cilvēkiem, kuri 
savā dzīvē iet cauri grūtiem laikiem, un tādēļ viņiem ir ne-
pieciešama kāda palīdzība. Līdzcietība ir ļoti spēcīgas 
jūtas. Tā rosina dvēseļu aprūpētāju pienācīgi rūpēties par 
tiem, kuri iet šo ceļu, kuru savulaik ir gājis viņš pats. Ne-
jūtot līdzi savainotajai dvēselei, viņš nespēs tai palīdzēt 
ne ar padomu, ne vārdiem, ne darbiem. Labākais līdzjūtī-
bas piemērs ir Pats Tas Kungs. Nonākot šeit uz zemes, 
Viņš kļuva par vienu no mums. (skat. Jņ. 1:14). Tādēļ Viņš 
saprot mūsu vājības un jūt mums līdzi, kā ir teikts: „Jo 
mums nav augstais priesteris, kas nespētu līdzi just mūsu 
vājībām, bet kas tāpat kārdināts visās lietās, tikai bez 
grēka” (Ebr. 4:15). Līdzīgi kā mēs visi, Viņš dzīvojot 
zemes dzīvi, izjuta visu, ko izjūtam mēs. Tieši ar Viņa žē-
lastības spēka palīdzību mēs, skumstošiem cilvēkiem, 
varam kļūt par līdzjūtīgiem mierinātājiem. 

Nākamā dvēseļu aprūpētāja garīgā rakstura īpašība ir 
iekšējs sirds un dvēseles miers, kas personīgās sarunas 
laikā pāriet pie tā, kurš, pārdzīvojot sirdī vētru vai drāmu 
personīgajā vai garīgajā dzīvē, meklē pie viņa palīdzību. 
Dvēseļu aprūpē kalpojošais nekad nedrīkst aizmirst, ka viņš 
nevar citiem iedot vairāk kā ir viņam pašam. Viņa sirdsmiers 
it kā tiek „nododas” tam, kurš ar viņu sarunājas, un šo dvē-
seli ietekmē nomierinoši un dziedinoši. Bet īgnuma un stei-
gas izrādīšana liek cilvēkam nožēlot to, ka viņš ir vērsies pie 
tāda kalpotāja. Vienam no neatņemamiem un galvenajiem 
mērķiem dvēseļu aprūpētāja kalpošanā jābūt spējai nest 
mieru, cerību un paļāvību. Tādēļ, ja kādu iemeslu dēļ, kādā 
dzīves brīdī, viņš pats pazaudē iekšējo dvēseles un sirds 
mieru, viņam uz laiku ir jāpārtrauc dvēseļu aprūpe. 

126



Katram Dieva kalpam, bet sevišķi dvēseļu aprūpētājam, 
ir jābūt skaidram prātam un gudrībai, kas ir bagātās ga-
rīgās un dzīves pieredzes rezultāts, kas palīdzības meklētājā 
izraisa uzticību un cieņu. Jūtot līdzi atnākušai dvēselei, ir jā-
saglabā skaidrs prāts un spēja pareizi analizēt dzirdēto. Ne-
drīkst steigties uzreiz ņemt savā aizsardzībā pie tevis 
atnākušo aprūpējamo, jo ir jāatceras, ka cilvēkam ir rakstu-
rīgi sevi un notikušo pasniegt sev izdevīgākā gaismā. Dvē-
seļu aprūpētājam vienmēr ir jāņem vērā, ka cilvēks ir 
nonācis tajā vai citā situācijā, tādēļ, ka savā dzīvē ir pieļāvis 
kādu kļūdu, kuru tagad ir jāpalīdz atrast. Dvēselei gudru pa-
domu var iedot tikai tad, kad vadies pēc galvenā gudrības 
avota – Dieva Vārda. Tādēļ, Vārda zināšana, sevišķi tās Rak-
stu vietas, kuras raksturo cilvēka būtību, kā arī dažādus at-
kāpšanās un krišanas iemeslus, dvēseļu aprūpētājam ir 
absolūti nepieciešamas. 

Daudz runāt par spēju klusēt un saglabāt grēksūdzes 
noslēpumu, nav nepieciešams, jo šo jautājumu jau aplūko-
jām iepriekšējā nodaļā. Bet, kas attiecas uz gatavību palī-
dzēt, tad, ja dvēseļu aprūpētājs to nespēj, diez vai viņš var 
pildīt šo kalpošanu. Dzīve, kas ir veltīta cilvēkiem un nolikta 
uz Dieva altāra, nozīmē sevis pilnīgu atdošanu tajā brīdī, 
kad kādam tas ir nepieciešams. Kā ārsts, kurš aizmirst par 
savām sāpēm, lai cik lielas tās būtu, un steidzas, kad viņu 
sauc slimnieks, tā arī dvēseļu aprūpētājam, aizmirstot par 
savām problēmām un vajadzībām, uzreiz ir jābūt gatavam 
pastiept palīdzīgu roku tam, kurš tajā brīdī to meklē. Senos 
laikos medicīnas simbols bija degoša un kūstoša svece, kura, 
dodot savu gaismu cilvēkiem, pati sadeg. Šī ilustrācija lie-
liski ataino tā dzīves jēgu, kurš pilnībā ir sevi veltījis slimām 
un savainotām dvēselēm. Un tādēļ, īsie, bet daudznozīmīgie 
vārdi „Dodot gaismu citiem – sadega pats(i)”, ko iecirstu 
viņu kapakmenī, būtu labākā balva garīgajiem tēviem un 
mātēm. 

Kaut Dieva Vārds saka: „Priecājieties ar priecīgajiem, 
raudiet ar tiem, kas raud” (Rom. 12:15), šīs spējas, diemžēl, 
piemīt tikai nedaudziem, tādēļ, ka pārsvarā mūs priecē tikai 

127



tas, kas pieder mums, un apbēdina tikai tas, kas mums dara 
neērtības un sāpes. Citu cilvēku ciešanas mūs, parasti, maz 
interesē, jo izsauc mūsos personīgu nemieru, bet tas, tiem, 
kuri ir aizņemti tikai ar sevi, ir kā papildus slodze, no kuras 
viņi, iespēju robežās, cenšas izvairīties. Bet dvēseļu aprūpē-
tājs nevar iztikt bez šīs lieliskās, cilvēciskās īpašības, tādēļ, 
ka tā ir nozīmīga un nepieciešama daļa viņa kalpošanā. 

Dažiem Dieva aicinātiem dvēseļu aprūpētājiem tiek 
dota vēl kāda brīnumaina spēja – atsevišķos gadījumos just 
otra cilvēka grēku, tā kā par to ir teikts Svētajos Rakstos: 
„Grēks čukst bezdievīgajam viņa sirdī: nav jākautrējas 
Dieva vaiga priekšā.” (Ps. 36:2). Parasti tas notiek tādā ga-
dījumā, kad cilvēks vēlas saprast savu moku un attālināšanās 
no Dieva iemeslu, bet nav gatavs uz dziļu un patiesu sava 
grēka atzīšanu un radikālu tā nosodīšanu un atteikšanos no 
tā. Tad nu viņš rīkojas tā, kā tālāk ir teikts: „Viņš pats sevi 
mierina: noziegums paliks apslēpts, nebūs tam atriebēja. 
Viņa mutes vārdi ir nelietīgi un pilni viltības, viņš vairs 
nedara, kas saprātīgs un labs. Gulēdams viņš izdomā ne-
lietību, viņš iet pa ceļu, kas nav labs, ļaunumu viņš neat-
met” (Ps. 36:3-5). 

Šādi cilvēki, vēršoties pie dvēseļu aprūpētāja, tikai 
atņem viņa dārgo laiku un tērē dvēseles spēkus, kurus va-
rētu, ar lielāku jēgu, veltīt citiem cilvēkiem. Zinot kalpotāju 
ierobežotos spēkus un iespējas, Dievs nāk viņiem palīgā un 
atklāj (liekot to viņa garā), kas tas ir par grēku, kas vada 
priekšā sēdošo cilvēku: netiklības gars, neapmierinātības, 
kritikas un citu nosodīšanas gars, u.c. Šāda Dieva vadība, 
kaut kādā mērā ir garu izšķiršanas dāvana, par ko ir piemi-
nēts 1.Kor. 12:10. 

Šādā gadījumā dvēseļu aprūpētājam ir jāpielieto nogai-
dīšanas princips un jāpiedāvā dvēselei meklēt Tā Kunga 
vaigu, lūdzot atvērt garīgās acis, lai varētu redzēt savu grēku. 
Vai arī rīkoties vēl stingrāk – uzstādīt noteikumu, ka nāka-
majā reizē uz kopīgu sarunu var ierasties tikai tad, ja viņš 
vai viņa ir izšķīrušies par bezkompromisa garīgo cīņu un 
tiešu un atklātu sarunu. Šādos gadījumos ir jālūdz vadība no 

128



Augšienes, lai zinātu, kurš no šiem ceļiem konkrētā gadī-
jumā ir saprātīgāks un pieņemamāks, jo tikai Tas Kungs zina 
katra sirdi, un kļūdas šādos gadījumos nepieļaus. 

Pasaule ir pilna ar sirdīm, kurām ir nepieciešams mie-
rinājums, un, lai to mācētu izdarīt, pašam ir kaut kas jāpie-
dzīvo. Lai dziļās, Dieva dotās patiesības varētu nodot citiem, 
ir jānostaigā grūts, saspringtu meklējumu, stingras disciplī-
nas, daudzu gadu garīga rūdījuma, neskaitāmu ciešanu ceļš. 
Jo par patiesu mierinātāju var kļūt tikai tas, kurš pats ir ļoti 
daudz cietis. Tieši šī iemesla dēļ nākamajiem dvēseļu aprū-
pētājiem nākas izraudāt ne mazumu asaras, piedzīvot bēdas, 
slimības un skumjas, kuru jēgu viņi izprot, kad satiekas ar 
cilvēkiem, kurus arī ir piemeklējušas šādas bēdas. Ciešot no 
miesīgām kaitēm un atrodoties slimnīcas palātā, tāds kalpo-
tājs iepazīs citu cilvēku Dievišķās mierināšanas mākslu. Pār-
sienot viņa dvēseles vātis, Debesu Ārsts māca palīdzēt 
savainotām sirdīm, kuras savā laikā tiks pie viņa atvestas. 
Stāstot par saviem piedzīvojumiem un no Augšienes dāvāto 
mierinājumu, dvēseļu aprūpētājs izmanto to pašu balzāmu, 
ko reiz pielietoja Dievs. Un tad, nospiestajai dvēselei, sāpju 
un bezcerības vietā atnāk cerība, kas dod atvieglojumu un 
mierinājumu. Tādā veidā darbojoties pie trauka, kuram pa-
redzēts kļūt par dvēseļu aprūpētāju, Tas Kungs māca viņam 
daudzas dzīves un garīgās gudrības, lai vēlāk varētu pamācīt 
citus. Tāda dvēseļu aprūpētāja savlaicīga sagatavošana dara 
viņu spējīgu izpildīt konkrētus, viņam dotos uzdevumus. 
Lūk, daži, svarīgākie no tiem: 

a) mierināšana un atbalsts, tā ir laipnu, sirsnīgu vārdu 
izmantošana, pārliecināšana un konkrētu piemēru izmanto-
šana, kas gala rezultātā, bēdu satriekto cilvēku nomierina, 
atvieglo ciešamās sāpes un iedveš paļāvību un cerību. Pra-
vieša Jesajas grāmatā ir lieliski vārdi, kas atspoguļo šī dvē-
seļu aprūpes uzdevuma svarīgumu un nepieciešamību: 
„Ieprieciniet, ieprieciniet Manu tautu!” – saka jūsu Dievs. 
„Runājiet sirsnīgi ar Jeruzālemi un sakait tai, ka tās ciešanu 
laiks ir piepildīts, ka tās noziegums salīdzināts, jo tā ir no 
Tā Kunga rokas saņēmusi divkārtīgu sodu par visiem saviem 

129



grēkiem.” (Jes. 40:1-2). Ir jāpiezīmē, ka Trīsvienīgā Dieva 
trešo Personu sauc – Mierinātājs Gars. Diemžēl, cilvēkam 
ir raksturīgi, ka viņš kārdinājumos, pārbaudījumos un da-
žādās dzīves grūtībās, zaudē iekšējo mieru un krīt bezce-
rībā un panīkumā. Tādos brīžos ļoti gribas, lai līdzās ir 
kāds cilvēks, kurš var atrast īstos mierinājuma vārdus, kas 
aizsniedzas līdz sirdij un pārbaudījumā vai bēdās, tevi ga-
rīgi atbalsta. 

b) uzmundrināšana un iedvesmošana – tā ir visu ie-
spējamo veidu pielietošana, lai cilvēku izvestu laukā no pe-
simistiskā un bezcerīgā stāvokļa, iedvestu viņā spirgtumu, 
uzlabotu garastāvokli, dotu ticību labākai nākotnei, piešķirtu 
vīrišķību nenolaist rokas un turpināt dzīvot, darboties un iet 
tālāk. Cilvēkam, kurš ir garīgi vājš un atrodas dvēseles cie-
šanās, ir īpaši nepieciešams uzmundrinājums un līdzdalība. 
Tas Kungs visu laiku iedvesmo savus bērnus, jo tiem ir ten-
dence ātri krist izmisumā un panīkumā. Līdzīga loma ir arī 
dvēseļu aprūpētājam, pie tam tādā veidā piepildot Svēto 
Rakstu pavēli, kas skan tā: „Stipriniet nogurušās rokas, da-
riet stingrus ļodzīgos ceļus! Sakait izmisušām sirdīm: „Esiet 
stipras, nebīstieties! Redzi, te ir jūsu Dievs! Atriebība nāk un 
Dieva atmaksa! Viņš Pats nāk un jūs izglābs!” (Jes. 35:3-4). 

c) pamācīšana nozīmē garīgi slimu un novārgušu cil-
vēku, kuri ir sapinušies savās problēmās un nelaimēs, infor-
mēšana un pamācīšana. Pamācītājs ir sava veida skolotājs, 
audzinātājs un vadītājs, kura nozīmību Bībele vairākkārtīgi 
uzsver (skat. 2.Ķēn. 12:2; Sal.pam. 9:9; 22:6; Ebr. 13:7). Pa-
mācīšana ir bijusi visos Dieva tautas esības laikos. Vien 
agrāk un tagad tā izskatās dažādi. Kā teologi pamāca ļaudis 
caur saviem teoloģiskajiem rakstiem, misionāri nes Labo 
Vēsti tiem, kuri vēl nezina Dievu, evaņģēlisti vēršas pie cil-
vēku masām lielos un mazos evaņģelizācijas pasākumos, bet 
draudžu gani un sludinātāji nodarbojas ar savu vietējo drau-
džu locekļu garīgo pamācīšanu, tā dvēseļu aprūpētāji strādā 
ar katru cilvēku individuāli. To darot viņi iedziļinās cilvēku 
individuālajās problēmās un vajadzībās, palīdz ar kopīgām 
lūgšanām, dod vērtīgus padomus un pamācības, kuras 

130



veicina cilvēka garīgo izaugsmi. Bet tas ir tieši tas, kas pie-
trūkst šodienas kristietībai, un ko cilvēki īpaši augstu no-
vērtē. Dvēseļu aprūpētāja dotais padoms, viņa pamācība 
un uzmundrinājums, bieži vien ir tā „maize”, kas tiek no-
dota tālāk un daudzām dvēselēm kalpo par mierinājumu un 
svētību. Ne velti apustulis Pāvils, daloties ar Timoteju savā 
bagātajā pieredzē, reiz teica tā: „Un, ko tu esi dzirdējis no 
manis, daudziem lieciniekiem klāt esot, to cel priekšā uz-
ticīgiem cilvēkiem, kas būs noderīgi mācīt atkal citus.” 
(2.Tim. 2:2). 

d) vēl viens dvēseļu aprūpētāja uzdevums ir izskaust 
pretošanos Dieva Vārdam, bez kā īstenošanas nav iespē-
jams saņemt garīgo dziedināšanu. Darbs ar cilvēkiem viņam 
ir jāsāk no tā stāvokļa, kurā tie atrodas, līdz viņi sapratīs, 
kas tiem pietrūkst. Pēc tam, šīm dvēselēm ir jāceļ priekšā 
Kristus dzīves normas, kaut viņi, iespējams, centīsies pār-
liecināt, ka nekad tās nespēs piepildīt. Ir jāpārliecina par to, 
ka to vēlas Jēzus, un Viņš negaida neko tādu, kas mums ne-
būtu pa spēkam. Jo tādēļ jau Tas Kungs mums ir dāvājis 
Svētā Gara spēku, lai mēs kļūtu līdzīgāki Viņam. Ja, neska-
toties uz visiem izskaidrojumiem un pūlēm, cilvēks tomēr 
turpina pretoties Dieva Vārda prasībām, uzskatot tās par ne-
izpildāmām, tad diez vai viņš varēs piedzīvot savas dvēseles 
dziedināšanu. 

Dvēseļu aprūpes kalpošanā Dievs saviem kalpiem un 
kalponēm ne tikai atklāj neaptveramus Savu bērnu dvēseļu 
noslēpumus, bet arī piešķir autoritāti un lielas pilnvaras, 
kuras ir ļoti svarīgas dodoties garīgajās cīņās, sevišķi, ja da-
rīšana ir ar okulti saistītiem cilvēkiem. Dvēseļu aprūpētājam 
tas viss kļūst ne tikai par garīgo universitāti, bet arī uzliek 
tam daudzus pienākumus, kā ir rakstīts: „...Jo no katra, kam 
daudz dots, daudz prasīs, un, kam daudz uzticēts, no tā jo 
vairāk atprasīs” (Lk. 12:48). Tieši šī iemesla dēļ, tas pret ko 
Dievs ir iecietīgs parastam kristietim, dvēseļu aprūpētājam 
ir grēks, kas nes sev līdzi stingru sodu. Kā nu ne, tādu pieeju 
var saprast, jo, ja dvēseļu aprūpētājs kaut kādā veidā novēr-
sīsies no patiesības, tas neizbēgami atspoguļosies tajos, 

131



kurus viņš pamāca. Pamanot savu personīgo egoismu, ne-
vērību, rupjību, neiecietību, vienaldzību un bezsirdību, viņš 
liek ciest tiem, kuriem ir nepieciešama garīgā palīdzība un 
atbalsts. Bet īpaši graujoši uz cilvēkiem iedarbojas tas, kad 
no dvēseļu aprūpētāja puses tiek dota brīva vaļa savam 
„ES”. Ja šo ļaunumu sevī pilnīgi nenonāvē, tad dvēseļu ap-
rūpētājs nespēs ilgi veikt savu kalpošanu, un agri vai vēlu, 
būs to jāpamet. 

Pamācot savus garīgos bērnus, dvēseļu aprūpētājam 
ir milzu atbildība Dieva priekšā par viņu dvēseļu stāvokli, 
tādēļ ka, ja kādos jautājumos viņš dos viņiem nepareizu 
pamācību, tas atspoguļosies visā cilvēku turpmākajā kris-
tīgajā dzīvē, bloķējot viņu prātus tālākai patiesības uzņem-
šanai. Ne velti Dieva Vārds saka: „Māci savam bērnam 
viņa ceļu, no tā viņš neatstājas arī tad, kad viņš jau vecs 
kļuvis” (Sal.pam. 22:6). Kā apstiprinājums tam var kalpot 
sekojošs piemērs. 

Kādu jaunu meiteni, viņai vēršoties pie Kunga, dvēseļu 
aprūpētājs pamācīja šādā veidā: „Tavas apžēlošanas brīdī 
tev tiek piedoti visi tavas iepriekšējās dzīves grēki, tā, it kā 
tie nekad nebūtu bijuši. Tādēļ, tev nekad vairs nevajag lū-
koties atpakaļ un tos izrakt no pagātnes. No šī brīža tu esi 
Viņa izredzētais bērns, kuram pieder visa Dieva mīlestības 
pilnība un Viņa nevainojamība.” Jaunatgriezusies dvēsele, 
dzirdot no cienījamā kalpotāja visus šos vārdus, pieņēma tos 
visā nopietnībā un kā karogu iznesa cauri visai savai sešdes-
mit gadus ilgajai kristīgajai dzīvei, kurā, diemžēl, nepār-
traukti bija kādas problēmas. Lieta tāda, ka līdz ieticēšanai 
viņai bija sakari ar okulto pasauli, izmantojot burvestību me-
todes, lai atbrīvotos no kārpām, un ņēma aktīvu dalību sko-
las draudzeņu spiritisma pulciņā, kur ar šķīvīša palīdzību 
tika izsaukti mirušo gari. Kad astoņdesmit gadu vecumā, 
pastāvīgu baiļu dēļ, kas viņu vajāja pa naktīm, šī sieviete 
vērsās pie dvēseļu aprūpētāja, tas noskaidrojis viņas ie-
priekšējos kontaktus ar tumsas spēkiem, piedāvāja lūgt un 
atteikties no okultajiem grēkiem, uz ko viņa reaģēja ar ka-
tegorisku atteikumu. Par cēloni tam bija pirmā kalpotāja 

132



skaidrojums, kurš jaunībā bija pārliecinājis viņu, ka nožēlot 
grēkus, kas darīti pirms atgriešanās, nav nepieciešams. Šī na-
baga dvēsele, šādā stāvoklī – bez miera sirdī, devās mūžībā. 

Atbildību, kādu nes dvēseļu aprūpētājs, var izskaidrot 
vēl ar to, ka tie ļaudis, kas vēršas pie viņa pēc palīdzības, 
ar laiku sāk viņu atdarināt. Neapzināti viņi lieto tos pašus 
vārdus, izteicienus, reakcijas, uzvedību un pat attieksmi 
pret Dievu un saviem tuvākajiem. Cilvēku dzīvēs Bībele 
sāk ieņemt to pašu vietu, kāda tā ir skolotājam. Arī lūg-
šanām tiks veltīts tik pat daudz laika cik viņš to dara. Ja 
dvēseļu aprūpētājs, esot ciešanās un bēdās, neieslīgst sa-
grauztībā un nomāktībā, viņa garīgie bērni būs „izlieti” pēc 
tā paša parauga. Kontaktējoties ar saviem dedzīgajiem ga-
rīgajiem vecākiem, jaunie kristieši pārņem no viņiem dar-
bīgo ticību, nedziestošās mīlestības dzirksti pret postā 
ejošajām dvēselēm, tiekšanos un gatavību kalpot Tam Kun-
gam un daudz ko citu. Tieši tādēļ, vēršoties pie ticīgajiem 
Korintā, apustulis Pāvils teica: „Tagad jūs pamācu: Seko-
jiet manai priekšzīmei!” (1.Kor. 4:16). 

Taču, ar šādu līdzināšanos un miesīgo un garīgo īpašību 
„nodošanu” viss, diemžēl, nebeidzas. Kā tas notiek ar mie-
sīgajiem vecākiem, kuri caur gēniem nodod savas rakstura 
īpašības un izskatu, garīgie tēvi un mātes caur dvēseļu ap-
rūpi (sevišķi ja tā ilgst gadiem) var „apbalvot” savus aizbil-
stamos ne tikai ar ko labu, bet arī ar grēcīgu „mantojumu”, 
ja viņi savā laikā nebūs pilnībā uzvarējuši kādu savu neti-
kumu. Piemēram, kāds dedzīgs un visu mīlēts sludinātājs, 
kura dziļās Bībeles zināšanas izbrīnīja daudzus ticīgos, cieta 
no acu kārības, par ko, protams, kaunējās un nevienam ne-
stāstīja. Veicot arī dvēseļu aprūpētāja kalpošanu, kaut viņš 
pareizi pamācīja, attiecībā uz netiklību, bet pašam esot sais -
tītam šajā jomā, viņš savu grēku nodeva tiem, kuri nāca 
pie viņa uz sarunām. Šādas kalpošanas rezultāts bija visai 
bēdīgs. Nepietika ar to, ka visi viņa miesīgie bērni bija ne-
tiklības izmocīti, bet arī visi tie, kuri kādreiz bija viņa garīgi 
pamācīti, saņemot šo „dāvanu”, daudzus gadus mocījās ar 
acu kārību, kaut iepriekš nekas tāds viņos nebija. 

133



Līdzīga „garīga inficēšanās” var notikt ar jebkuru citu 
grēku, vai tā ir daudzvārdība, sevis cildināšana, citu kritizē-
šana, burta kalpība, paštaisnums, paaugstināšanās, mūsdienu 
farizejisms un daudz kas cits, pat pārlieku liela aizraušanās 
ar izklaidēm un hobijiem. Tas kļūst redzams tikai tad, kad 
dvēsele aiziet pie kāda cita dvēseļu aprūpētāja, kurš labi pa-
zīst pirmo padomdevēju, precīzāk, viņa vājības, kļūdas un 
neveiksmes. Protams, nevajag runāt ar cilvēku par šādu viņa 
„mantojumu”, lai neizsauktu viņā ieļaunošanos uz iepriek-
šējo kalpotāju. Šī problēma te ir skarta tikai tādēļ, lai tie, ku-
riem ir dvēseļu aprūpes kalpošanas, vēlreiz un nopietni 
padomātu par savu atbildību Dieva un dvēseļu, kuras pie vi-
ņiem nāk, priekšā. 

Darot savu darbu, dvēseļu aprūpētājs nekad nedrīkst 
aizmirst, ka maksa par dzīvi, kas piepildīta ar kalpošanu tu-
vākam, būs baumas, aprunāšanas, apvainojumi un lamas. Jo 
sātans nepārtraukti atriebjas tam, kurš uzdrīkstas viņam ie-
bilst, iestājoties par dvēselēm, kuras velns nomoka. Pie kam, 
visbiežāk savus uzbrukumus sātans izraisa caur tiem, par ku-
riem patreiz vai kaut kad agrāk norisinājās garīga cīņa. Lūk, 
tādēļ, dvēseļu aprūpētājam vienmēr ir jābūt gatavam ka cil-
vēks, kuru viņš pamāca un iestājas par viņu lūgšanās, var 
vēlāk sacelties un kļūt par ienaidnieku, stāstot kā pār viņu, 
it kā, valdīja. Protams, tādi cilvēki nekad neatceras, ka gan-
drīz vai dievišķoja to, pie kura vērsās, un ar trīsām, kā Dieva 
gribu, pieņēma viņa padomus. 

Lai nu kā, bet šī parādība nav nekas jauns. Pravietis 
Jeremija, kurš neizsakāmi mīlēja savu tautu un kuru Dievs 
vairākkārtīgi lietoja, lai ar viņa muti brīdinātu Israēlu, no-
rādot, ka ir radusies atkāpšanās no patiesības, pastāvīgi 
cieta no to dusmām un naida, pret kuriem bija vērsti Tā 
Kunga vārdi. Viņu aprunāja, par viņu ņirgājās, laupīja godu 
un pat mēģināja nogalināt, sakot: „...Iznīcināsim šo koku 
ar tā augļiem un izdeldēsim to no dzīvo zemes, ka nepie-
min vairs tā vārdu” (Jer. 11:19). („...ieliksim indīgu koku 
viņa barībā un izdeldēsim to no dzīvo zemes, ka nepiemin 
vairs viņa vārdu” krievu val.) Noguris no vajāšanām, 

134



draudiem un nomelnošanas, pravietis savās dvēseles skum-
jās teica: „Visi mani draugi sagaida no manas puses kādu 
nepareizu rīcību: „Varbūt viņš ļaujas apmuļķot sevi un mēs 
varam viņam pieķerties; tad viņš ir mūsu rokās, un mēs 
varam viņam atriebties!” (Jer. 20:10). 

Arī mūsdienās, dažādās variācijās, atkārtojas līdzīga si-
tuācija. Tā, kāda ticīga sieviete, kura pa telefonu vērsās pēc 
palīdzības pie dvēseļu aprūpētāja, gadiem viņam nedeva 
mieru, zvanot par katru sīkumu ne tikai dienā, bet arī naktī, 
lūdzot, lai viņš lūdz par viņu brīžos, kad viņi jutās garīgi 
slikti. Kad viņš pateica sievietei, ka tā nevar rīkoties, jo viņa 
nav vienīgā, kurai nepieciešama palīdzība, un viņai vaja-
dzētu padomāt arī par citiem, ne tikai par sevi, kā arī par 
viņu, un rēķināties ar viņa spēku un laiku, viņa briesmīgi sa-
šuta, jo uzskatīja, ka tas ir viņa tiešais pienākums. Izteikusi 
viņam savu neapmierinātību, viņa nenorima, bet sāka izplatīt 
par šo kalpotāju visneiedomājamākās baumas. Tas, ko viņš 
kādreiz viņai bija teicis, tika aprakstīts visnepievilcīgākajā 
veidā, pārliecinot, ka šis cilvēks ir lepns un augstprātīgs, vi-
siem stāstot kā viņš viņu noraidīja un aizvainoja, bet nepa-
manot to, ka viņā pašā kliedza sašutušais un augstprātīgais 
„ES”, kas bija apvainojies saņemto norādījumu dēļ. 

Līdzīgi gadījumi dvēseļu aprūpē nav retums, taču, lai 
cik sāpīgi būtu to dzirdēt un cik grūti to pārciest, dvēseļu 
aprūpētājam ir pilnībā jānomirst cilvēku viedokļiem, apru-
nāšanām, nopēlumiem un uzslavām, degot vien vienai svē-
tai vēlmei – piepildīt to, uz ko viņu ir aicinājis Tas Kungs. 
Kad mēs esam aizņemti ar Dieva rīkojumu izpildīšanu, 
mums vienkārši neatliek laika attaisnoties un aizsargāties. 
Taisnīguma meklēšana attieksmē pret mums nozīmē mūsu 
novirzīšanos no uzticības Debesu Tēvam. Ja mēs nepār-
traukti meklējam taisnīgumu, tad, pašiem to nepamanot, 
kļūstam neapmierināti, prasīgi un viegli ieslīgstam sevis 
žēlošanā, uzdodot vienu un to pašu jautājumu: „Kādēļ ar 
mani tā izrīkojas?”. 

Atskārsme par Dieva gribas piepildīšanos it visā, kas 
ar mums notiek, palīdzēs pacietīgi un draudzīgi attiekties 

135



pret tiem, kuri mūs tādā vai citādā veidā sāpina. Bez tam, ir 
svarīgi neaizmirst, ka, kā ar jebkuru ticīgu cilvēku, tā Dievs 
visu laiku strādā arī ar dvēseļu aprūpētāju. Bet tas nozīmē, 
ka Dievs, šādas nepatīkamas personas var izmantot kā iero-
čus, lai piepildītu Savus gudros plānus. To saprotot, mēs pat 
varēsim kļūt pateicīgi par tādā veidā atnestajām svētībām, 
un tas palīdzēs uz visiem laikiem atbrīvoties no sašutuma 
un kurnēšanas. 

Pilnībā sevi atdodot Dievam un cilvēkiem un tā kalpo-
jot ilgus gadus, dvēseļu aprūpētājam var iestāties garīgs iz-
sīkums, kas raksturojas ar pilnīgu dzīvības spēku izsīkumu. 
Tas notiek nevis grēka dēļ, bet tieši kalpošanas dēļ, un tur 
nav nekā neparasta. Ja kalpotājam ir piešķirts spēks no aug-
šienes, viņš tik un tā ir tikai parasts cilvēks, kura miesa var 
nogurt, piekust un izsīkt. Parasti tādos brīžos liekas, ka tu 
esi uz savu spēku un iespēju robežas. Ja tā notiek, pirmkārt 
vajag pārskatīt savus plānus un motīvus – kādēļ tu esi ķēries 
pie šīs kalpošanas. Ar ko tava kalpošana sākās un kas bija 
tās pamats? Vai tas bija Dieva aicinājums, uz ko atbildot, tu 
sāki šo grūto darbu, paļaujoties uz Viņu, vai tevi vadīja vien-
kārši labvēlīga attieksme pret cilvēkiem un vēlēšanās viņiem 
palīdzēt? Varbūt kādi deva tev tiesības uz to, esot pārlieci-
nāti, ka tu tiksi galā? Vai tā bija tava labā vēlme, kurā tu ne-
aprēķināji savus spēkus un tagad saki savā sirdī: „Ak, 
Kungs, es to vairāk neizturēšu!”? 

Ja pēc šādas paša analīzes tu tomēr nešaubies par savu 
izredzētību un aicinājumu, tad tev vienkārši ir vajadzīga fi-
ziska atpūta un dvēseles miers, kas ir nepieciešams katram, 
kurš saspringti un ilgi strādā. Nevajag visiem skaidrot, ka tu 
esi ļoti piekusis, jo, ne katrs to sapratīs. Var gadīties, ka at-
sakot kādam palīdzību, viņš tevi pat nosodīs. Vienkārši iz-
dari to, ko reiz darīja Jēzus, kad atradās savā cilvēciskajā 
miesā. Viņš laiku pa laikam pameta ļaužu pūļus, kas viņam 
ik uz soļa sekoja un meklēja pie Viņa palīdzību, un nogāja 
tuksnešainās vietās un kalnos, lai paliktu vienatnē ar Savu 
Tēvu (skat. Mk. 6:46). Tieši tā pat Viņš rīkojās ar saviem 
mācekļiem, kad rūpējoties par viņiem, brīžiem teica: „Nāciet 

136



vieni paši savrup kādā vientuļā vietā un atpūtieties maķenīt” 
(Mk. 6:31). 

Tātad, pilnībā veltot sevi kalpošanai Dievam un cilvē-
kiem, nedrīkst aizmirst prātīgos un pamudinājuma pilnos 
vārdus, kas ir teikti Svētajos Rakstos: „Vai jūs nezināt, ka 
jūs esat Dieva nams, un ka Dieva Gars jūsos mājo? Ja kas 
Dieva namu samaitā, to Dievs samaitās; jo Dieva nams ir 
svēts, tas jūs esat” (1.Kor. 3:16-17). Tādā veidā, katrs no 
mums, tai skaitā arī dvēseļu aprūpētājs, atbild par savu ķer-
meni, un viņam nav tiesību to graut, novedot līdz pilnīgam 
izsīkumam. Rūpējoties par dvēselēm, laiku pa laikam vajag 
pamest viņu problēmu virpuli un savas neskaitāmās darīša-
nas, lai nošķirtos un būtu kopā ar To Kungu. Šis laiks kopā 
ar To, kurš pats ir neizsīkstošs spēka Avots, atjauno ne tikai 
garīgi, bet arī fiziski, atnesot tavā dvēselē klusumu, mieru 
un vēlamo atpūtu. 

Nobeidzot šo nodaļu, gribētos sniegt dažus padomus 
tiem, kuri gatavojas sevi atdot to dvēseļu aprūpei, kurām ir 
vajadzīga cilvēku palīdzība: 

1. Nesāciet dvēseļu aprūpes kalpošanu paši pēc savas 
iniciatīvas, jo diez vai spēsiet to nest, bez tā spēka, kas tiek 
dots no augšienes. Taču, arī neatsakieties no tā, ja Tas Kungs 
jūs aicina šajā grūtajā un cēlajā kalpošanā. 

2. Dvēseļu aprūpes jautājumos centieties neko neatlikt 
uz vēlāku laiku. Kavēšanās garīgās palīdzības sniegšanā var 
būt bīstama. Pēc palīdzības alkstošajiem tā ne tikai liedz šo 
atbalstu, bet pašā dvēseļu aprūpētājā izsauc vainas apziņu 
un nožēlu. Bieži ir tā, ka izdzirdot, ka šajā brīdī priekš viņa 
nav laika, cilvēks aiziet un vairs neatgriežas. Ja kristietis ir 
nobriedis grēksūdzei un savas sirds atvēršanai, ir jānoliek 
malā visi citi darbi un jāpievēršas tikai viņam. Pamācot cil-
vēku un dodot viņam padomu, ļoti svarīgi ir pievērst uzma-
nību kādā garā, formā un tonī mēs to darām. Jo gadās tā, ka 
pasacītā ideja ir pareiza un laba, bet tas kā tas tiek pasniegts, 
visu sabojā. 

3. Uzklausot to, kurš meklē palīdzību, iedziļinoties viņa 
problēmās un vajadzībās, ir svarīgi pēc iespējas ātrāk likt 

137



saprast viņam galveno, un tas ir nekas cits kā grēks. Atce-
rieties to paralizēto no Marka evaņģēlija otrās nodaļas, kuru 
četri viņa draugi atnesa un caur jumtu nolaida pie Jēzus 
kājām. Šo cilvēku galvenais mērķis bija redzēt savu draugu 
veselu. Taču, kad Jēzus redzēja un pienācīgi novērtēja viņu 
ticību, Viņš, tomēr, nesāka ar slimā miesas vainām, bet ar 
viņa dvēseli, sakot: „Bērns! Tavi grēki tev ir piedoti!”, jo 
tieši grēks ir tas, kas nošķir no Debesu Tēva, kas noved pie 
garīga atslābuma, dvēseles apjukuma, miera iztrūkuma, un 
nereti arī pie miesas slimībām un vainām. Tādēļ, atceroties 
šo, Tā Kunga atstāto piemēru, kalpojot dvēselēm, arī sāksim 
ar to, ar ko sāka Viņš – vest dvēseles pie savu grēku apzinā-
šanās, un tikai pēc tam pāriet pie tā, kas ir šo grēku sekas. 
Paralizētais cilvēks varēja piecelties, paņemt savu gultu un 
doties uz mājām tikai pēc tam, kad viņam tika piedoti 
grēki. Tieši tāpat arī mums, šodienas paralizētajiem Dieva 
bērniem – vispirms ir nepieciešama grēka atziņa, grēku no-
žēla un grēku piedošana. 

4. Kad dvēsele, kura ir nomocījusies savos meklējumos, 
atnāk pie dvēseļu aprūpētāja, nekādā gadījumā nedrīkst sākt 
ar to, ka „atrotot piedurknes”, no visa spara ķeramies klāt 
pie viņas vecās pasaules, garīgās domāšanas, uzskatu un 
priekšstatu graušanas. Jo ne velti tautā saka, ka „graušana 
nav būvēšana”, ar to domājot, ka, lai sagrautu daudz prāta 
nevajag, tur – pretī būvēšanai nepieciešama gudrība, zinā-
šanas, pacietība un garīgi apgaismots prāts. Bēdas kalpotā-
jam, un tajā skaitā arī dvēseļu aprūpētājam, kurš graujot 
cilvēkā veco, nenorāda ceļu, kā uzcelt jauno! Tad viņam 
labāk neķerties pie šī smalkā un delikātā darba. Cilvēka sli-
mīgi – jūtīgajā dvēselē nedrīkst ielauzties kā zilonim trauku 
veikalā. Citādi var sastrādāt tik daudz problēmu un bēdu, ka 
gadiem ilgi nevarēs tikt ar tām galā. 

5. Jau pašā sākumā katram dvēseļu aprūpētājam, kurš 
sniedz palīdzību dvēselēm, ir jāzina, ka viņš nav pilnvarots 
uzņemties viņu dzīves vadīšanu. Brīdinot par šo, Osvalds 
Čembers teica: „Visstingrāko mācības stundu mēs saņemam 
tad, kad ietiepīgi atsakāmies saprast, ka mēs nedrīkstam 

138



jaukties citu dzīvēs. Ir nepieciešams daudz laika, lai ap-
tvertu, cik bīstami ir padarīt sevi par „Dieva gribu darbu”, 
tas nozīmē, jaukties Dieva plānos mūsu tuvāko dzīvēs. Tas 
ietver sevī arī labo nodomu atbrīvot kādu no bēdām, kas 
viņu piemeklējušas, tādēļ, ka to darot, mēs aizskaram to, ko 
Debesu Tēvs ir pieļāvis, un tādā veidā esam kā šķērslis, lai 
piepildītos Viņa griba. Mēs varam otram piedāvāt kaut ko, 
ko mums nav tiesības piedāvāt, ieteikt to, ko mums nav tie-
sības ieteikt. Ja būs nepieciešams, lai tu ko ieteiktu, tad 
Dievs to darīs caur tevi tiešā Svētā Gara vadībā. Tava daļa 
ir vien būt tik pareizās un tuvās attiecībās ar Dievu, ka tu 
vienmēr vari zināt un atšķirt, kad caur tevi runā Dievs, tavam 
tuvākajam par svētību.” 

6. Katram, kurš ir aicināts dvēseļu aprūpes kalpošanā, 
ir ļoti svarīgi mācēt noņemt no sevis cilvēku rūpes un nastas, 
bēdas, satraukumus un problēmas, nododot tās Tam Kun-
gam. Tas arī ir noslēpums kā svešu sadzīves vētru viducī sa-
glabāt savu dvēseles mieru. Ja viņš to neiemācīsies, tad ilgi 
nevarēs izturēt un ļoti drīz garīgi salūzīs. 19.gs. vācu kalpo-
tājam Kristoferam Blumhardam bija šī brīnumainā spēja pēc 
uzmanīgas cilvēku uzklausīšanas un nopietnām lūgšanām 
par viņiem, viegli un bezrūpīgi aizmigt. Kad viņam jautāja 
kā viņam tas izdodas, viņš atbildēja; „Vai tad Dievs ir tik 
bezspēcīgs, ka man Viņam jāpalīdz ar savu nemieru? Katru 
dienu iestājas tāds brīdis, kad mums vienkārši ir jānomet 
viss dienas smagums un jāatdod tas Tam Kungam”. Tāda 
pieeja ir pilnīgā saskaņā ar Bībelē teikto; „Visu savu zūdī-
šanos metiet uz Viņu, jo Viņš gādā par jums” (1.Pēt. 5:7). 
Starp citu, tiem, kurus Dievs ir aicinājis šajā darbā, to nav 
grūti izdarīt. 

7. Esot Dieva ieliktiem šajā kalpošanā un saņemot gud-
rību no augšienes, ir svarīgi to darīt, ne lai vairotu savu 
slavu, bet lai vairotu Dieva slavu. Bēdas tiem dvēseļu aprū-
pētājiem, kuri savu aicinājumu izmanto, lai cilvēku vidū ie-
gūtu autoritāti un saņemtu no viņiem pateicības un atzinību, 
tā nemanot pārtopot par pielūgsmes un uzslavu objektiem! 
Jo kalpojot Dievam un cilvēkiem, mēs tik un tā paliekam 

139



par nīcīgiem vergiem, kuriem Svētajos Rakstos bija teikts: 
„Tas pats arī ar jums: kad jūs visu, kas jums uzdots, būsit iz-
pildījuši, sakait: Mēs esam necienīgi kalpi, mēs esam darī-
juši, kas bija mūsu pienākums” (Lk. 17:10). 

8. Dvēseļu aprūpes kalpošanā, kas pieprasa pilnīgu 
pašatdevi, ļoti svarīgi ir atcerēties Bībeles brīdinājumu: 
„Nolādēts lai ir, kas Tā Kunga darbu dara nolaidīgi!” 
(Jer. 48:10). Jo tas attiecas uz pašu dārgāko, kas ir mūsu Glā-
bējam – cilvēku dvēselēm, par kurām Viņš pie krusta izlēja 
Savas Asinis. Ja vispār kāds darbs ir tā vērts, lai pie tā ķertos, 
tad tas ir arī tā vērts, lai to veiktu ar visu uzcītību. Darbā ar 
dvēselēm tas ir jo svarīgāk un pat ir kā obligāts un neatņe-
mams noteikums. 

9. Dvēseļu aprūpētāju, tāpat kā citus cilvēkus, var pie-
meklēt vilšanās, panīkums un bezspēks, sevišķi ja viņš redz, 
ka tie, kuriem viņš veltīja daudzas savas dzīves stundas un 
dienas, sāk arvien vairāk attālināties no Tā Kunga, vai pēk-
šņi saniknojušies, dodas karā pret viņu pašu. Un tad liekās, 
ka visam izdarītajam nav jēgas un ka tavā kalpošanā nav 
bijis Dievs. Tādos brīžos ir jāatceras, ka Dieva samaksa par 
mūsu darbu nav mērāma pēc tā, ka ir redzamas pārmaiņas, 
kas notikušas dvēselē, bet gan pēc tā, cik pūļu un centības 
esam ielikuši katrā no viņiem, darot to kā priekš Tā Kunga. 
Tā nu stiprināsimies ar Bībeles vārdiem; „Tad nu nepieku-
sīsim labu darīdami, jo savā laikā mēs pļausim, ja nepagur-
sim” (Gal. 6:9).

140



7. nodaļa 
 

Dvēseļu aprūpes īpatnības darbā ar okultā atkarībā 
nonākušiem cilvēkiem 

 
Dārgie draugi! Pievēršoties šai sarežģītajai, bet mūs-

dienās tik ļoti svarīgajai un aktuālajai tēmai, vispirms gribās 
teikt, ka pie apšaubāmās tumšo spēku palīdzības cilvēki ir 
ķērušies no seniem laikiem, taču XX gadsimta otrā puse un 
XXI gadsimta sākums, kurā tagad dzīvojam mēs, raksturojas 
ar līdz šim neredzētu masveida aizraušanos ar okultismu, kā 
arī ar neaptveramu tā izplatīšanos. Pie tam, atšķirībā no ie-
priekšējiem gadsimtiem, tas nenotiek atpalikušās tautās un 
neattīstītās valstīs, bet civilizētās un attīstītās, tā sauktajās 
„kristīgās” valstīs pasaulē. 

Visu zemeslodi ir pārpludinājuši visdažādākie ekstra-
sensi, dziednieki, burvji un magi. Ir tāds iespaids, it kā kos-
miskie bezdibeņi būtu atvērušies un no turienes izverd 
dēmonisko spēku straume, kura vēlās paverdzināt cilvēku 
dvēseles un nodot tās elles dziļumiem. Var tikai brīnīties, kā 
daudzveidīgās okultās prakses un austrumu reliģijas, jau no 
pašas mazotnes, iekaro cilvēku sirdis. Spilgta liecība un ap-
stiprinājums tam, kā cilvēki masveidā aizraujas un sasaista 
sevi okultismā, ir skolu un pirmsskolas programmās ievies-
tie dažādie „New Age” elementi. Tiem var pieskaitīt bērnu-
dārzos un pirmajās klasēs krāsojamos „nevainīgos” apļveida 
rakstus, ko sauc par „mandalām”, to vēsture iesniedzas bu-
dismā, hinduismā un noslēpumainajā Tibetas burvju dzīvē. 
Pašiedvesmas, meditācijas izmantošana, vilinoša un it kā 
bērnus un mazuļus nomierinoša mūzika, joga, grupu dina-
mika un daudz kas cits. Veikali ir piekrauti ar rotaļlietām, 
kas attēlo raganas, dēmonus, vampīrus, sātanu un tam līdzī-
gām. Visur izplatītās datorspēles ar okultu bāzējumu, ma-
sveidā ražotās šausmu filmas, kuras piesaista ne tikai 
pieaugušos, bet arī bērnus, neskaitāmie „bojeviki”, kas cil-
dina varmācību, nogalināšanu un izvirtību, attiecīgā virzienā 
formējot un veidojot jaunās paaudzes prātus un pasaules 

141



uzskatu. Nav jābrīnās, ka mūsu mazuļi nevar mierīgi gulēt, 
jo viņus nomoka bailes, bet lielākie bērni, uz vecāku brīdi-
nājumiem un aizliegumiem, reaģē ar tādu niknumu un ag-
resivitāti, ka nelaimīgie tēvi un mātes ir pilnīgā apjukumā 
un nesaprašanā, no kurienes viņos tas viss ir radies. 

Pie daudziem, kas dzīvo pagānismā grimušās tautās, 
tajā skaitā arī pie mums, slāviem, senču okultās pagātnes 
sekas izpaužas kā pastāvīga, nepārvarama tieksme pēc ezo-
tērikas un pie visām tām izpausmēm, kur darbojas sātaniskie 
spēki. Tādēļ, nav pārsteidzoši, ka tādas lietas kā māņticība, 
ticība pravietiskiem sapņiem, vieglprātīga aizraušanās ar 
tautas dziedniecības metodēm, kur pamatā ir okultisms, 
pastiprināta interese par mistiskām parādībām un okultiem 
fenomeniem ir kļuvusi par mūsu dzīves neatņemamu sa-
stāvdaļu un „piepildījusi” mūs tā, ka to vairs nepamanām. 

Bet pats bēdīgākais ir tajā, ka pat kristīgai baznīcai, kas 
ir izkaisīta pa visu zemes virsu, tas nav gājis garām. Vispār-
pieņemtā tradicionālā baznīca izrāda zināmu iecietību pret 
balto maģiju un visādām netradicionālām ārstniecības me-
todēm. Ne tikai pasaules cilvēki, bet arī kristieši, ir gatavi 
samaksāt vienalga kādu naudu, lai izveseļotos no savas sli-
mības. Neapgrūtinot sevi ar pielietoto ārstniecības metožu 
un izmantoto zāļu izpēti, Dieva bērni, bieži vien to neapzi-
noties, izmanto homeopātijas, antropozofijas, hipnozes, 
adatu terapijas un citu austrumu medicīnas metožu palī-
dzību, kuru aizsākumi ir okultismā. 

Bez tam, mūsdienu kristīgo novirzienu vidū ir plaši iz-
platīti un atzīti dažādi dziedinātāji un brīnumdari, kuri ar 
Jēzus vārdu uz lūpām, iegūst jaunās, un tādēļ ticībā vēl ne-
nostiprinājušās, lētticīgās dvēseles, iepinot tās briesmīgajos 
melos, kas izplatās arvien vairāk. Tādēļ nav vērts brīnīties 
un mocīties minējumos, cenšoties atrast atbildi uz jautājumu, 
kas satrauc visus – „Kādēļ mūsdienās it visur kristiešu vidū 
ir vērojams garīgs vēsums un kāpēc sātans piedzīvo uzvaru 
pēc uzvaras?” Jo ar savu vienaldzību un pasivitāti mēs paši 
esam atvēruši durvis velnam, caur kurām viņš nekavējās 
ieiet, veiksmīgi īstenojot savu graujošo darbību. 

142



Tā kā kristīgajās draudzēs šim jautājumam tiek pie-
vērsts maz uzmanības vai vispār tiek klusēts par to, tad 
Dieva bērni ir ne tikai vāji bruņoti, lai cīnītos ar tumsas spē-
kiem, bet pat pretojas tam, kas varētu dot kaut pašas mini-
mālākās zināšanas šajā jautājumā. Rezultātā viņi top velna 
piekrāpti, tā vietā, lai viņu uzvarētu. Bruņotam šāda veida 
cīņām ir jābūt ne tikai pieredzējušam dvēseļu aprūpētājam, 
bet katram nobriedušam, domājošam kristietim. Tieši šī ie-
mesla dēļ, neskatoties uz to, ka dvēseļu aprūpe ar okulti 
saistītiem cilvēkiem atbaida kristiešus, laupot vēlēšanos 
iedziļināties ar to saistītajos jautājumos, īsi un konkrēti tos 
izskatīt ir absolūti nepieciešams. 

To uzsākot, gribētos pievērst uzmanību problēmai, kas 
slēpjas faktā, ka Dieva bērnu vidū ir ne mazums tādu, kuri 
uzskata, ka okulti saistīts cilvēks nevar ieticēt uz Jēzu Kristu 
un pieņemt Viņu par savu personīgo Glābēju, – kas ir abso-
lūti nepareizi. Dvēseļu aprūpes praksē šokē tieši tas fakts, 
ka draudzes locekļu vidū, dažādās kristīgās konfesijās, ticīgo 
skaits, kuri pagātnē vai joprojām ir saistīti ar elles spēkiem, 
nepārtraukti pieaug. Tas izskaidrojams kā ar, jau pieminēto, 
plašo okulto zāļu un ārstniecības metožu izplatību, tā ar pie-
augošo pasaules cilvēku daudzumu, kuri atgriežoties pie 
Dieva un ieejot draudzē, velk sev līdzi acīmredzamu okultu 
pagātni. 

Mūsdienu kristiešu nākamie maldi ir pārliecība, ka at-
griešanās pie Dieva caur grēku nožēlu un piedzimšanu no 
augšienes, cilvēku automātiski atbrīvo no tumsas varas. 
Tādas sapratnes dēļ, viņiem ir grūti izprast ticības brāļu un 
māsu garīgās problēmas, kur okultā saistība noris uz it kā 
pareizi dzīvotas kristietības fona. Cilvēka prātam tas ir ne-
izprotams, – kādēļ, neskatoties uz apzināto grēku nožēlu un 
acīm redzamu uzvaru pār kādiem no grēkiem, cilvēkā jopro-
jām var manifestēties kaut kad pagātnē iegūtā okultā atka-
rība. Tāds apjukums šajā jautājumā ir izskaidrojams ar fakta 
nezināšanu, ka grēku nožēla un atgriešanās pie Dieva, cil-
vēka dvēselē modina ticību Glābējam, bet, kas attiecas uz 
atbrīvošanos no sātana valgiem, pie kura cilvēks reiz vērsies 

143



pēc „palīdzības”, te ir nepieciešams nopietns papildus darbs. 
Tādēļ, palīdzības sniegšana okulti saistītiem cilvēkiem kļūst 
par arvien lielāku nepieciešamību. 

Šī joma, garīgās palīdzības sniegšanā, ir ārkārtīgi nozī-
mīga un ir visgrūtākā, tādēļ, ka šeit nav vieta vienas vai 
kādas citas konfesijas tradicionālajai dogmatikai un sakrālai 
likumīgi-uzspiestai dvēseļu aprūpei, kura, drīzāk, atbaida un 
velna saistīto dvēseli vēl dziļāk iemet izmisumā, nevis dod 
cerību un paļaušanos uz To Kungu, kurš vēlās palīdzēt. Pie 
tam, kalpotājam pašam nepieciešama ne tikai svēta dzīve, 
kuras gala rezultāts ir autoritāte un spēks no augšienes, bet 
arī paša pieliktas maksimālas pūles, milzīga pacietība un 
dievišķā Agapes mīlestība. Jo pat tāds cilvēks, kurš ir zem 
smaga okultisma izraisītā lāsta, ir dvēsele, par kuru pie 
krusta Kristus izlēja Savas Asinis. Bet ja tā, tad viņš, bez 
šaubām, ir tā vērts, lai par viņu iestātos lūgšanās un sāktu 
cīņu, neskatoties atriebību un naidu, ko sātans izrāda, jo tas 
nevēlas izlaist no savām rokām kārtējo upuri. 

Apustuļa Jāņa Evaņģēlija vienpadsmitajā nodaļā ir 
stāsts par Lācara augšāmcelšanos, kuru Jēzus izrāva no 
nāves ķetnām. Šī brīnuma noslēguma daļa ir aprakstīta šādi: 
„...Bet Jēzus sacīja tiem: „Atraisiet viņu un ļaujiet viņam 
iet”” (Jņ. 11:44). 

Pestītāja vārdi „atraisiet viņu un ļaujiet iet”, kas teikti 
tiem, kuri bija šī notikuma aculiecinieki, šodien ir vērsti pie 
visiem kristiešiem, īpaši pie tiem, kuri ir aicināti rūpēties par 
dvēselēm. Arī okulti saistītie cilvēki, kaut kādā mērā ir apvīti 
ar autiem, un arī viņu acis ir pārklātas ar tumsas plīvuru, 
tādēļ, kad Dieva Dēls viņus atbrīvo, ir svarīgi, lai būtu kāds, 
kas var šos valgus no viņa noņemt. Tādēļ, uzsākot dvēseļu 
aprūpes darbu pie okultisma upuriem, ir jācenšas uzreiz no-
gādāt līdz viņu apziņai uzvarošo vēsti par to, ka Dieva Dēla 
ciešanas pie krusta un Viņa augšāmcelšanās reizi un par 
visām reizēm pielikusi punktu sātana iedomātajai varai. Šīs 
dvēseles vajag pārliecināt par to, saspridzinot visus velna 
cietokšņus. Kristus tādā veidā ir notriecis pie zemes visus 
sātaniskos spēkus. Šī uzvara, ko Viņš guvis cīņā starp Dieva 

144



Valstību un sātana valstību, ir sagrāvusi sātana cietuma dur-
vis, un tas dod tiesības tiem, kuri atgriežas pie Dieva, būt 
pārliecinātiem par to, ka viņu dzīvē piepildās vārdi, ko ir tei-
cis Dieva Dēls: „Tā Kunga Gars ir uz Manis, jo Viņš Mani 
svaidījis sludināt prieka vēsti nabagiem, pasludināt atsvabi-
nāšanu cietumniekiem un akliem gaismu, satriektos palaist 
vaļā” (Lk. 4:18). Ir svarīgi, lai velna plosītais cilvēks iegūtu 
pārliecību par šo faktu ne kā tādu, kas kādreiz noticis, bet 
ka arī viņš pats ir ietverts šajā uzvarā. 

Pēc šāda ievada, kur tiek paskaidroti iemesli, kādēļ ar 
drosmi var sākt nepieciešamo garīgo cīņu, cilvēku uzreiz 
vajag noskaņot tam, ka priekšā stāvošā cīņa būs grūta un va-
jadzēs pielikt ne mazums pūļu, lai sasniegtu rezultātu. Ir jā-
teic, ka okulti saistītiem cilvēkiem, tāpat kā visiem citiem, 
ir raksturīga tieksme ātri un viegli gūt uzvaru, kura brīniš-
ķīgi, izskanot kalpotāja aizlūgšanai, ir izcīnīta. Taču dvēseļu 
aprūpes prakse pierāda, ka tāda veida acumirklīga atsvabi-
nāšana no sātana varas, kas kļūst par programmas “naglu” 
gandrīz vai visos mūsdienu šovos, demonstrējot dziedinā-
šanu un brīnumus, neataino reālo situāciju, tāpēc ka tā ir reta 
parādība. Parasti atbrīvošana noris grūtas garīgas cīņas pro-
cesā, kura var ilgt dienām, nedēļām, mēnešiem un dažreiz 
pat gadiem ilgi, un tās rezultāts ir ļoti atkarīgs no paša okulti 
saistītā cilvēka. Tieši no viņa ir jāizriet galvenajai iniciatīvai, 
tādēļ, ka, ja no visas sirds pats nevēlēsies šo atbrīvošanu, tad 
diez vai viņam ir iespējams palīdzēt. 

Uzsākot šādu cīņu, dvēseļu aprūpētājam vispirms ir jā-
noskaidro tos cilvēka dzīves faktorus, kas varēja kļūt par 
viņa okultās saistības iemesliem, un tie ir: ārstēšanās pie vār-
dotājiem un pesteļotājiem, zīlēšana no rokas vai ar kāršu pa-
līdzību, vēršanā pēc „palīdzības” pie burvjiem, magiem, 
ekstrasensiem un citiem dziedinātājiem, patstāvīgi izmanto-
tie maģiskie vārdi un dažādas dziedināšanas metodes (mieža 
graudu un kārpu izskaušana, buramvārdu pielietošana kad 
sāp, rozes, brukas apvārdošana un tamlīdzīgi), kā arī aizrau-
šanās ar spiritismu un dažādiem citiem okultiem fenome-
niem. Pie tam, ir vienalga vai kontakts bijis bērna vecumā, 

145



vai ir kā sekas paša personīgajai aizraušanās ar šādām lie-
tām, vai ar viņu ir notikušas kādas okultas manipulācijas no 
citu cilvēku puses, vai viņš pats to ir pielietojis sev un citiem 
cilvēkiem. Tieši tā pat tas attiecas uz lāstiem, vai tie būtu 
dzimtas (mantoti no iepriekšējām paaudzēm), vai kāda cil-
vēka teikti atriebības dēļ, vai dusmu kvēlē pār šo cilvēku 
(tēva, mātes, kaimiņa, čigāna, u.c. cilvēku), kā par to ir teikts 
Jēkaba vēstulē 3:8-10. 

Ir sarežģīti noskaidrot šādus faktorus, jo daudzas nelai-
mīgās dvēseles, kas nokļuvušas sātana varā, neko nezina par 
lāstu, kas smagi gulstas uz viņiem un par to, ka agrā bērnībā 
(kad viņi naktīs bija nemierīgi, daudz raudāja, bija izbijušies, 
vai vienkārši slimoja) mammas vai vecmāmiņas, vēloties 
palīdzēt, nesa viņus pie večām un vārdotājām lai „ārstētu”, 
un tas notika ar baltās maģijas palīdzību. Reizēm arī pašas 
veica kādas ar buršanu saistītas manipulācijas. To vidū, kuri 
ir vērsušies pēc dvēseļu aprūpes palīdzības, ir arī tādi, ku-
riem pat nav nekādu aizdomu, ka jau no mātes miesām, viņi 
ir bijuši veltīti sātanam vai „apbalvoti” ar okultām spējām 
un dāvanām, kuras ir saņēmuši kā mantojumu no savām vec-
māmiņām, vectētiņiem, mātēm, tēviem un citiem tuviem ra-
diniekiem. Tādā gadījumā dvēseļu aprūpētājam vajag ieteikt 
tam, kas pie viņa vērsies, izjautāt vecākus, vecākos brāļus 
un māsas un citus viņam pazīstamus cilvēkus, lai uzzinātu, 
kas viņiem ir zināms par šādām lietām. Ja kādu iemeslu dēļ 
tas nav iespējams, tad ir jāorientējas uz zemāk norādītajām 
pazīmēm, kas liks viņam kļūt uzmanīgam un aizdomāties 
par to, vai tik viņš pats nav okulti sasaistīts, zem dēmoniskas 
ietekmes vai nomācoša lāsta. 

Šīs tipiskās pazīmes cilvēkā izpaužas kā viņa negatī-
vās rakstura iezīmes un sliktas noslieces, kas atstāj pēdas 
viņa izskatā, uzvedībā, rīcībā, reakcijās, attieksmē pret tu-
vākajiem, kā arī uz visu turpmāko kristīgo dzīvi, ja viņš 
atgriežas pie Tā Kunga. Visas šīs iezīmes ir raksturīgas 
tumsas valdniekam – velnam un atspoguļo viņa sātanisko 
dumpinieka, meļa, apmelotāja, lepnā, grāvēja, slepkavas 
un cilvēknīdēja būtību. 

146



1. Kas attiecas uz ārējo izskatu, tad visbiežāk okulti sa-
saistīti cilvēki izskatās noslēgti, drūmi un sabozušies. Brīžu 
brīžiem viņiem parādās tumšs, smags skatiens, kas rosina 
domu, ka caur viņa acīm skatās sātans. Dažreiz viņu seja ie-
gūst nesaprotamu, atbaidošu un biedējošu izteiksmi, kas ātri 
pārtop atkal parastajā izskatā, ja viņi pamana, ka kāds viņus 
novēro. Komunikācijā ar apkārtējiem viņi ir vai nu ļoti ru-
nātīgi, vai noslēgušies un klusējoši. Viņiem ir raksturīga 
bieža un krasa noskaņojuma maiņa: no pēkšņas eiforijas līdz 
ilgstošai depresijai. Bieži viņu reakcijas uz dažādām dzīves 
situācijām ir neadekvātas un ar prātu neizskaidrojamas. 

2. Raksturā viņi ir tādi, kas ātri apvainojas un neaiz-
mirst nodarījumu, ir aizdomīgi, atriebīgi, aprunātāji, skauģi, 
nesamierināmi, nespējīgi piedot. Viņiem ļoti raksturīgs iz-
teikts egoisms un egocentrisms (koncentrēšanās uz sevi), kā 
arī tieksme uz pašapmierinātību un paštīksmināšanos. Viņi 
ir lepni, augstprātīgi, pat tad, ja savā dzīvē neko īpašu nav 
sasnieguši, mēdz paaugstināties, ir patmīlīgi, pašpaļāvīgi, 
pašpietiekami, godkārīgi un mīl uzslavas. 

3. Attieksmē pret saviem tuvākajiem un apkārtējiem, 
okulti sasaistīti cilvēki ir rupji, cieti, auksti, prasīgi, uzstājīgi, 
nepateicīgi, spītīgi, nepakļāvīgi, ironiski un skeptiski noska-
ņoti. Viņiem ir tieksme pēc varas, valdīšanas un citu apspie-
šanas. Dažos no viņiem ir šķietama tieksme pēc taisnīguma, 
kas savienojas ar burkšķēšanu, kurnēšanu un pastāvīgu ne-
apmierinātību ar visu un visiem, pastiprināts prasīgums pret 
saviem mājiniekiem un pārsteidzoša cietsirdība, kas perio-
diski atkārtojas. Viņiem raksturīgs kriticisms, ātra sašutuma 
izrādīšana, citu grēku, kļūdu un neveiksmju meklēšana, ga-
tavība vienmēr nosodīt, apvainot un tieši sacelties. Atrodo-
ties baznīcā, viņi ir galvenie strīdu, ķīviņu, nesaskaņu un 
šķelšanos iniciatori. Vēl viņiem ir raksturīga nosliece uz si-
mulāciju, meliem, zagšanu. Viņi sola, bet nepilda, viegli 
ķeras pie aprunāšanas un apmelošanas, nejūtot ne mazākos 
sirdsapziņas pārmetumus. 

4. Tādiem cilvēkiem ir raksturīga paaugstināta uz-
budināmība, dusmošanās, ātra saskaišanās, kas pāraug 

147



neizskaidrojamā niknuma lēkmē, līdz pat agresijai. Nereti 
viņus nomoka domas par nogalināšanu, pie tam nevis ienaid-
nieku, bet savu tuvāko: vīra, sievas, savu bērnu un vecāku. 
Vīrs naktī var mocīties ar domām par savas blakus guļošās 
sievas nogalināšanu, bet tēvu vai māti laiku pa laikam no-
moka vēlēšanās ar nazi, nožmiedzot vai kādā citā veidā, no-
galināt savu bērnu. Tie, kuri ir spējīgi sevi kontrolēt, burtiski, 
ir pārmocījušies cīņā paši ar sevi un ar rakstura iezīmēm, kas 
rodas nezin no kurienes. Viņi nevar saprast no kurienes tas 
viņiem un kādēļ tas viss ar viņiem notiek. Saprotams, viņi 
nevienam par to nestāsta, jo baidās, ka no viņiem vairīsies. 
To visu viņi atklāj tikai personīgā dvēseles aprūpes sarunā. 

5. Nereti viņiem naktī mēdz būt bail un viņus nomoka 
murgaini sapņi, kuru sižetā kāds vēlas viņus nogalināt un 
tādēļ, naktīs neapzināti kliedzot un pārklājoties aukstiem 
sviedriem, pamostas. Viņiem ir raksturīgas bailes no tumsas 
un atrašanās vienatnē, jo pastāvīgi ir sajūta, ka istabā ir kaut 
kas biedējošs. Laiku pa laikam viņi piedzīvo tumšu ēnu vai 
šausminošu tēlu parādīšanos, kas viņos izraisa neaprakstā-
mas šausmas. Ilgstošs bezmiegs, kopā ar uzmācīgu domu 
virkni, nomainās ar neizskaidrojama iekšēju nemiera sajūtu, 
ka notiks kaut kas briesmīgs. Tas viņus noved līdz neirozēm 
un pilnīgam nervu sabrukumam. Periodiski viņus nomoka 
nemiera lēkmes, neizskaidrojams sajukums dvēselē un ne-
miers sirdī. Daudzi no viņiem baidās no nāves, viņus var 
piemeklēt pēkšņas histērijas lēkmes, kas var beigties ar sa-
maņas zaudēšanu. 

6. Okulti saistītiem cilvēkiem ir raksturīgi seksuālie 
grēki, visos iespējamos to veidos. Faktiski viņus visus no-
moka netikumi, kas tādā vai citā veidā saistīti ar šo cilvēku 
dzīves sfēru, tādēļ dvēseļu aprūpes sarunā ir ļoti svarīgi de-
likāti, bet tieši pieskarties šim jautājumam. Šādu grēku klāt -
esamība vispirms atklājas kā acu kārība un miesas kārība, 
kā arī mutes nešķīstība. Tas izpaužas kā aizraušanās ar por-
nogrāfiju, neķītru vārdu un cinisku izteicienu lietošanu sa-
runājoties, netīri jociņi un divdomīgi mājieni. Caur mutes 
valodu redzama domu, fantāziju un sajūtu nešķīstība. Ne 

148



velti, taču, Dieva Vārds teic: „Jo no sirds pilnības mute 
runā” (Mat. 12:34). Bet, kad sirds ir aptraipīta, tad nepār-
traukti krīt pašapmierināšanās grēkā, netiklībā, laulības 
pārkāpšanā un neskaitāmās seksuālās izlaidībās, tādās kā 
lesbisms, pedofilija, homoseksuālisms, zoofilija un dzimum-
sakari ar dēmoniem un nešķīstiem gariem. 

7. Pieņemot To Kungu, okulti saistīti cilvēki kļūst vai 
nu par virspusējiem, nomināliem kristiešiem, vai arī krīt otrā 
galējībā, tēlojot sevi kā super svētus, katrā izdevīgā brīdī pa-
svītrojot savu dievbijību. Tāpat viņu garīgajā dzīvē rakstu-
rīgas īpašības ir liekulība un divkosība. Viņi visu laiku 
pasniedz sevi tādus, kādi nemaz nav un ir ar ļoti lielu no-
slieci uz burta kalpību. Viņiem nepieder uzvarošā dzīve un 
nav arī pārliecības par glābšanu. Nereti šādi ticīgie izolējas 
no apkārtējās pasaules un kļūst par kādu sektu vai galēji kon-
servatīvu grupu locekļiem, kurās galvenais ir ārējais izskats 
un tur pieņemto iekšējo likumu un rituālu ievērošana. Izpil-
dot šos priekšrakstus un likumus, viņiem ir vieglāk tēlot 
šķietamo dievbijību, aiz tā visa slēpjot savu bezspēcību un 
pagrimumu. Taču, biežāk viņi izrāda garīgu nepastāvību un, 
vai nu atkrīt no ticības un atgriežas pasaulē, vai ceļo no vie-
nas baznīcas uz otru, meklējot kaut ko, un paši nezina ko. 

8. Kristieši, saistīti okultismā, nav spējīgi dziļi izprast 
garīgas lietas. No šejienes izriet nevēlēšanās iedziļināties un 
studēt Svētos Rakstus, tādēļ, parasti viņi tos slikti saprot, tā 
pat kā no kanceles skanošās svētrunas. Šajā sakarā, dažiem 
no viņiem, rodas nepārvarama vēlēšanās aiziet no sapulces. 
Nereti viņiem ir sevi jāpiespiež lasīt Bībeli tikai tādēļ, ka ir 
kļuvuši par kristiešiem. Šāda nepatika ir skaidrojama ar no 
okultās pagātnes nākošo bloķējumu pret visu garīgo. Tiesa, 
ir iespējama pilnīgi pretēja nosliece uz pārgudru, filozofiski 
– teoloģisku spriedelēšanu, kas klausītāju neiedvesmo, bet 
tikai nogurdina. Viņos izpaužas arī tieksme citus pamācīt, 
mācot kā ir jārīkojas, kaut viņu pašu dzīve ir tālu no ideāla 
un ļoti bieži neatbilst Svētajiem Rakstiem. 

9. Viņiem ir raksturīgi iemigt, klausoties, lasot vai stu-
dējot Dieva Vārdu, tas ir tā saucamais „baznīcas miegs”, kā 

149



arī ātri aizmirst, par ko runāja pie katedras. Garīgo pamācību 
jēgu viņi saprot ar grūtībām, tādēļ, ja arī tās klausās, ar sirdi, 
vienalga, to nepieņem, tātad, arī nepilda. Šiem cilvēkiem ir 
ļoti spilgti izteikta nespēja pieņemt kādu konkrētu Rakstu 
vietu, kas uzrunā tieši viņu sirdi. Šī iemesla dēļ, viņiem lie-
kās, ka viss, Bībelē rakstītais, ir vien neko neizsakoši miruši 
burti. Viņu lūgšanas, kas tiek teiktas visiem dzirdot, parasti 
ir garas, izstieptas, daudzvārdīgas un uzsvērti daiļrunīgas, 
bet vārdi, it kā iemācīti no galvas, bez Svētā Gara spēka. 
Daudzi no šiem cilvēkiem ir pasīvi un vienaldzīgi pret baz-
nīcā notiekošo, vai arī pretēji, – izrāda spēcīgu aktivitāti, ķe-
roties te pie viena, te pie cita darba. 

10. Kristieši, kuri cieš no saistībām okultās lietās, mēdz 
ilgi atrasties garīgā zīdaiņa līmenī, nenotiek garīga pieaug-
šana, vai arī viņi ilgstoši stāv uz vietas, neizkustoties ne soli 
uz priekšu. Apguvuši Glābšanas Evaņģēlija pamatpatiesības, 
viņi kļūst par nikniem garīgo meklējumu pretiniekiem, uz-
skatot to, gandrīz vai par Dieva zaimošanu. Dzīvojot formā-
lajā kristietībā, viņi nevēlas lasīt garīgo literatūru, sevišķi to, 
kura kaut kādā veidā izgaismo okulto atkarību. Vēl vairāk, 
viņi bieži pat nevēlās, lai tāda literatūra atrastos viņu mājā, 
tā viņos izsauc nemieru. 

11. Bez tam, redzamu nepatiku un asu noliegumu viņos 
izraisa visas darbības, kas ir vērstas uz palīdzību okulti sais -
tītām dvēselēm. To starpā, attiecībā uz kontaktiem ar tum-
šajiem spēkiem, viņi pilnībā noliedz dziļas un pamatīgas 
grēksūdzes nepieciešamību dvēseļu aprūpētāja klātbūtnē, 
sakot, ka Dievs tāpat jau visu zina. Šī pretestība var aiziet 
tik tālu, ka sāk izpausties kā atklāta pretošanās un agresīvi 
izlēcieni pret tiem, kuri nodarbojas ar šo kalpošanu. Kad pie-
nāk brīdis sākt atklātu cīņu pret tumsas spēkiem, šiem cil-
vēkiem rodas neizskaidrojamas iekšējas bailes (izņēmums ir 
tie gadījumi, kad Tas Kungs patiesi pieskaras cilvēka sirdij. 
Tad viņam tieši otrādi, rodas kaislīga vēlēšanās uzzināt, cik 
iespējams daudz, par to, kas viņam varētu palīdzēt, un viņš 
izrāda gatavību uz visu, lai tik varētu atrast izeju no savām 
problēmām un garīgā strupceļa). 
150



12. Daudzos no šiem cilvēkiem periodiski rodas šaubas 
par Bībeles patiesumu un Dieva eksistenci, līdz pat pilnīgai 
Viņa noliegšanai un zaimojošām domām par Viņu, un tās 
nav viņu personīgās domas, bet tiek uzspiestas no sātana 
puses. Mokošās, smagās domas un sevis nolemšana mūžīgai 
pazušanai, kas rodas pēc tam, no jauna nomaina iekšējas 
pretestības periodi, kad tiek noliegts viss svētais un dieviš-
ķais, īpaši attiecībā uz Jēzus izlietajām Asinīm. Tas viss cil-
vēkus iedzen šausmās un rosina meklēt palīdzību pie 
dvēseļu aprūpētāja, taču, līdzko kalpotājs uzsāk runu par at-
tīrīšanās un svētošanās procesu caur dziļu, atklātu un pama-
tīgu grēksūdzi, iznesot gaismā visus okultos grēkus, viņi 
tūdaļ noslēdzas un cenšas sarunu novirzīt citā gultnē. 

Protams, daudzas no minētajām pazīmēm ir arī patmī-
līgu egocentrisku un psihiski nestabilu cilvēku raksturojumā. 
Taču vairāku vai daudzu no tām klātbūtne cilvēkā, ir neap-
strīdams pierādījums, ka viņš ir saistīts okultismā, pat, ja 
viņš pats to neapzinās vai kategoriski noliedz. 

Te būtu vietā pieminēt, ka atrodoties zem okultā sloga, 
tas reizēm izpaužas arī kādu slimību veidā, tādas kā: no me-
dicīniskā viedokļa neizskaidrojama aptaukošanās vai kār-
nums, neauglība vai nosliece uz spontāniem abortiem, 
smagas hroniskas aknu un nieru saslimšanas, artrozes, artrīti 
un citi vestibulārā aparāta traucējumi, neārstējamas alerģijas, 
nesaprotamas sirds sāpes, ko pavada ritma traucējumi (kaut 
ārsti, izmeklējot, neatrod nekādas novirzes no normas), 
dažas acu pataloģijas un retas kurlmēmuma formas, mēnes-
sērdzība, epilepsija, periodiskas, stipras galvas sāpes, sevišķi 
ja tās parādās lasot vai studējot Svētos Rakstus, nesaprota-
mas lēkmes kur tiek zaudēta samaņa, ir krampji un sejas 
muskuļu raustīšanās, kas laiku pa laikam atkārtojas, dīvainas 
un neizskaidrojamas paralīzes, multiplā skleroze un imūn-
sistēmas funkciju traucējumi. 

Kristiešu ģimenēs, pār kurām gulstas okultisma lāsts, 
ļoti tipiski ir ļaundabīgu audzēju gadījumi un depresīvi 
stāvokļi, bez tam, nevis vienam, bet daudziem cilvēkiem, 
smēķēšana, alkoholisms vai narkomānija, kā arī dažādas 

151



negantas seksuālas perversijas – sekss ar bērniem (bieži tē-
viem, onkuļiem un vectētiņiem) un dzimumattiecības ar tu-
viem radiniekiem – onkuļiem, tantēm, brāļiem, māsām, 
brālēniem un māsīcām. Šajās ģimenēs, biežāk nekā citās, 
notiek šķiršanās un atsvešināšanās ģimenē, priekšlaicīgas un 
nedabīgas nāves, pašnāvības, nelaimes gadījumi, autokatas-
trofas, kas atkārtojas un citas traģēdijas. 

Visi Dieva kalpi, kuri nodarbojas ar okulti saistītiem 
cilvēkiem, ir vienprātīgi viedoklī, ka, ja vispārējā dvēseles 
aprūpē cilvēkam var dot iespēju izvēlēties – sūdzēt grēkus 
kalpotāja klātbūtnē vai nē, tad okultos gadījumos pamatīga, 
dziļa un detalizēta grēksūdze vienkārši ir absolūti nepiecie-
šama. Pie tam, tas attiecas ne tikai uz okultajiem grēkiem 
un ar tiem saistītajiem seksuālajiem grēkiem, bet par pilnīgi 
visiem cilvēka netikumiem, citādāk, kā rāda šīs kalpošanas 
prakse, tādi cilvēki nevar tapt pilnīgi brīvi. Nekāda cita 
palīdzība, vai tā būtu vienkārša saruna, izskaidrošana un 
parasta lūgšana, nedod vēlamo rezultātu, ja šie ticīgie neno-
sauks vārdā visu, kas ir izdarīts, un vispirms to, kas attiecas 
uz okulto sfēru. 

Pēc grēksūdzes ir nākamais solis, un tā ir lūgšana, kurā 
šis cilvēks skaļi izsaka savu atteikšanos no sātana varas pār 
viņu. Jo, lieta tāda, ka, aizraujoties ar okultām lietām, viņš, 
to apzinoties vai nē, noslēdz ar sātanu līgumu, kurš noteikti 
ir jālauž, un pēc tam zaudē, tā sakot, savu juridisko spēku. 
Šo atteikšanos labāk ir teikt kalpotāja klātbūtnē (visbiežāk 
dvēseļu aprūpētāja), kurš ir kā liecinieks. 

Vācu valodā šāds akts saucas „Lossagegebet”, kas krie-
viski, burtiski tulkojot, nozīmē „atbrīvojošā lūgšana” vai 
„lūgšana ar atteikšanos”. Tā nozīmē ne tikai atteikšanos no 
sātana varas, bet arī grēknožēlu un pateicību Dievam par dā-
vāto iespēju un žēlastību. Šai lūgšanai nav kādas noteiktas 
formas vai šablona. Tā tiek teikta brīvā formā, un viņas uz-
devums ir, lai okulti saistītais cilvēks izteiktu vārdus, kas 
sarauj saites ar velnu un elles tumsības spēkiem, kuru pa-
kalpojumus viņš vienreiz vai vairākkārtīgi, kādreiz ir iz-
mantojis. Tādas atteikšanās lūgšanas aptuvens paraugs 

152



varētu būt šāds: „Jēzus Kristus Vārdā un liecinieka klāt-
būtnē, es atsakos no visiem maniem kontaktiem ar okulto 
pasauli, un visām iespējām, kad sātans varētu pretendēt uz 
mani, un pilnībā atdodu sevi Tā Kunga rokās. No šī laika es 
pilnībā piederu tikai Viņam un tikai Viņu atzīstu par savu 
Kungu un Ķēniņu, Dievu un Valdnieku”. 

Smagākos gadījumos, kad cilvēks okultismā ir dziļi ie-
slīdzis, izmantojot baltās un melnās maģijas, buršanas, spi-
ritisma, sātanisma „palīdzību”, vai ar savām asinīm ir 
parakstījis līgumu ar velnu, ir bijis dziednieks, burvis, mags, 
ekstrasenss un tam līdzīgi, darot to apzināti, tad būtu labāk, 
ja šādu atteikšanos viņš veiktu daudz konkrētākā veidā, 
sakot: „Piesaucot mana Kunga Jēzus Kristus Vārdu, es at-
sakos no tevis un tavas varas pār mani, sātan! Atbrīvojoties 
no tavām važām, tagad es pilnībā piederu tikai manam Glā-
bējam, nododu sevi Viņa rokās, un patveros zem Kristus svē-
tajām Asinīm, kas izlietas Golgātā. No šī laika, sātan, tev 
vairs nav varas pār mani, un tu nevari valdīt pār mani, jo tur-
pmāk es nevēlos neko kopīgu ar tevi”. 

Veicot šādu atteikšanos no sātana varas, vispareizāk 
būtu atteikties no katra konkrētā okultā grēka, kas bijis pa-
gātnē darīts, nosaucot tos vienu pēc otra un katru savā vārdā. 
Piemēram: „Es atsakos no māņticības, hiromantijas, zīlēša-
nas ar kārtīm un no rokas, no spiritisma caur garu izjautā-
šanu ar šķīvīša palīdzību. Es atsakos no kārpu likvidācijas 
ar buršanas metodēm, no vēršanās pie večām, lai apvārdotu 
izbīli, bruku un rozi. Atsakos no maģiskiem vārdiem, kurus 
esmu teicis(teikusi), pieburot ļaunu cilvēkiem ( nosaukt cil-
vēku vārdus), kā arī no visādām okultām darbībām, kuras 
citi ir veikuši ar mani. Atsakos no homeopātisku preparātu 
lietošanas, no hipnozes un visām manis izmantotajām okul-
tajām ārstniecības metodēm (uzskaitīt), un netradicionālās 
medicīnas, no aizraušanos ar sapņu tulkošanas grāmatām, 
NLO, horoskopiem, utt”. 

Šāda veida atteikšanās velnam ir ļoti „rūgta tabletīte”, 
tādēļ viņš visiem spēkiem cenšas tam traucēt. Pretestība iz-
paužas šādi – cilvēks izjūt spiedienu no ārienes, vai pretestību 

153



no iekšienes. Viņš pieliek pūles, bet nevar sakoncentrēties, 
ar grūtībām piemeklē vārdus un tajā pašā brīdī aizmirst, ko 
gribēja teikt. Viņš mēģina skaļi izteikt savu atteikšanos, bet 
tā it kā iestrēgst viņa rīklē, aizpeld un izgaist no atmiņas. Zī-
mīgi ir tas, ka šādu pazīmju izpausmes stiprums ir tieši pro-
porcionāls saistības pakāpei. Šādos gadījumos dvēseļu 
aprūpētājam ir jānāk talkā un pašam jāsāk izrunāt atteikšanās 
vārdi, lai pretī sēdošais vai telefona otrā galā esošais cilvēks, 
varētu tos uzreiz atkārtot. 

Kad okulti saistītais ir veicis šādu atteikšanos un vērsies 
pie Tā Kunga ar lūgumu piedot un šķīstīt, tagad ieteicams 
lūgt dvēseļu aprūpētājam, kurš, izmantojot savu, no Dieva 
piešķirto autoritāti garīgajā pasaulē, pavēlot, tumsības spē-
kiem, kas ir un darbojas cilvēkā, Kunga Jēzus Vārdā pamest 
cilvēku. Arī šādai lūgšanai šablonu nav. Tā varētu skanēt ap-
mēram tā; „Piesaucot Jēzus Kristus vārdu un, man, kalpotā-
jam doto autoritāti, pamatojoties Dieva Vārdā: „Es jums 
dodu varu....” un piesaucot mūsu Pestītāja izlietās Asinis pār 
sevi, pavēlu, tev sātan, liec mierā šo dvēseli. Tas Kungs lai 
tevi norāj, velns, un lai Viņš tev atņem varu pār šo cilvēku, 
tādēļ ka es esmu liecinieks tam, ka viņš (viņa) atteicās no 
tevis un tagad pilnībā pieder tikai Dievam. No šī brīža tev 
vairs nav varas pār šo Dieva bērnu!” pēc nelielas pauzes šo 
pavēli var nobeigt ar sekojošu lūgšanu: „Debesu Tēvs! Es 
uzticu Tev Tavu meitu (dēlu) un lūdzu, lai Tu Pats viņu tur-
pmāk vadītu un vestu dzīves ceļā tā, kā Tu vēlies”. 

Izlietojot varu, kas dāvāta no augšienes, dvēseļu aprū-
pētājam, protams, ir jābūt īstenam Jēzus māceklim, jābūt 
šķīstītam un viņa dzīvei jābūt sakārtotai, citādi, tāda viņa ie-
brukšana sātana valstībā var beigties ar nopietnām sekām, 
līdzīgi kā tas notika ar septiņiem Skevas dēliem, par kuriem 
ir stāstīts Apustuļu darbu deviņpadsmitajā nodaļā. Lūdzot 
šādas lūgšanas nav ieteicams uzlikt rokas, tādēļ, ka pat Jēzus 
to nedarīja, bet tikai izteica pavēli ļaunajiem gariem un tum-
sības spēkiem atstāt cilvēku. Atsakoties no sātana varas, sva-
rīga loma ir psiholoģiskajam faktoram, bez tam ne tikai 
tādēļ, ka atklājas tas, kas ir bijis tumsā, bet arī tādēļ, ka 

154



cilvēks apzināti iziet no sātana pakļautības un kļūst par cita 
Kunga – Jēzus īpašumu, un tas nozīmē, ka no šī brīža atro-
das Viņa apsardzībā. Kaut arī velns ir spēcīgs, Dievs – ir 
VISSPĒCĪGS, tādēļ, atrodoties Viņa apsardzībā, vairs nav 
jābaidās no tā, kurš ir vājāks. Šī apziņa atnes dvēselei mieru, 
fizisku atvieglojumu, un dažreiz, pat pilnīgu miesas un psi-
hisko dziedināšanu, ko labi var redzēt sekojošā piemērā. 

Kāda kristiete, kura astoņpadsmit gadus sirga ar depre-
siju, savas veselības dēļ, bija spiesta mēnešiem ilgi atrasties 
slimnīcā psihoterapijas nodaļā un ilgstoši lietot antidepre-
santus. Bet, pat tad, kad kļuva labāk, un viņu izrakstīja 
mājās, viņa tik un tā palika drūma un nomākta. Tas viss aiz-
gāja tik tālu, ka organisms vairs nespēja pieņemt medika-
mentus, bet dvēsele, burtiskā nozīmē, tiem pretojās. Viņu 
mocīja neizskaidrojama trauksme, dažādas bailes, nelabas 
priekšnojautas, pastāvīgi sirds – asinsvadu sistēmas un 
kuņģa – zarnu trakta traucējumi. Visas medicīniskās iz-
meklēšanas un medikamentozā ārstēšana nedeva vēlamos 
rezultātus. Par viņu lūdza lūgšanu grupa un draudze, taču, 
bez panākumiem. 

Tas tā turpinājās līdz brīdim, kad viņa vērsās pie piere-
dzējuša dvēseļu aprūpētāja. Uz jautājumu, vai viņas dzīvē 
ir apslēpti grēki un tai skaitā, vēršanās pēc palīdzības pie 
okultiem spēkiem, viņa tūdaļ atbildēja apstiprinoši. Sekojo-
šajā dvēseļu aprūpes sarunā noskaidrojās, ka šīs sievietes 
dzīve, līdz viņa kļuva ticīga, bija pilna ar dažādām māņticī-
bām, kārpu un miežgraudu izdeldēšana ar burvestību me-
todēm, piedalīšanos spiritisma seansos, kur, ar „šķīvīša 
dancināšanas” metodi tika izjautāti gari, kā arī vēršanās pie 
ekstrasensiem un dziedniekiem. Pēc tam, kad kļuva ticīga, 
ne reizi vien lietoja homeopātiskos preparātus un izmantoja 
adatu terapijas ārstniecības kursus. Lūk, ar šādu okultā man-
tojuma buķeti un neizsūdzētu grēku vezumu, viņa gadiem 
ilgi uzskatīja sevi par kristieti, bija vietējās draudzes locekle 
un pieņēma Svēto Vakarēdienu. 

Pēc pirmās grēksūdzes un lūgšanas ar atteikšanos no 
okultajiem spēkiem, viņa sajuta manāmu uzlabojumu. Dievs 

155



turpināja strādāt ar viņas dvēseli, vienu pēc otra atklājot grē-
kus, kuri arī tika nesti gaismā. Ar katru grēksūdzi viņai kļuva 
vieglāk un vieglāk. Pazuda bailes, manāmi uzlabojās miegs, 
sāpes sirdī, kuņģī un zarnās kļuva arvien retākas. Pamazām 
sieviete samazināja lietojamo zāļu devu, un pēc dažiem mē-
nešiem vispār pārtrauca tās lietot. Protams, šis piemērs 
nedod pilnīgu garantiju, ka visi, kas sirgst ar līdzīgām dvē-
seles un miesas vainām, noteikti atlabs, līdz ko būs ķērušies 
pie dvēseļu aprūpes. Taču, fakts, ka okulto grēku atklāšana 
un atteikšanās no sātana varas nes labus augļus, ir neapstrī-
dams un apstiprinās praktiskajā dzīvē. 

Dažreiz dvēseļu aprūpētājiem tiek uzdots jautājums, vai 
var lūgt atteikšanās lūgšanu par tuviem radiniekiem un sev 
dārgiem cilvēkiem, tas nozīmē – lūgt viņu vietā, ja viņi paši 
nejūt nepieciešamību vai vienkārši nevēlas to darīt? Diem-
žēl, nē. Atteikšanās lūgšanu ir jālūdz pašam okulti saistīta-
jam un sātana saistītam cilvēkam. Vienīgais izņēmums ir 
mazi bērni, kuri ir kļuvuši par bezpalīdzīgiem okulto darbību 
upuriem, kad viņu vecāki, vecvecāki vai kādi citi tuvinieki, 
vēloties „palīdzēt”, ir pakļāvuši viņus šai ietekmei. Tādos 
gadījumos tēvs vai māte var par viņiem lūgt atteikšanās lūg-
šanu (labāk brīdī, kad viņi guļ), lūdzot Tam Kungam piedo-
šanu, ja paši ir bijuši tā iniciatori. 

Manā personīgajā dvēseļu aprūpes praksē ir bijis tikai 
viens gadījums, kad garīgi spēcīga kristiete, kura bija svētīta 
aizlūdzēja, esot viena miesa ar savu, kaut ticīgo, bet okulti 
saistīto vīru, viņa vietā slepeni atteicās no pār viņu valdoša-
jiem spēkiem (jo viņš atteicās to darīt) un piedzīvoja redza-
mus pierādījumus tam, ka bija sadzirdēta. Taču, tā notiek 
ļoti reti. Saišu saraušana ar sātaniskajiem spēkiem ir jāveic 
pašam okulti saistītajam cilvēkam, vienalga kādā vecumā 
viņš ir, sākot no pirmajiem pusaudža gadiem, kad bērns jau 
ir spējīgs saprast to, ko vecāki viņam stāsta. Vislabāk, ja 
to dara tēvs vai māte, lūdzot arī savam bērnam piedošanu 
par to, kas izdarīts nezināšanas dēļ, gribot viņam palīdzēt, 
bet patiesībā viņam ļoti kaitējot. Pēc tam arī pašam pusau-
dzim, jaunietim vai jaunietei vajadzētu vērsties pie dvēseļu 

156



aprūpētāja, iznest gaismā grēkus un kopā lūgt atteikšanās 
lūgšanu. Dievs nekad neko nedara varmācīgi, bez cilvēka, 
kuram tas ir nepieciešams, līdzdalības. 

Ir jāteic, ka šīs zemes ķēniņš visai negribīgi šķiras no 
saviem upuriem, tas nozīmē, dvēselēm, kuras reiz bijušas 
pakļautas viņa varai. Pēc atteikšanās lūgšanas viņš var mē-
ģināt cilvēku iebiedēt un uzspiest domas, ka no tās lūgšanas 
nav nekādas jēgas. Tādos brīžos, ar stipru ticību un Jēzus 
Kristus Asinīm, ir jāstājas velnam pretī. Šajā pozīcijā ciešot 
sakāvi, velns, parasti, meklē citu iespēju, kā atgriezt sev šo 
pazaudēto dvēseli. Ne velti Lūkas evaņģēlija vienpadsmitajā 
nodaļā ir runa par to, ka nešķīstie gari mīl atgriezties tajās 
vietās, kur ir mitinājušies. Tādēļ, katram cilvēkam, kurš 
atsvabinājies no sātana valgiem, turpmāk ir jābūt ļoti uz-
manīgam un vērīgam, lai atkal no jauna nenokļūtu okul-
tajā atkarībā. 

Diemžēl, okulti saistītu cilvēku dvēseļu aprūpē ne se-
višķi bieži, bet mēdz būt tā, ka visas pūles ir veltīgas. Nereti 
tas notiek tad, kad pēc palīdzības atnākušais cilvēks pats pār-
trauc jebkādu cīņu, vai arī tad, kad viņš, pilnīgi apzinoties, 
ko dara, pārkāpj to robežu, aiz kuras vairs nepastāv Dieva 
apsardzība un aizsardzība. Šādas rīcības sekas izpaužas pil-
nīgā nespējā lūgt atteikšanās – atbrīvošanās lūgšanu. Viņš it 
kā cenšas izspiest no sevis šo lūgšanu, bet mēle viņam ne-
klausa. Dažiem no viņiem mēdz būt mokošas žokļa vai rīk-
les spazmas, līdz pat draudam nosmakt. 

Tā, viena sieviete dvēseļu aprūpes sarunas laikā runāja 
pilnīgi normāli, izklāstot savus šausminošos okultos grēkus, 
bet, kad pienāca brīdis lūgt atbrīvošanās – atteikšanās lūg-
šanu, viņa it kā pazaudēja valodu. Mēģinot pārvarēt kram-
pjus, kas bija izkropļojuši viņas seju, nelaimīgā centās 
izspiest no sevis kaut vienu vārdu, bet tas viņai neizdevās. 
Tad, cenšoties sevi pārvarēt, viņa sasprindzināja visu ķer-
meni un tā saspieda rokas, ka krakšķēja pirkstu locītavas, 
taču, arī tas nelīdzēja. Jūtot savu bezspēcību, viņa beigu bei-
gās sāka raudāt. Kad dvēseļu aprūpētājs lūdza par viņu, viņai 
ar grūtībām un caur aizsmakumu izdevās izdvest: „Es nevaru. 

157



Mani it kā kāds žņaudz. Mana rīkle un mēle ir kā paralizētas. 
Es izjūtu neaptveramu iekšēju pretestību, kuru nespēju iz-
turēt, tādēļ... lieciet mani mierā!” Ar šiem vārdiem viņa 
pēkšņi pielēca kājās, strauji izskrēja no istabas un vairāk 
nekad neatgriezās. 

Cits gadījums. Kāds jauns cilvēks, kurš reiz, ar savām 
asinīm bija parakstījis kontraktu ar velnu, pilns apņēmības 
pārtraukt to ar dziļas grēksūdzes un atteikšanās lūgšanas pa-
līdzību, atnāca uz dvēseļu aprūpi. Viņš stāstīja, ka vīlies savā 
nominālajā kristietībā, muļķīgā jaunekļa iedomā, nolēma iz-
mēģināt uz ko ir spējīgs sātans. Aizejot kalnos, viņš iegrieza 
sev pirkstā un uz sagatavotas papīra lapas ar asinīm uzrak-
stīja solījumu kalpot velnam, ja tas viņu apveltīs ar kādām 
īpašām spējām. Savu īso vēstījumu iespraužot klints 
spraugā, viņš steidzīgi devās prom, bet viņa prātu caurstrā-
voja doma: „Neprātīgais, ko tu esi izdarījis!” Apstājoties kā 
iemiets, viņš tūdaļ pagriezās un skrēja atpakaļ, lai paņemtu 
atpakaļ šo nelaimīgo zīmīti, bet tās tur vairs nebija. 

No tā laika viņš pazaudēja mieru, viņu nomocīja Dievu 
zaimojošas domas un naids pret visiem apkārtējiem cilvē-
kiem. Pēc diviem gadiem, galīgi nomocījies, viņš, beidzot 
atnāca uz dvēseles aprūpi. Tik ilgi, kamēr šis, no Dieva at-
kāpies kristietis sūdzēja savus grēkus, viss bija labi, bet tik-
līdz viņam tika piedāvāts izteikt atteikšanās lūgšanu, notika 
neticamais. Viņa mute sagriezās atbaidošā sātaniskā smī-
niņā, bet viņš pats it kā pārakmeņojās. No visa spēka nabags 
centās atkārtot kalpotāja priekšā teiktos vārdus, bet tas 
viņam neizdevās. Viņa mēle, vārda tiešā nozīmē, bija para-
lizēta. Kad dvēseļu aprūpētājs sāka par viņu stipri lūgt, viņš 
gārdzot spēja izdvest vien vārdu „Es...”, un tā arī palika ar 
atvērtu muti, kura turpināja virināties, bet bez skaņas. Ne-
laimīgais skatījās ar šausmu pilnām un izvalbītām acīm, sita 
sev pa lūpām, bet tas neko nemainīja, viņš palika pilnībā 
mēms. Šajā piemērā ir labi redzams, cik bīstami ir aiziet 
pārāk tālu eksperimentos ar sātanu un tumsas spēkiem. Ne-
domājot par sekām, tu vari pārkāpt šo pēdējo robežlīniju, un 
tad vairs nebūs iespēja atgriezties atpakaļ. 

158



Dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka ne tikai okulti saistī-
tiem, bet arī atbrīvošanu piedzīvojušām dvēselēm ir rakstu-
rīga kaut kāda neizskaidrojama iekšēja tieksme pēc dažādām 
izpausmēm, kas saistīts ar neredzamo garu pasauli. Pie šā-
diem cilvēkiem, sātanam visvieglāk ir nākt „gaismas eņģeļa” 
izskatā, pie tam, visbiežāk, visādu garīgu pārdzīvojumu 
veidā – pēkšņi redzot kustīgas, mirdzošas, krāsainas lodes, 
ieraugot parādībā dažādus „svēto tēlus”, izjūtot patīkamu 
siltumu un citus līdzīgus fenomenus. Sevišķi bieži tas notiek 
ar tiem, kuri pagātnē ir nodarbojušies ar spiritismu, tas ir iz-
saukuši un izjautājuši mirušo garus, kuru vietā pie viņiem 
ieradās dēmoni un atbildēja uz uzdotajiem jautājumiem. 

Cilvēkam, kurš ir lūdzis atbrīvošanas – atteikšanās lūg-
šanu un kļuvis brīvs no tumsības spēkiem, ir jāizdara seko-
joši soļi – jāiznīcina visi priekšmeti, kas tādā vai citādā 
veidā ir bijuši saistīti ar sātanu un viņa tumsības spēkiem. 
Tās var būt dažādas figūriņas, suvenīri, statujiņas, kas dā-
vinātas un atvestas no zemēm, kur tiek atzīts budisms, 
hinduisms un dažādās izpausmēs esošais pagānisms. Iz-
nīcināšanai jāpakļauj arī homeopātiskie, antropozofiskie un 
burvju, vārdotāju un šamaņu izgatavotie preparāti, uzlējumi 
un ziedes. Bez tam, ir jāsavāc visi mājās esošie ieraksti ar 
dažādām pop, rok grupām (ieskaitot arī tā sauktās kristīgās), 
attēli, sadzīves priekšmeti un apģērbi ar noslēpumainiem pa-
gānisma rituālu un dievekļu attēliem, kā arī viss cits, kam 
varētu būt saistība ar okulto pasauli. No tā visa ir jāatbrīvojas 
visefektīvākajā veidā, piemēram, sadedzinot, salaužot gaba-
los, iemetot dziļos ūdeņos un tam līdzīgi. 

Tāda rīcība nav fanātisms, bet kaut kas pilnīgi nepie-
ciešams. Jo cilvēkiem ir žēl iznīcināt pirktas vai dāvinātas 
lietas, sevišķi zelta rotas zodiaka zīmju, pakava, čūskas, 
nagu un vēl kādu šaubīgu veidojumu izskatā. Ejot uz kom-
promisu, viņi dāvina šos priekšmetus saviem paziņām vai 
nodod uzpirkšanas punktos, saņemot atpakaļ kaut nelielu 
daļu no iztērētajiem līdzekļiem. Tā rīkojoties viņi nedomā 
par to, ka izmantos naudu, kas iegūta par zeltu, kas bija vel-
tīts tam, kas tur bija attēlots, bet nododot šādas rotas citiem, 

159



viņi nodod līdzi arī to lāstu, ko tas sevī nes. Tātad, radikāla 
jebkādu priekšmetu, kas saistīti ar okultisma lāstu, iznīcinā-
šana ir vienīgais veids kā atbrīvoties no visa tā, ko tas var 
atnest sev līdzi. 

Kā apstiprinājumu to gribētos ilustrēt ar kādu piemēru 
no vienas kristietes dzīves, kuru viņa pati lūdza iekļaut šajā 
grāmatā. Kārtējo reizi viesojoties pie saviem radiniekiem, 
viņa, kā dāvanu no savas audžu mātes, saņēma skaistu, 
melnu, smalkā tamborējumā veidotu šallīti. To dāvinot, vecā 
sieviete teica, ka tā esot kā ģimenes relikvija, kas pa sieviešu 
līniju tiek nodota no paaudzes paaudzē. Tādā veidā šis gal-
vas ģērbs ir ceļojis no rokas rokā daudzu paaudžu garumā, 
bet izskatījās kā jauns. Tā kā pēdējai tās īpašniecei nebija 
savas meitas, viņa nolēma „stafeti” turpināt, nododot to 
savai audžumeitai. Glaimota tādēļ, ka viņai ir izrādīts tāds 
gods, kristiete ar pateicību pieņēma šo „dārgo dāvanu” 
un kārtīgi izpriecājusies par to, nolika skapī, lai izdevīgā 
brīdī uzliktu. 

Ar laiku šajā ģimenē, kas jau tā cieta no okultās apsēs-
tības, lietas kļuva vēl sliktākas. Sievietes neticīgais vīrs 
šausmīgi dzēra. Bērni kliedzot modās pa naktīm, jo viņus 
sapņos mocīja briesmoņi. Vēl viņos iedzina šausmas biedē-
joši, izplūduši, želejveidīgi, tēli, kas lidinājās pa dzīvokli. 
Pašai sievietei, kura bija ļoti dzīvespriecīga, aktīva un ener-
ģiska, sākās depresijas lēkmes, kas noveda līdz izmisumam. 
Tas viss lika viņai ieiet gavēnī un pastiprināti lūgt, lai Tas 
Kungs atklāj, kas ir visa notiekošā iemesls. Debesu Tēvs at-
bildēja uz Sava bērna lūgšanām, skaidri norādot uz dāvināto 
šallīti. Kaut, cilvēcīgi spriežot, viņai bija žēl šo skaisto lie-
tiņu, viņa tomēr izlēma to sadedzināt. Bet kāds izbrīns viņu 
pārņēma, kad, neskatoties uz visu piepūli to aizdedzināt, no 
smalkiem, dabīgās šķiedras diegiem tamborētā šallīte, ne-
aizdegās. Ugunij nebija varas pār to. 

Šādas parādības satriekta, kristiete ataicināja pie sevis 
kādu brāli – kalpotāju, kurš atnāca, paņemot līdzi nelielu 
benzīna kanniņu. Viņi kopā aizbrauca uz tuvējo mežu, ba-
gātīgi aplēja šalli ar benzīnu un atkal mēģināja aizdedzināt, 

160



bet, diemžēl... Uguns mēles plivinājās starp valdziņiem, bet 
pašu tamborējumu neskāra. Šāda bilde iedvesa šausmas un 
redzami demonstrēja šajā izstrādājumā ielikto vareno dēmo-
nisko spēku. Viņi vairāk kā stundu neveiksmīgi noņēmās, 
lai savu darbu izdarītu līdz galam, bet tā arī nevarēja to iz-
darīt. Ar degvielu piesūcinātā, papīriem un zariem apkrautā 
šallīte palika nebojāta, bet viss apkārtējais sadega. Beigu 
beigās viņiem nekas cits neatlika kā vienkārši ierakt to zemē. 
Tikai pēc tam kristietes sirdī atgriezās ilgotais miers. 

Kā redziet, pret šādām lietām nevar vieglprātīgi attiek-
ties, jo tam visam ir nopietnas sekas. Šajā gadījumā var pie-
ņemt, ka viena no šīs dzimtas pārstāvēm (bet tas varēja būt 
noticis XVIII gs. beigās, XIX gs. sākumā) tādā veidā „ap-
balvoja” nākamās paaudzes ar smagu okultu lāstu, kurš, dau-
dzu gadu desmitu garumā, vienu ģimeni pēc otras, pārvērta 
gruvešos. Līdzīgā veidā, šādu lietu īpašnieki var tikt veltīti 
sātanam, apdāvināti ar pārdabiskām spējām, kļūt par ma-
giem un ekstrasensiem, „ārstēt” cilvēkus un dzīvniekus, pa-
reģot nākotni, redzēt neredzamo, kontaktēties ar mirušo 
gariem, pieburt slimību, uzlikt lāstu, veikt daudz ko citu, kas 
ir ārpus parastajām cilvēciskajām spējām. Sātans nesnauž. 
Viņš izmanto cilvēku ziņkārību un zinātkāri, kā arī vēlēšanos 
izzināt neaizsniedzamo, lai varētu atvērt ceļu uz viņu dvē-
selēm un iegūt pār viņiem varu. 

Visgrūtākie gadījumi dvēseļu aprūpes praksē ir gadī-
jumi, kad okultā verdzība ir savienojumā ar psihiskām sli-
mībām un dažāda veida apsēstībām, kuras nevar, īsumā, 
dažos teikumos, aprakstīt. Tādēļ ar šīm dvēseļu aprūpes sa-
daļām ir jāiepazīstas tam speciāli veltītajā literatūrā. Attie-
cībā uz pirmo, gribētos teikt, ka esot okultā atkarībā līdzi 
ejošie psihes traucējumi, tādi kā: maniakālas depresijas sin-
droms, dažāda veida psihozes un šizofrēnija, kuras pavada 
nospiestība, apspiestība, lielummānija un balsu dzirdēšana, 
dvēseļu aprūpētājam nepieciešams zināšanu minimums 
medicīnā par šādiem stāvokļiem. Tādēļ, būtu labi izstudēt 
speciālo literatūru, vai vēl labāk apmeklēt specializētus 
kursus. Optimāls risinājums ir dvēseļu aprūpes kalpošana 

161



apvienojumā ar ārsta profesiju, bet tas, diemžēl, ir salīdzi-
noši rets gadījums. No savas personīgās ārsta un dvēseļu ap-
rūpētāja prakses varu izstāstīt vienu piemēru, kas lika man 
daudz domāt, salīdzināt un analizēt dzirdēto un redzēto, 
pirms nonākt pie secinājuma, ka vienā konkrētā gadījumā 
bija redzams izteikta okultas saistība apvienojumā ar man-
tojumā nodotu šizofrēniju, un tas bija tā. 

Meklējot garīgo palīdzību, pie manis vērsās kāda jauna, 
tikko ieticējusi meitene, kura pirmās sarunas laikā atstāja 
patiesas kristietes iespaidu, kura meklē patiesu attīrīšanos 
un svētošanos. Neskatoties uz to, ka viņai vēl nebija pat de-
viņpadsmit gadu, viņas pagātni izraibināja neskaitāmi kon-
takti ar okulto pasauli un seksuālie grēki. No agras bērnības 
viņu nomocīja nakts biedēkļi un šausmīgi sapņi, kas lika 
domāt par mantotu lāstu vai viņas „ārstēšanu” bērnībā ar 
burvestību metodēm un līdzekļiem. Pārsteidza arī viņas sek-
suālo domu netīrība un tieksme pēc visa mistiskā. Viņa lasīja 
horoskopus, grāmatas par NLO un dvēseles astrālajiem ce-
ļojumiem, piedalījās spiritisma seansos un bija medijs. Bez 
tam, viņa dzirdēja daudzas balsis, kuras pēc viņas ieticēšanas 
izmainīja savu raksturu – no pavēlošām un valdonīgām pār-
vēršoties maigās un pamācošās, ko viņa, protams, uzskatīja 
par Dieva vadību. Bez tam, viņai bieži bija redzējumi, kas 
pēc atgriešanās arī izmainīja savu raksturu – no šausmino-
šiem uz patīkamiem, – gaišu būtņu parādīšanās, kas līdzīgas 
jaukiem eņģeļiem. 

Šī meitene vairākkārtīgi iznesa gaismā savus grēkus 
un tad pieņēma ūdens kristību. Par viņu vairākkārtīgi lūdza 
atzīti garīgi spēcīgi Dieva vīri, pārliecinot, lai viņa tic pil-
nīgai atbrīvošanai. Viņa aktīvi piedalījās savas draudzes 
dzīvē, dziedāja korī. Tā pagāja divi gadi, kuros viņa perio-
diski nāca uz dvēseles aprūpes sarunām. Pirmais, kas radīja 
aizdomas par līdzās esošo šizofrēniju, – bija pieaugošs 
domu haotiskums un nespēja konkrēti izstāstīt savus 
„garīgos” pārdzīvojumus. Vēlāk, uzmanīgu darīja spilgti 
izteiktas „augstvērtīgas”, bet patiesībā murgainas idejas, 
rupjš emocionāls defekts un pazīmes, kas liecina par 

162



pakāpeniskām personības izmaiņām un sabrukumu. Arvien 
vairāk nostiprinoties savos pieņēmumos, es satikos ar viņas 
māti, kura atļāvās pastāstīt, ka meitenes tēvs ir nevis ta-
gadējais patēvs, bet cilvēks, kurš cieta no šizofrēnijas. Pēc 
meitenes ievietošanas psihiatriskajā slimnīcā, diagnoze 
apstiprinājās, un viņa kļuva par pastāvīgu tās pacienti, pe-
riodiski veselu gadu un pat ilgāk intensīvi ārstējoties. 

Kas attiecas uz apsēstu cilvēku dvēseļu aprūpi, tad 
ņemot vērā šīs tēmas plašumu un šīs kalpošanas specifiku, 
kas varētu šokēt plašu auditoriju, varu tikai īsumā pateikt, 
ka atšķirībā no visiem citiem minētajiem gadījumiem, šeit 
pūles, kas pieliktas tikai no dvēseļu aprūpētāja puses, būs 
par maz. Ir nepieciešama ticībā spēcīgu, garīgi pieredzējušu 
un varbūt pat attiecīgi apdāvinātu Dieva vīru, kā arī aizlū-
dzēju, kas gavēnī un pastiprinātā modrībā spējīgi iestāties 
gan par kalpotājiem, gan velna mocītajām dvēselēm, pieai-
cināšana, laikā kad tiks īstenota cīņa ar dēmoniem un ļau-
najiem gariem, kas valda cilvēkā. Virspusēja un atvieglināta 
pieeja šim jautājumam beidzas nevis ar uzvaru, bet sakāvi 
un rūgtu vilšanos. 

Noslēgumā var piebilst, ka ķeroties pie palīdzības 
sniegšanas okulti atkarīgiem cilvēkiem, dvēseļu aprūpētājam 
ir jāatceras par iespēju, ka pasaules telpas ļaunie gari uz-
bruks un atriebsies. Šie uzbrukumi vienmēr ir vērsti pret 
tiem, kuri iestājas par šādiem nelaimīgajiem, sevišķi, ja viņi 
ir spēcīgā atkarībā vai apsēsti. Bez tam, sātans savu niknumu 
izlej ne tikai pār pašu kalpotāju, bet arī pār viņa ģimenes lo-
cekļiem, kas izpaužas kā slimības, finansiālas problēmas, 
dažādas nelaimes un bēdas, kā arī aprunāšana un apmelo-
jumi, kurus izplata, lai cik paradoksāli tas būtu, paši okulti 
saistītie cilvēki un ticības brāļi un māsas. Paciešot šos uz-
brukumus, ir jāatceras arī tas, ka viss ir Dieva kontrolēts un 
Viņš nepieļaus neko, kas ir pāri mūsu spēkiem.

163



8. nodaļa 
 

Svētošanās un 
dvēseļu aprūpes kalpošanas „zemūdens akmeņi” 

 
Daudzi no mums zina, kādas nāvīgus draudus sevī slēpj 

briesmas, ko nevaram ieraudzīt ar savām acīm. Pie tām pie-
der zemūdens koraļļu rifi un zemūdens klintis, kā arī peldoši 
ledus kalni – aisbergi, ar ko reiz sadūrās un nogrima „ne-
nogremdējamais” kuģis „Titāniks”. Savā viltībā tiem līdzīgi 
ir smilšu sēkļi, kur var uzsēsties un palikt kuģi, kā arī, pir-
majā mirklī nepamanāmās zemūdens straumes, kuras vājāku 
peldētāju var ievilkt jūras dziļumā, vai ar zaļu sūnu klātie 
cinīši, kuriem uzkāpjot, cilvēks var tikt ievilkts staignā 
purvā. Bēdīgi slavens ir arī „Bermudu trijstūris”, kur daudzu 
gadu garumā bez pēdām pazuda tvaikoņi un lidmašīnas. 

Kad domā par tādu šaušalīgu apdraudējumu, kas klusī-
tiņām tev uzglūn, kļūst baisi no apziņas, ka tu šādas situāci-
jas nevari iepriekš paredzēt un no tām izvairīties. To 
saprotot, cilvēki veic dažādus drošības pasākumus, lai kaut 
kā sevi pasargātu no jaunām nelaimēm, mācoties no tā, kas 
jau ir bijis. Tieši tāpat ir jārīkojas dvēseļu aprūpē un svēt-
tapšanas procesā, kur arī mēdz būt sava veida „zemūdens 
akmeņi”, kuri var mūs nogremdēt ne tikai bezcerībā, bet arī 
mūžīgajā pazušanā. 

Katrs no mums var iekļūt šādās viltīgās lamatās, arī 
dvēseļu aprūpētājs, pie tam, tas notiek tad, kad mēs pārstā-
jam būt modri un pārkāpjam kādas robežas, aiz kurām mūs 
sagaida sātans. Briesmīgi neieredzot attīrīšanos, svētošanos 
un dvēseļu aprūpes kalpošanu, kas viņa tumsības valstībai 
nodara lielus zaudējumus, viņš pieliek daudz pūļu, lai to ap-
stādinātu, vai, vismaz, nomelnotu. Šāda mērķa vadīts, viņš 
kārdina dvēseļu aprūpētāju vai to dvēseli, kura ir atnākusi, 
vedinot viņus uz rīcību, kas varētu iznīcināt tik vērtīgo 
Dieva darbu. Lai saprastu sātana līkločus un varētu nostāties 
savas sirds sardzē, no sākuma aplūkosim tās briesmas, kas 
draud dvēselei, kas tiecas uz attīrīšanos un svētošanos. 

164



1. Pirmkārt, – viņš dara visu iespējamo, lai liktu cilvē-
kam vilties un tādā veidā atņemtu vēlēšanos iet tālāk šajā 
virzienā. Tamdēļ, viņš mudina uz darbībām, kuras it kā no-
rāda uz gatavību pazemoties un nožēlot grēkus, tomēr ir kļū-
dainas. Piemēram, var sastapt tādus ticīgos, kuri sirdsapziņas 
un Svētā Gara apsūdzēti, ilgi nedomājot, iet un visas drau-
dzes priekšā izsūdz savus grēkus. Tāda publiska grēksūdze 
un grēku nožēla, kā likums, nedod neko labu. Jo dievkal-
pojumā parasti piedalās ne tikai draudzes locekļi, bet arī 
viesi un vēl nestabili savā ticībā jaunatgrieztie, kuri daudz 
ko vēl nesaprot un kurus šāda kristiešu rīcība var ne tikai sa-
mulsināt, bet pat atbaidīt. Bez tam, ne visi kristieši ir spējīgi 
izturēt dzirdētā smagumu. Var gadīties, ka uzzinot brāļa vai 
māsas noslēpumu, daži no tiem var savā sirdī viņu nosodīt 
un sākt aprunāt vai baumot. Tas, ne tikai nepalīdzēs dvēselei, 
kura nožēloja grēkus, bet liks nožēlot izdarīto un dot solī-
jumu, ka nekad vairs ne ko tādu neatkārtos. Tādā veidā velns 
viegli sasniedz savu mērķi – uz ilgu laiku vai pat uz visiem 
laikiem atņemot dvēselei vēlēšanos sakārtot savu dzīvi. 
Draudzes priekšā visiem jālūdz piedošana tikai par tiem slik-
tajiem vārdiem un rīcību, kurus visi zina, vai arī tad, ja esam 
devuši iemeslu nosodījumam, esam bijuši citiem par kārdi-
nājumu un piedauzību. Kas attiecas uz personīgajiem grē-
kiem, kurus neviens nezina, tos labāk ir nest Tā Kunga 
priekšā savā lūgšanā, vai izstāstīt dvēseļu aprūpētājam, bet 
nedarīt zināmus visiem, jo tas viņiem nenāks par labu. 

2. Nākamā kļūda, kas var tikt pieļauta attīrīšanās un 
svētošanās procesā ir – sākt atklāt savus seksuālos grēkus 
savam vīram vai sievai. Protams, neviens nevar mums aiz-
liegt to darīt. Daži vīri un sievas pat pieprasa tādu grēksūdzi. 
Diemžēl, dzīve un dvēseļu aprūpes prakse rāda, ka šādas at-
zīšanās ne tikai neatrisina, bet vēl jo vairāk saasina ģimenes 
dzīves problēmas. Kaut bieži laulātie apgalvo, ka varēs to 
izturēt, patiesībā tas viņiem ir ļoti grūti. Citus kritienus un 
kļūdas viņi pieņem samērā viegli, bet netiklību un laulības 
pārkāpšanu, nerunājot jau par vairākkārtīgu neuzticību, tas 
otrai pusei iecērt tik dziļu psihisku traumu, ka saindē visu 

165



turpmāko ģimenes dzīvi. Un, pat, ja vīrs vai sieva saka, ka 
ir piedevuši, ģimenes konfliktos un krīžu laikos, stāstītais 
uzpeld atmiņā, kļūst par neuzticēšanās, greizsirdības, aiz-
domu, apvainojumu, pārmetumu, aizvainojumu iemeslu un 
pat kļūst par cēloni nodevībai. Nereti šādu cilvēku laulības 
dzīve beidzas ar šķiršanos. Atzīties kādreiz izdarītā seksuālā 
grēkā vajag tikai tad, ja vainīgā puse nešaubās, ka vīrs 
(sieva) to nojauš un bez tam sen zina. Tad dziļa grēka nožēla 
viņas (viņa) priekšā un sirsnīga piedošanas lūgšana, vien-
kārši ir nepieciešama. Visi pārējie gadījumi, kas attiecas uz 
dzīves intīmo pusi, saistās ar dvēseles aprūpi. 

3. Vēl kāda triks, ko sātans pielieto, attiecībā uz dvēse-
lēm, kas tiecas uz svēttapšanu, – vilto Svēto Garu, kurš 
atver mūsu acis, lai ieraugām savus grēkus. Izmantojot 
ciešanas un spilgti izteikto paša grēcīguma atziņu, kā arī 
cilvēka neinformētību šajā jautājumā, viņš pievienojas at-
tīrīšanās procesam un sāk mocīt un atņemt spēku, apvainojot 
te vienā, te otrā grēkā, dažreiz pat „atgādinot” to, kas patie-
sībā vispār nav bijis. Šī svešā balss, kas uzdod sevi par mūsu 
sirdsapziņas balsi, komandē, liek, pieprasa un piespiež darīt 
ko tādu, kas ir ārpus visiem veselā saprāta ietvariem. Tādos 
gadījumos, vislabāk, ir pārstāt tai paklausīt un, pie pirmās 
izdevības, vērsties pie pieredzējuša dvēseļu aprūpētāja vai 
kāda cita kalpotāja, kurš palīdzēs tikt skaidrība ar šo situā-
ciju un atmaskos velna mahinācijas. Ja to neizdarīs, viegli 
var iekrist maldos un aiziet nepareizajā virzienā, esot pār-
liecinātam, ka tiec Svētā Gara vadīts. 

4. Attīrīšanās un svētošanās „zemūdens akmens” ir arī 
pārmērīga emocionalitāte uztverot to, ko mums atklāj Tas 
Kungs, vai to, ko mums domās ieliek sātans. Tad vieni sāk 
noskumt un izmist, uzskatot sevi par šausmīgiem grēcinie-
kiem, kuriem Dievs vairs nevar piedot un tādā veidā nonāk 
garīgā strupceļā, gaidot nenovēršamu sodu, kas nāks pār vi-
ņiem. Citi arī krīt galējībā, sākot „zvanīt visus trauksmes 
zvanus” un brauc simtiem vai tūkstošiem kilometru, cerībā 
satikt cilvēku, kurš ar vienu mājienu atrisinās visas viņu 
problēmas. Tādiem cilvēkiem reizi pār visām reizēm vajag 

166



atcerēties, ka mēs esam tāda Dieva bērni, Kuram „žēlastība 
ir augstāka par tiesu”, un, ka viss, ko Viņš iesāk, Viņš noved 
līdz galam un nekad nesteidzas, un nekad nenokavē. Viņam 
visam ir savs laiks un Savs plāns katrai dvēselei. Tas Kungs 
nenoplūc negatavus augļus, bet dod iespēju tiem nogatavo-
ties, vai, runājot garīgi, no sākuma aizved dvēseli līdz sa-
pratnei, kas tieši viņai ir galvenais, un tikai pēc tam īsteno 
dzīvē nodomāto. Skrienot pa priekšu var sastrādāt tik daudz 
nelaimju, ka pēc tam mocīsies gadiem, kamēr atraisīsi to, ko 
pats esi samezglojis. 

Izņemot slēptos „zemūdens akmeņus”, kuri sagaida 
kristieti viņa attīrīšanās un svētošanās ceļā, ir arī briesmas, 
kuras uzglūn ne tikai cilvēkam, kurš vēršas pēc dvēseļu ap-
rūpes palīdzības, bet arī pašam dvēseļu aprūpētājam. 

1. Kas attiecas uz pirmo gadījumu, tad šeit sātans iz-
manto mūsu pieķeršanos, kura rodas kā atbildes reakcija uz 
mums izrādīto sirsnīgo iejūtību, cilvēcisko līdzdalību, sa-
pratni, līdzjūtību un gatavību palīdzēt. Atklātās sarunas, kas 
ir dvēseļu aprūpes pamatos, noved pie īpašas uzticēšanās un 
labvēlības veidošanās. Tas veicina atkārtotu kontaktēšanos, 
sevišķi tad, ja tas notiek ar garīgi nobriedušu kristieti un tāda 
tikšanās garīgi bagātina. Jo katrs cilvēks novērtē pamācības 
un gudrus padomus, sevišķi brīžos, kad viņam ir problēmas 
un tas ir īpaši nepieciešams. Tātad, dvēseļu aprūpes sākuma 
posmā pieķeršanās ir dabīga un pilnībā izskaidrojama. Bet 
gadās, ka tā ieilgst un, šis, mums tik vērtīgais cilvēks, iz-
stumj no savas vietas Dievu, kļūstot par kristīgās dzīves 
normu, neko labu nenesot. 

Tā kāda jauna sieviete, tik ļoti savā sirdī iemīlēja savu 
jauko, labo un atsaucīgo dvēseles aprūpētāju, ka, pārkāpjot 
visas veselā saprāta robežas, skuma, ilgojās un nevarēja at-
rast sev vietu, ja ilgu laiku nevarēja ar viņu satikties. Viņai 
nepietika ar vēstulēm un telefona zvaniem, viņa bij gatava 
vai katru mēnesi braukt trīssimt kilometru, lai tikai dažas 
stundas varētu pabūt kopā. Ar laiku šai dvēselei sāka ne-
pietikt ar vārdiem, lai cik vērtīgi un sirsnīgi tie būtu. Viņa 
vēlējās pieskarties dvēseļu aprūpētājas rokām un sejai, 

167



piespiesties viņas krūtīm, sajust viņas miesas siltumu un 
maigumu. Tā, atbildot, kā māsa viņu apskāva un šad tad 
nobučoja uz vaiga, tādēļ, ka, vecuma ziņā, varēja būt viņas 
māte. 

Bet pienāca brīdis, kad vētrainā jūtu izrādīšana, kas bija 
pārpludinājušas jauno sievieti, sāka sev pievērst, apkārtējo 
cilvēku uzmanību, kuri ar smaidu teica, ka tāda mīlestība 
vairs neizskatās kristīga. Nevēloties kļūt par piedauzības ak-
meni, dvēseļu aprūpētāja nolēma pateikt savai aprūpējamai, 
lai viņa uzvedās atturīgāk, uz ko kā atbildes reakciju saņēma 
īstu histēriju. „Jūs mani nesaprotiet! – aizvainota viņa rau-
dāja un kliedza. – Kā jūs varat būt dvēseļu aprūpētāja, ja 
varat tik ačgārni iztulkot manas jūtas!”. Nekādi vārdi, lai iz-
skaidrotu situāciju, netika pieņemti, un tas viss beidzās ar 
to, ka apmeklētāja ar lielu troksni aizcirta aiz sevis durvis. 
Nogaidot pāris nedēļas, dvēseļu aprūpētāja piezvanīja un 
vēlreiz mēģināja izskaidroties, bet klausules otrā galā sadzir-
dēja atbildi: „Es ar jums nevēlos vairs neko kopīgu!”. 

Kā redziet, cilvēciskā mīlestība ļoti ātri pārvēršas naidā, 
ja aiz tās slēpjas sātans un cenšas nomelnot Dieva darbu. 
Tam viņš izmanto visu iespējamo un jebkuru, tajā skaitā arī 
tos, kuri ir mūsu ticības brāļi un māsas. 

2. Pārmērīga pieķeršanās dvēseļu aprūpētājam var kļūt 
vēl bīstamāka, pāraugot redzamā seksuālā interesē, ja tas 
ir starp dažādu dzimumu pārstāvjiem, kā tas ir redzams nā-
kamajos divos piemēros. 

Viens jauns kristietis aizrāvās ar savu dvēseļu aprūpē-
tāju, kura bija divdesmit gadus vecāka un izturējās pret viņu 
kā pret dēlu. Nākot uz personīgām sarunām, viņš nesa viņai 
ziedus, joku veidā teica viņai komplimentus, tādā vai citā 
veidā palīdzēja, ja viņai tas bija nepieciešams, vienkārši, da-
rīja visu iespējamo, lai iegūtu viņas labvēlību un īpašu uzti-
cēšanos. Lieta nenonāca līdz nopietnam pavērsienam tikai 
tādēļ, ka Dievs, savai kalpotājai, atklāja izrādītās uzmanības 
un simpātiju patieso iemeslu un vedināja uz atklātu sarunu. 
Noklausoties maigo, bet stingro atmaskojumu un brīdi-
nājumu, jaunais cilvēks piepildījās ar niknumu, kas ātri 

168



pārauga naidā. Vēloties atriebties par, kā viņam likās, aiz-
skartajām „īstajām” jūtām, viņš pārtrauca jebkādus kontak-
tus ar savu garīgo māti un sāka viņu apliet ar „netīrumiem”, 
izsakot visādas neiedomājamas apsūdzības. 

Nākošais gadījums bija ar dvēseļu aprūpētāju, kurš pa-
gātnē bija bijis suteners, kuram ir darīšana ar sievietēm, 
kuras pārdod savu miesu. Brīnumainā veidā kļūstot ticīgam, 
viņš pārtrauca šo kaunpilno darbu un pēc dažiem gadiem 
kļuva par svētītu Dieva vīru, kurš daudziem parādīja ceļu 
pie Kristus. Šo cilvēku skaitā bija kāda meitene, kura pēc 
dažām dvēseļu aprūpes sarunām ar šo dvēseļu aprūpētāju, 
no visas sirds viņam pieķērās un, pašai nemanot, viņā iemī-
lējās. Diemžēl, kalpotājs, kurš daudzus gadus bija sevi sar-
gājis no šī grēka, šajā gadījumā nebija modrs un, zaudējot 
pār sevi kontroli, sagrēkoja ar viņu, kas abiem beidzās ar 
visaptverošu garīgu sabrukumu. 

Tādā veidā, pirmajā brīdī nevainīga cilvēciska pieķer-
šanās, kas rodas personīgu, tuvu kontaktu rezultātā, var iz-
vērsties par lielu nelaimi kā dvēseļu aprūpētājam, tā viņa 
aizbilstamajam. Lūk, tādēļ, ja cilvēks ir vērsies pēc dvēseļu 
aprūpes palīdzības un tas ieilgst vairāk par dažiem mēne-
šiem, tā pārvēršas par miesīgu cilvēcisku mīlestību, pielūg-
šanu vai vēl sliktāk – par dzimumtieksmi. Tad būtu pareizi 
tādā vai citādā veidā pielikt tam punktu. 

3. Cilvēkiem, kuri ilgu laiku apmeklē vienu un to pašu 
dvēseļu aprūpētāju, ir vēl kāda bīstamība, viņiem rodas ne-
pieciešamība pēc pastāvīgas aprūpētāja palīdzības, kas var 
pāraugt atkarībā. Ar šo frāzi ir domāts tāds stāvoklis, kad 
cilvēks nevar paspert ne soli, neuzklausot sava garīgā sko-
lotāja viedokli. Šādos gadījumos pat Dieva griba tiek iz-
zināta balstoties tajā, ko, šādos vai citos apstākļos, vai 
situācijās teiks dvēseļu aprūpētājs. Kaut viena cilvēka ceļa 
rādīšana mazāk pieredzējušam kristietim pirmajā mirklī 
izskatās kā labs cilvēka paklausības paraugs tam, kurš ir 
zinošāks garīgajos jautājumos, tomēr patiesībā ir pašos 
pamatos slikta atkarības izpausme, kas norāda uz kļūdaini 
veiktu dvēseles aprūpi. Neiemācoties dzirdēt Tā Kunga 

169



balsi, izzināt Viņa gribu un pieņemt patstāvīgus lēmumus, 
šāda dvēsele atbildīgā brīdī var izrādīties pilnīgi bezpalī-
dzīga un piedzīvot pilnīgu garīgu sakāvi, ja kaut kādu ie-
meslu dēļ viņai būs liegta iespēja visu saskaņot ar savu 
dvēseļu aprūpētāju. 

Piemēram, viens jauns kristietis, būdams pateicīgs par 
viņam izrādīto vērtīgo garīgo palīdzību, savā sirdī tik ļoti 
pieķērās savam dzīves pieredzes apgaismotajam sirmgal-
vim – dvēseļu aprūpētājam, ka nevarēja spert ne soli, pirms 
nebija lūdzis viņam padomu. Katru viņa vārdu viņš uzņēma 
kā Dieva vārdu, un nepamanīja, ka tajā vietā, lai meklētu 
kontaktu ar Dievu, meklē kontaktus ar šo kalpotāju, arvien 
vairāk iegrimstot redzamā atkarībā. Protams, tas nevarēja 
beigties ar kaut ko labu. Kad garīgais skolotājs aizgāja mū-
žībā, jauneklim it kā zeme pazuda zem kājām. Pat visparas-
tākajās situācijās viņš jutās bezpalīdzīgs kā bērns, nezinot 
ko iesākt un kā rīkoties. 

Kā redziet, sātans nesnauž un izmanto jebkuru iespēju, 
lai to labo, ko mums Debesu Tēvs dāvā kā garīgo palīdzību, 
izkropļotu un pārvērstu par savu bīstamo ieroci, kas vērsts 
pret mūsu dvēselēm, pie tam, savu vislielāko piepūli vēršot 
ne tik daudz uz tiem, kuriem ir nepieciešama dvēseļu ap-
rūpe, bet pret pašu dvēseļu aprūpētāju, kurš, pat, ja ir Dieva 
ielikts šajā kalpošanā, ir tikai cilvēks un var kļūdīties. To 
zinot, velns cenšas noķert savos tīklos tieši viņu, tādēļ ka, 
ja tāds kalpotājs kaut kur kļūdīsies, tas nekavējoties ietek-
mēs daudzas dvēseles, kuras vēršas pie viņa pēc palīdzības. 
Tas dod ienaidniekam iespēju pavairot savas uzvaras. Par 
nožēlu jāsaka, ka dzīves pieredze rāda, ka visbiežāk sasto-
pamās garīgās lamatas dvēseļu aprūpētājam ir tās ļaunās cil-
vēka īpašības, kas var attīstīties viņa kalpošanas laikā. 

1. Personas lepnums, pašpaļāvība un augstprātība. 
Labi zinot, pie kā šie grēki noved, un esot tam, kurš pirmais 
sevī tos dzemdināja, velns cenšas šajos tīklos noķert arī dvē-
seļu aprūpētāju, un tam ir daudz iespēju. Jo tāds kalpotājs 
visu laiku pamāca un brīdina. Viņam uzticas, lūdz padomu, 
interesējas par viņa viedokli un izrāda atzinību par doto 

170



garīgo palīdzību. Ja kalpotājs vai kalpotāja tajā visā zaudē 
kontroli pār sevi un nav modri, pieņemot pateicības vārdus, 
uzslavas un sajūsmas apliecinājumus, tad viņiem ir ļoti 
viegli nonākt līdz pārākuma apziņai un garīgai augstprātībai. 
Kristīgajā dzīvē sasniedzot kaut ko vairāk nekā citi, var, 
nemaz to nepamanot, iekrist bedrē, paaugstinoties pār tiem, 
kuri līdz tam vēl „nav izauguši”, aizmirstot, ka jebkāda lep-
nība (tajā skaitā arī garīgā) ir priekšvēstnesis apkaunojumam 
un krišanai. 

Bez tam, demonstrējot nevis Dieva, bet savu aktivitāti, 
var kļūt ciets un neiejūtīgs, pieprasot no citiem to, ko pats 
jau ir sasniedzis. Nevajag aizmirst, ka katras dvēseles glāb-
šanās ceļš ir individuāls. Dievam nav noteiktu šablonu un 
iepriekš sagatavotu paraugu, pēc kuriem visi būtu tiek jāpie-
lāgo. Bieži vien Tas Kungs skatās uz lietām pavisam citādāk, 
nekā mēs, cilvēki. Dvēseļu aprūpes kalpošanā var sastapt ti-
cīgos, kuri visu dzīvi, liekās, ir palikuši garīga zīdaiņa lī-
menī, tā arī neiepazīstot īpašus Dieva dziļumus, bet kādos, 
īpaši grūtos dzīves apstākļos vai mokoši grūtās ciešanās, ir 
izrādījuši tādu vīrišķību, ticību un paļaušanos uz To Kungu, 
ka ir izbrīnījuši ar savu kristietību ne tikai ticības brāļus un 
māsas, bet pat pilnīgi neticīgus cilvēkus. 

Tā piemēram, kāda kristiete, kura iepazina To Kungu 
tikai piecus gadus atpakaļ, saslima ar aknu vēzi. Ārstu pazi-
ņojumu par to, ka viņas dienas ir skaitītas, viņa pieņēma ar 
vīrišķību un mieru, pasakot, ka redz tajā Dieva gribu, par ko 
ārsti bija vienkārši satriekti. Izjūtot pret viņu dziļu cieņu, 
viņi savu nakts dežūru laikā bieži ielūkojās palātā un ilgi no-
sēdēja pie viņas gultas, izjautājot par kristietību, kas pirms 
nāves dod viņai tik daudz ticības un spēju paļauties. Viņus 
pārsteidza vienkāršā un patiesā liecība par to, ar kādu prieku 
viņa gatavojas satikt savu Glābēju, kurš par viņu pie Golgātas 
krusta ir atdevis Savu dzīvību. Viņas neticīgie bērni un vīrs, 
kuri iepriekš pat nevēlējās dzirdēt par Dievu, atrodoties pie 
viņas nāves gultas, raudāja, uzklausot mātes un sievas vārdus. 

Radinieki, draugi un paziņas, kuri viņu pazina pirms 
slimības, labprāt apmeklēja šo cietēju, jo no viņas staroja, 

171



kaut kāds, cilvēka prātam neizprotams, pārdabisks miers un 
iekšēja gaisma, kas ar neatturamu spēku vilka pie sevis. No 
palātas viņi izgāja ar domām par dzīves jēgu. Tā, savas sma-
gās slimības laikā, viņa bija par lielu svētību daudziem cil-
vēkiem, un tā ar savu nāvi, pagodināja To Kungu. Viņas 
bērēs bija tik daudz ļaužu, ka no malas skatoties likās, ka ir 
miris kāds neparasts vai slavens cilvēks. 

2. Dvēseļu aprūpētājam (kā arī jeb kuram citam Dieva 
kalpam) vēl par vienām viltīgām sātana lamatām var kļūt 
viņa pārliecība par savu nespēju sagrēkot, kad viņš ir pār-
liecināts, ka, lai nu kurš, bet viņš, ar savu vareno garīgo pie-
redzi un zināšanām par ienaidnieka viltībām kārdinājumos, 
neļaus sev aiziet pārāk tālu. Cik jau ir tādu, kuri, paļaujoties 
uz savu spēju pretoties vilinājumiem, iekrituši tieši tajās bed-
rēs, kur nu nekādi nedomāja atrasties! Ļoti bieži kas tāds no-
tiek ar tiem, kuri ar nepatiku uzlūko netikļus un laulības 
pārkāpējus. Gāja laiks, un viņi paši krita šajos grēkos, pie 
tam, visneticamākajā veidā. Līdzīgi notika ar tiem, kuriem 
nebija nekādas līdzjūtības pret netikļiem, kuri nožēloja savu 
grēku, izteicot viņiem visbargāko spriedumu, un tajā pašā 
laikā, aizmirstot Jēzus vārdus, ko Viņš teica sievietei, kura 
bija pieķerta laulības pārkāpšanā un viņa būtu jānomētā akme-
ņiem: „Arī Es tevi nepazudinu; ej un negrēko vairs!” (Jņ. 8:11). 

Tā, kāds vecāka gadagājuma mācītājs, kurš bija arī dvē-
seļu aprūpētājs, sev bija izveidojis likumu, ka visi netikļi un 
laulības pārkāpēji līdz Kristus atnākšanai ir jāizdzen no baz-
nīcas. Taču, pienāca stunda, kad Dievs pieļāva, ka viņš pats 
ar savu kaimiņieni krita laulības pārkāpšanā, pēc kura, rāva 
vai matus sev no galvas un atkārtoja: „Es – laulības pārkā-
pējs! Ak, Dievs! Es esmu trakākais laulības pārkāpējs! Ne-
saprotu, kā es varēju līdz tam nonākt! Es taču biju pilnīgi 
pārliecināts, ka ne uz ko tādu neesmu spējīgs, – un še tev!.. 
Ko es esmu sastrādājis!.. Ak, Kungs, ko es esmu izdarījis!” 
Dievs pieļāva šī cilvēka krišanu tādēļ, ka viņam nebija līdz-
jūtības pret tiem, kuri pelnos sēdēdami, nožēloja šo grēku. 
Jo Bībele jau ne velti saka: „jo tiesa ir bez žēlastības tam, 
kas neparāda žēlastību...” (Jēk. 2:13). 

172



Ja cilvēku cienīts, izslavēts un godāts dvēseļu aprūpē-
tājs sāk ticēt tam, ka viņš ir īpašs un vienreizējs, tad viņam 
nemanāmi var piezagties pārliecība, ka attiecībā pret viņu, 
Dievs var izrādīt iecietību tajā, kas priekš citiem nav pie-
ļaujams. Šāda iemesla dēļ, viņš var atļauties darīt tādas 
lietas, no kurām citus, dvēseļu aprūpes sarunās, centās pa-
sargāt. Tādā veidā tiek sagatavota augsne apkaunojumam 
un kaunpilnai krišanai, kas visbiežāk mēdz būt netiklība 
un laulības pārkāpšana. 

3. Aizbilstamā atklātība un pilnīga uzticēšanās var no-
vest pie tā, ka dvēseļu aprūpētājā rodas simpātijas, kas 
visai drīz var pāraugt seksuālā interesē, ja abi ir dažādu 
dzimumu pārstāvji, pie tam, pat ievērojama gadu starpība 
tam nav šķērslis. Diemžēl, šādas lietas notiek visai bieži, un 
tādēļ, nevar par to klusēt vai nepievērst tam uzmanību. Šāds 
piemērs: viens svētīts Dieva kalps, kurš bija mācītājs ve-
cumā pāri piecdesmit un dvēseļu aprūpētājs, pēc vairākām 
uzticības pilnām sarunām ar jaunu un ļoti simpātisku māsu 
iekš Tā Kunga, pazaudēja jebkādu kontroli pār sevi un ne-
valdāmi viņā iemīlējās. Sākumā viņš centās cīnīties ar šīm 
jūtām, visādi tās slēpjot no viņas, bet pienāca stunda, kad 
apburošā vienkāršība, atvērtība un pilnīgā šīs jaunieticējušās 
dvēseles uzticēšanās viņam, padarīja savu darbu. Sieviete 
bija 22 gadus jaunāka par viņu, tādēļ, uztverot viņa iemīlē-
jušos skatienus, novērtēja tos kā tēvišķu mīlestību un nere-
dzēja tur neko nosodāmu. 

Noķerot dvēseļu aprūpētāju uz iedegušās kaisles āķa, 
velns viņu vairs nelaida vaļā, ar vien vairāk un vairāk pada-
rot to garīgi aklu. Izmantojot to, ka kristiete savās sarunās 
stāstīja par problēmām ar vīru, dvēseļu aprūpētājs sāka viņu 
veikli noskaņot pret vīru, tā ienesot ģimenē šķelšanos. Bet, 
kad viņa atklāja, ka interesējas par citiem vīriešiem, jo ar 
vīru nav sirsnīgas tuvības, un domas rosās ap laulības pār-
kāpšanu, viņš to pieņēma ar sapratni un līdzjūtību, pārlieci-
not, ka šāds stāvoklis ir dabīgs un pilnīgi izskaidrojams. 
Pagāja daži mēneši un, zaudējot pār sevi jebkādu kontroli, 
dvēseļu aprūpētājs sāka šo nepieredzējušo dvēseli rosināt uz 

173



kopdzīvi, pārliecinot, ka tādā veidā viņa atbrīvosies no dzi-
mumtieksmes, kas viņu pastāvīgi vajā. 

Neiedziļinoties šī šokējošā notikuma detaļās, kur aiz 
„dievbijības” maskas slēpās smalka pievilšana, gribās vien 
piebilst, ka laulības pārkāpšana šajā gadījumā nenotika tikai 
tādēļ, ka Dievs iežēlojās par upuri, kurš izmocīts un galīgā 
nesaprašanā sauca uz To Kungu, iejaucās un pilnībā sagrāva 
šo kaunpilno lietu. Pēc notikušā dvēseļu aprūpētājs tika pa-
visam atstādināts no savas kalpošanas un pēc neilga laika 
nomira, bet cietusī sieviete vēl ilgi savā dvēselē vaidēja, ap-
zinoties, cik tuvu bija atradusies bezdibeņa malai. 

4. Cilvēka vaiga uzlūkošana. Tāda uzvedība dvēseļu 
aprūpētājam var būt attiecībā uz tiem cilvēkiem, kuri kā 
pateicības apliecinājumu, vai kādu citu savu apsvērumu 
dēļ, dāvina viņam dāvanas, vai laiku pa laikam dod naudu. 
Jūtoties kā parādnieks, kalpotājs var zaudēt objektivitāti 
un tādām personām sākt veltīt vairāk uzmanības, vai grēk-
sūdzē kļūt maigākam un pielaidīgākam. Protams, tas ne-
nozīmē, ka, ja no aizbilstamā puses ir kādas mīlestības un 
atzinības izpausmes, tad dvēseļu aprūpētājam šausmās ir 
no viņa jānovēršas. Tomēr, ja dāvanu pieņemšanas kļūst 
par uzvedības normu, tad tā ir ne tikai pilna bīstamību, bet 
arī met ēnu uz pašu kalpotāju, tā arī uz viņa kalpošanu, 
kurai vienmēr jābūt nesavtīgai. 

5. Līdzīgi kā citiem Dieva kalpiem, arī dvēseļu aprūpē-
tājam ir bīstamība pielietot pašreklāmu, ja viņš pārāk 
daudz stāsta par to, kādas svētības un garīgās uzvaras pie-
dzīvo cilvēki, kuri vērsušies pie viņa pēc palīdzības. Pie 
tam, tiek pasvītrota ne Svētā Gara darbība, bet pūles, ko viņš 
pats ir pielicis. Palīdzot dvēselēm, kuras pie viņa nāk, dvē-
seļu aprūpētājs nedrīkst aizmirst, ka galvenais virzošais 
spēks šajā kalpošanā ir nevis viņš, bet Tas, Kurš viņu šajā 
kalpošanā ir aicinājis, piešķīris autoritāti, spēku un nepie-
ciešamo gudrību no augšienes. Reiz, Tā Kunga teiktie vārdi 
attiecās uz katru ticīgo un arī uz dvēseļu aprūpētāju un ir 
svarīgi katram patiesam Kristus sekotājam: „...jo bez Manis 
jūs ne nieka nespējat darīt.” (Jņ. 15:5). 

174



6. Vēl kādas bīstamas durvis, caur kurām ieiet sātans 
un laupa mums svētības, ir cilvēciska skaudība un greiz-
sirdība, kad dvēseļu aprūpētājs redz, ka kolēģis kalpo un 
strādā Tam Kungam ar lielākiem panākumiem. To pašu var 
attiecināt uz situāciju, kad tavs aizbilstamais, kādu iemeslu 
dēļ, pāriet pie kāda cita dvēseļu aprūpētāja. Parasti šāda pie-
eja nenoved ne pie kā laba, jo Dievs pārstāj svētīt cilvēka 
darbu, ja viņa sirdī iezogas un sāk sevi izpaust rūgtums. 

Nevajag gaidīt un vēl jo vairāk, pieprasīt, ka, tas, kurš 
ir nācis pie mums saņemt dvēseles aprūpi, nāks pie mums 
arī turpmāk. Jo, mēs visi Dieva rokās esam tikai rīki, kurus 
Viņš lieto kad, cik un kā Viņam tīk, kā Viņš vēlas. Kādā cil-
vēka garīgās attīstības pakāpē izmantojot vienu Savu trauku, 
Tas Kungs ir tiesīgs pēc tam izmantot kādu citu, un pirma-
jam pret to ir jāattiecas pilnīgi mierīgi. Jo nevar sevi uzskatīt 
par vienīgo, kas vislabāk var palīdzēt dvēselei. Jebkāda 
skaudības un greizsirdības izpausme no dvēseļu aprūpētāja 
puses liecina par pārāk lielo „ES” un garīgo lepnību, kam 
Dievs viennozīmīgi pretojas un, kas ne tikai neapliecina tu-
vību ar Dievu, bet pilnībā to izslēdz. 

7. Taču, lai kāds drauds dvēseļu aprūpētājam būtu visas 
šīs uzskaitītās briesmas, vislielākais no tiem ir viens milzīgs 
„zemūdens akmens”, uz kura jau daudzi kalpotāji ir „kri-
tuši”, un tas saucas manipulācija. Ar manipulāciju tiek sa-
prasta kādas personas spēja kontrolēt cilvēkus vai apstākļus 
negodīgos, maldinošos veidos, pārsvarā to darot personīgos, 
savtīgos nolūkos. Cilvēcīgo attiecību sfērā manipulācija ir 
viena indivīda visāda veida iedarbošanās uz otru indivīdu, 
lai pēdējais izpildītu pirmā gribu. Dvēseļu aprūpē par mani-
pulāciju runā tajos gadījumos, kad kalpotājs ļaunos nolūkos 
izmanto savu stāvokli, un to cilvēku labvēlīgo attieksmi, kuri 
nāk pie viņa uz privātu sarunu. Jo, esot iesaistītam cilvēku 
slēptajos noslēpumos, ko viņi izsaka grēksūdzes laikā, dvē-
seļu aprūpētājs, pašam to nemanot, iegūst pār viņiem zināmu 
psiholoģisku varu, un bēdas viņam, ja viņš, uzspiežot savu 
viedokli, vai izdarot vieglu spiedienu lēmuma pieņemšanas 
brīdī, to izmantos par ļaunu cilvēkam. 

175



Tāda cilvēku prātu un dvēseļu ietekmēšana var izpaus-
ties daudzos laicīgās un garīgās dzīves aspektos, bet visspil-
gtāk tas ir redzams dzīves drauga izvēlē. Dvēseļu aprūpētājs 
ar smalku mājienu, vai ar it kā nejauši par cilvēku izteiktu 
repliku, saved kopā sev tīkamus cilvēkus vai izjauc gaidā-
mās laulības, ja kādu iemeslu dēļ, viņam šīs personas nepa-
tīk. Tāda iejaukšanās svešu cilvēku personīgajā dzīvē ir ne 
tikai noziegums pret tiem, kuri pie viņa nāk ar atklātu sirdi, 
bet arī tiešs izaicinājums Dievam, Kuram vienīgajam ir uz 
to tiesības. 

Tai pašai sfērai pieder arī dvēseļu aprūpes izmantošana, 
lai pretnostatītu vīru sievai vai otrādi, tajos gadījumos, kad 
kāds no viņiem ir izgājis ārpus pieņemtām robežām, un tādēļ 
rodas nepieciešamība viņu padarīt pazemīgāku vai, vien-
kārši, salauzt. Tāda pieeja ir plaši sastopama dažādās viltus 
mācībās, sektās un kultos, kur dvēseļu aprūpe tiek ļoti at-
balstīta un īpaši sludināta. Gadījumos, ja viens no viņu lo-
cekļiem, tādu vai citādu iemeslu dēļ vairs nepakļaujas 
kontrolei un neklausa vadībai, tad vadību nekas nevarēs ap-
stādināt, lai atkal sev pakļautu dumpinieku. Šādu taktiku vei-
cina šajās aprindās valdošā nošķirtība, kas vadītājiem dod 
iespēju smalki, viltīgi, un pats galvenais nesodīti, manipulēt 
ar savu sekotāju prātiem un dvēselēm tādā veidā, ka tie ga-
diem un gadu desmitiem atrodas pilnīgā atkarībā. 

Šāda ačgārna cilvēku izmantošana jau vairs nav dvēseļu 
aprūpe, bet klaja nelikumība, kas agrāk vai vēlāk novedīs 
pie Dieva soda. Jo Tam Kungam ir pretīga jebkāda vardar-
bība cilvēkam pār cilvēku, kad viens savos netīrajos, sav-
tīgajos nolūkos izmanto citu, sevišķi, ja tas attiecas uz 
kristiešiem un viņu garīgo dzīvi. 

Sava veida bīstamie „zemūdens akmeņi” eksistē okulti 
saistītu cilvēku dvēseļu aprūpē. Visbiežāk tie ir dvēseļu aprū-
pētāja izdarīti pārsteidzīgi un kļūdaini secinājumi, kas ieved 
maldīgās domās. Par to iemeslu var kļūt sekojoši faktori: 

a) Nemākulīgi vai nepareizi dvēseļu aprūpētāja uzdotie 
jautājumi cilvēkam, kurš cieš no okultās atkarības, kas pašu 
noved pie pilnīgas vai daļējas dezorientācijas. 

176



b) Stāstu un liecību, ko par okulti atkarīgo teikuši citi 
cilvēki, izmantošana. Personīgu sarunu ar sirgstošo cil-
vēku nevar aizstāt ne ar ko citu, jo tas neizbēgami ievedīs 
maldos. 

c) Dvēseļu aprūpētāja subjektīva attieksme pret uz 
grēksūdzi atnākušo okulti saistīto cilvēku. Tādā veidā rodas 
bīstamība nonākt pie neobjektīvām domām vai aizspriedu-
miem, kuri savukārt ieved maldos. Ne velti tautā saka: „Mēs 
cenšamies pierādīt to, kam ticam”. Objektivitātes un neitra-
litātes trūkums, attieksmē pret tiem, kuri meklē palīdzību, 
kļūst par iemeslu daudzām dvēseļu aprūpes kļūdām. 

d) Neparastu izpausmju, kā halucinācijas un balsu 
dzirdēšana, un dažādu psihisku traucējumu skaidrošana kā 
okulto apsēstību. Nezinot šādu slimību simptomus: visa 
veida psihozes, šizofrēnija, baltās pelītes, mēnessērdzība, 
dažādas fobijas (uzmācīgas bailes) un tam līdzīgi, noved 
pie nepareizas cilvēka dvēseles stāvokļa diferenciālās 
diagnostikas. 

e) Nesaprātīga garīga aktivitāte, kas rosina vienu otru 
aktīvu kristieti, kurš nav tam sagatavots un Dieva aicināts, 
ķerties pie okulti atkarīgu cilvēku dvēseļu aprūpes. Pat ja 
viņus vada līdzjūtība un žēlums pret šiem cilvēkiem un pa-
tiesa vēlēšanās palīdzēt, nevar steidzīgi ķerties pie šī darba 
nekonsultējoties ar garīgi vairāk pieredzējušiem kalpotā-
jiem, vai nenodrošinoties ar spēcīgu aizlūdzēju grupu. Jo, ja 
cilvēks, bez Dieva dotas autoritātes un spēka no augšienes, 
iejaucas garīgajā pasaulē, tad nav izslēgtas smagas sekas, 
kas izpaužas sātana atriebībā gan pašam iebrucējam, gan 
viņa radiniekiem un tuviniekiem. 

Par apstiprinājumu var kļūt šis, kādas kristietes, pie-
mērs, kura līdzcietībā un žēlumā pret okulti atkarīgajiem cil-
vēkiem nolēma regulāri par viņiem lūgt. No sākuma viņai 
viss bija labi. Tie, par kuriem viņa aizlūdza Dieva priekšā, 
manīja redzamu sava stāvokļa uzlabojumu, kas, protams, 
viņu ļoti iedvesmoja. Uzzinot par viņas panākumiem, arī citi 
draudzes cilvēka, kas meklēja garīgu palīdzību, nāca pie 
viņas un lūdza iekļaut sevi aizlūgšanu sarakstā, un kristiete 

177



to labprāt darīja. Taču, pienāca brīdis, kad sieviete sajuta, ka 
ar viņu sāk notikt kaut kas ļauns. Viņai sākās mokošas gal-
vas sāpes, uzradās neizskaidrojamas bailes, sāka mocīt bie-
dējoši sapņi, no kuriem viņa modās ar dvēseli plosošu 
kliedzienu un mirka aukstos sviedros. Radās pārpratumi at-
tiecībās ar vīru un viņas pieaugušajiem bērniem un kāda ne-
redzama plaisa, kaut agrāk šī ģimene bija ļoti draudzīga. 
Viņas personīgais garīgais stāvoklis, ar laiku pasliktinājās. 
Lūgšanu laikā viņa juta kaut kādu iekšēju blokādi. Viņai pār-
stāja atklāties Dieva Vārds, kā tas bija sākumā. Brīžiem lūg-
šanu laikā rīkli sažņaudza krampjos, un viņa, burtiskā 
nozīmē, ar grūtībām izrunāja vārdus. 

Tas viss viņu ļoti satrauca, un lika meklēt pieredzējušu 
dvēseļu aprūpētāju. Ilgstošā sarunā ar viņu, sieviete saprata, 
ka viņas satraucošā stāvokļa iemesls ir tas, ka pagātnē, kad 
viņa vēl bija neticīga, ir bijuši okulti grēki, kuri nekad nav 
iznesti gaismā un nav lūgta grēknožēlas lūgšana, atteicoties 
no sātana varas, kurš nekavējās to izmantot un aizskart viņu 
par to, ka tā uzdrīkstējās ielauzties viņa valstībā. Bija nepie-
ciešamas daudzas lūgšanas, gavēņi un ilgstoša, brīžiem mo-
koša cīņa ar tumsas spēkiem, pirms viņa sajuta, ka sātans 
zaudē varu pār viņu un pamazām atlaiž. 

Šīs nodaļas nobeigumā gribētos dod dažus padomus, 
kuri palīdzēs dvēseļu aprūpētājiem un visiem Dieva bēr-
niem, kas ir spējīgi citiem piedāvāt savu palīdzību, izvairī-
ties no garīgām briesmām un to sekām personīgajā dzīvē. 

1. Vispirms, stāviet savas sirds un domu sardzē, brīžos, 
kad cilvēki jums izsaka pateicību un atzinību par viņiem vel-
tīto laiku un sniegto palīdzību, kas, lūkojoties no cilvēciskā 
viedokļa, ir pareizi un dabīgi. Tādos brīžos vislabāk ir atbil-
dēt, ka tu tikai pildi Dieva doto uzdevumu un kalpošanu, un 
tādēļ, visa pateicība pienākas Viņam. Palikt pazemībā palīdz 
arī tā fakta apziņa, ka tu citiem atdod tikai to, ko tev ir dā-
vājis Tas Kungs. 

Bet tiem, kuri ļoti dāsni bārstās ar uzslavām un sajūs-
mas izpausmēm, var mierīgi un draudzīgi pateikt, ka tā rī-
kojoties, viņi, pašiem to nemanot, stipri palīdz sātanam, kurš 

178



tā vien meklē, kā varētu jūs novest līdz krišanai. Uzklausot 
šādu cilvēku vārdu plūdus, ir svarīgi vienmēr atcerēties, ka 
tieši tie, kuri īpaši slavē un pagodina mūs, vēlāk kļūst par 
ļaunākajiem un nesamierināmākajiem ienaidniekiem, kuri 
jūsu vārdu mīda dubļos un izplata visneiedomājamākās bau-
mas un apmelojumus. Nedrīkst aizmirst arī to, ka jebkurš 
cilvēks ir ļoti nepastāvīgs. Šodien tu viņam esi elks, bet rīt 
viņš būs spējīgs tevi garīgi notriekt zemē un nežēlīgi, pats 
savām kājām, samīdīt. 

2. Sargieties būt cilvēku vadonis un tēlot, ka esiet Dieva 
providence. Jūsu uzdevums nav viņus piesaistīt sev, bet rādīt 
viņiem ceļu pie Tā, Kurš ir spējīgs atrisināt visas viņu prob-
lēmas. Nopietns, domājošs un bijību Dieva priekšā izprotošs 
dvēseļu aprūpētājs nekad nepieļaus, ka tie, kuri pie viņa vēr-
šas, kļūtu no viņa atkarīgi. Jūtot, ka cilvēks sāk nepārtraukti 
lūgt padomu, gandrīz vai visos dzīves jautājumos, un tādā 
veidā parāda, ka ir kļuvis atkarīgs, viņš to uzņems kā satrau-
cošu signālu un izdarīs visu iespējamo, lai cilvēka skatienu 
no sevis novirzītu uz To Kungu. Ja viņš to neizdarīs, tad 
agrāk vai vēlāk iepazīsies ar Dieva greizsirdību. Bībele taču 
ne velti saka, ka „Bargs un atriebīgs Dievs ir Tas Kungs” 
(Nah. 1:2) un „...Nolādēts ir, kas paļaujas uz cilvēkiem un 
tur miesu par savu atbalstu un elkoni, un kura sirds atkāpjas 
no Tā Kunga!” (Jer. 17:5). Debesu Tēvs nevar pieļaut, ka 
kāds cits, bet ne Viņš, kļūtu par kādas dvēseles galveno 
draugu un padomdevēju. 

3. Uzklausot savu apmeklētāju, centieties ieņemt neit-
rālu pozīciju un pret lietu attiekties objektīvi, nesteidzoties 
nostāties viņa pusē, un neizdarīt pārsteidzīgus secinājumus, 
kuri nes vairāk ļaunu nekā labu. Jo katrs cilvēks subjektīvi 
vērtē to, kas ar viņu notiek, tur viņš sevi redz kā nesaprastu, 
apvainotu un pazemotu, bet citus – kā sava stāvokļa vaini-
niekus. Tādās situācijās ir vajadzīga gudrība un vadība no 
augšienes, lai, no vienas puses dvēselei palīdzētu, bet no 
otras – neizpatiktu tai, atbalstot lietās, kas Dievam nav pa-
tīkamas. Ne velti Jēkaba vēstules trešajā nodaļā, septiņpad-
smitajā pantā ir teikts, ka gudrība, kas nāk no augšienes 

179



(kurai neapšaubāmi ir jābūt katram dvēseļu aprūpētājam) 
ir ne tikai šķīsta, miermīlīga, lēnīga, bet arī taisnīga un 
bez liekulības. 

4. Pie jums atnākušajiem cilvēkiem nestāstiet savas 
sirds noslēpumus un nedalieties ar saviem personīgajiem 
pārdzīvojumiem. Jo, vēloties jums atriebties par tik nīstamo 
jūsu kalpošanu, velns visu laiku meklēs ceļus un veidus kā 
jūs sāpināt un iesēt aizvainojumu, niknumu un naidu pret 
cilvēkiem, kuri ir spējīgi jūsu teikto pārvērst par runām un 
baumām. Panācis savu, viņš padarīs jūs nederīgus šai svarī-
gajai kalpošanai, atņems jūsu balvu un palīdzību tiem, ku-
riem tā tik ļoti ir vajadzīga. Atcerieties, ka cilvēki, bieži to 
nemaz neapzinoties, kļūst par sātana ieročiem, kas vērsti pret 
jums. Netopiet sašutuši par viņu garīgo aklumu un nedus-
mojieties par to. Kā ārsti nevar dusmoties uz pacientiem 
medicīnā, tā arī dvēseļu aprūpē dvēseļu aprūpētājs nevar 
dusmoties uz saviem aizbilstamajiem, ir pacietīgi jāpanes 
viņu vājības un jāsaprot viņu pieredzes trūkums, kļūdas un 
neprecizitātes. 

5. Negaidiet no cilvēkiem atmaksu un pateicību, bet 
kalpojiet Tā dēļ, Kurš viņus ir radījis. Biežāk atsauciet at-
miņā gudrā mācītāja vārdus, kurš brīdināja tos, kuri gaidīja 
pienesumus, sakot, ka „...uzpirkšanas dāvanas samaitā sirdi” 
(Sal.māc. 7:7). Apustulis Pāvils savu kalpošanu citiem sa-
prata kā sevis pilnīgu atdošanu, nemeklējot savstarpēju mī-
lestību un atlīdzību. „Par jūsu dvēselēm es labprāt visu 
atdošu un atdošu pats sevi. Ja es jūs tik ļoti mīlu, vai tad lai 
sagaidu mazāk mīlestības?” (2.Kor. 12:15). 

Acīmredzot ar to pašu nācās saskarties arī Dieva vīram 
Osvaldam Čembers, jo viņš arī reiz teica: „Ja mēs sevi vel-
tīsim kalpošanai tuvākajiem, tad ļoti drīz vilsimies, satiekot 
cilvēku melno nepateicību. Viņi būs daudz nepateicīgāki par 
suņiem. Bet, ja mēs kalposi mīlestības uz Dievu dēļ, nepa-
teicība nekad mums netraucēs viņiem kalpot, un nekas mūs 
neapturēs, kā neapturēja Kristu”. Prieks par labajiem dar-
biem, kas darīti mīlestībā uz To Kungu un cilvēkiem, var iz-
rādīties jūsu vienīgā balva, bet tas ir tā vērts. 

180



6. Neskatoties uz to, ka Dievs mums ir uzticējis Savu 
bērnu dvēseles un devis gudrību no augšienes, bīstieties 
uzskatīt, ka savā kalpošanā jūs esat bezgrēcīgi un noteikti 
tiksit pasargāti no visām iespējamām kļūdām. Ne velti 
Dieva vārds saka: „Tiešām, virs zemes nav neviena tik 
taisnīga cilvēka, kurš darītu tikai labu un nekad negrē-
kotu” (Sal.māc. 7:20). Tā tad, arī dvēseļu aprūpētājs, kurš 
ar savu kalpošanu dara daudz laba dvēselēm, ir spējīgs kļū-
dīties un sagrēkot. Jo arī viņš, ar visu Dieva doto autoritāti, 
ir tikai cilvēks. Tādēļ, dodot kādam nepareizu padomu vai 
pamācot, kas nenoveda ne pie nekā laba, esiet vīrišķīgi un 
atzīstiet savu kļūdu, un palūdziet cilvēkam piedošanu. Par 
lielu nožēlu, ir dvēseļu aprūpētāji, kas uzskata, ka tas ir pa-
zemojoši. Bet, ja viņi nevēlēsies pazemoties paši, tad nāks 
stunda, kad viņus pazemos Tas Kungs, un tad pēdējais priekš 
viņiem būs daudz sliktāk kā pirmais. 

7. Ja garīgajā sarunā jūs vēlaties kādam pierādīt savu 
taisnību, tad centieties neuztraukties un nenervozējiet, jo tā 
rīkojoties diez vai varēsiet pārliecināt sarunas biedru par to, 
ka jūsu pozīcija ir pareiza. Dodot cilvēkam padomu vai pa-
mācību, pievērsiet uzmanību tam, kādā veidā, kādā intonācijā 
un kādā garā jūs to darāt. Jo var gadīties, ka jūsu izteiktā ideja 
ir laba un pareiza, bet tas, kā jūs to pasniedzat, visu sabojā. 

8. Dvēseļu aprūpes sarunā necentieties uzreiz cilvēku 
pārliecināt par to, kas ir pretējs viņa patreizējiem uzskatiem 
un kurus viņš šobrīd vēl nevar izmainīt, jo pagaidām tam vēl 
nav garīgi nobriedis, tātad, paliks pie sava viedokļa. Šo prin-
cipu sevišķi svarīgi ir ievērot tad, kad jautājums skar pasau-
les uzskatu un konfesionālo dogmatiku, kurā viņš ir garīgi 
piedzimis. Tā vietā pacentieties viņā atmodināt tādas jūtas 
un pārdzīvojumus, kas pilnībā izmainītu viņa pieeju esoša-
jām problēmām. Lai to izdarītu, ir jāpalīdz dvēselei apgūt 
tās kristietības patiesības, kas dos viņai brīvību no šauru uz-
skatu un jēdzienu važām.

181



9. nodaļa 
 

Garīgā autoritāte 
 

Dārgie draugi! Pēdējās desmitgadēs Dieva kalpotājus 
nodarbina jautājums, kādēļ praktiski visās kristīgajās baznī-
cās ir novērojama progresējoša garīga atsalšana un ar to sais -
tītā atkāpšanās no bibliskajām pamatpatiesībām? Kas ir par 
pamatu tam, ka mūsu prātus un sirdis piepilda atvieglota, 
formāla, virspusēja kristietība, kas nedod apmierinājumu un 
prieku ne tiem, kas nāk uz dievkalpojumiem, ne tiem, kas 
sludina no katedras? Protams, visvieglāk to ir izskaidrot ar 
pēdējiem laikiem, kuros mums gadījies dzīvot, kad, saskaņā 
ar Jēzus pravietojumu – „…netaisnība ies vairumā, mīles-
tība daudzos izdzisīs” (Mat. 24:12). Taču, ir vēl vesela vir-
kne iemeslu, un viens no tiem ir tas, ka nav garīgas 
autoritātes tiem, kuros tai vajadzētu būt, vispirms – Evaņ-
ģēlija sludinātājiem. 

Vārds „autoritāte” nozīmē cilvēka ietekmi pār citiem 
cilvēkiem, viņa atzīšanu, īpašas cieņas izrādīšanu viņam. 
Būt autoritātei – nozīmē nopelnīt beznosacījumu uzticēšanos 
un iekarot vispārēju mīlestību un simpātijas. Kas attiecas uz 
„garīgās autoritātes” skaidrošanu, tad tas, pirmkārt, no-
zīmē, ka cilvēka dzīvē ir īpašs svaidījums un Dieva spēka 
klātbūtne, kas viņam tiek dota no augšienes. Bet viss pārējais 
ir no tā izrietošs. Parasti cilvēki uzskata, ka šādu autoritāti 
vajag iekarot, un tādēļ ir jābūt spēcīgai personībai, ar iespai-
dīgu izskatu, būt daiļrunīgam, tālredzīgam, vīrišķīgam un 
izlēmīgam, jāmāk uzvesties sabiedrībā, jāizsaka gudras ide-
jas, jābūt stingrai pārliecībai. Taču, visas šīs īpašības nepie-
rāda cilvēka garīgo autoritāti, bet, drīzāk rāda to, ko apgalvo 
mūsu miesa. 

Garīgā autoritāte rodas Dieva atklāsmē un ir Dieva iz-
vēle, nevis kaut kas tāds, ko var sasniegt ar paša cilvēka 
pūlēm. Tā izriet un balstās kalpošanā. Patiesā garīgā kal-
pošanā iniciatīva vienmēr nāk no Tā Kunga. Ja par inicia-
toru kļūst cilvēks pats, tad viss, ko viņš dara, ir nekas cits, 

182



kā „svešā uguns”, līdzīga kā tā, ko reiz templī ienesa 
Ārona dēli Nadabs un Abijs, un tādēļ Dievs viņus nonā-
vēja (3.Moz. 10:1-2). Autoritāte tiek dota ne tādēļ, lai cil-
vēku paaugstinātu, bet tādēļ, lai izpildītu Dieva pavēles. 
Tā ir nepieciešama, lai atklātu cilvēkiem patiesu izpratni 
par Dievu, nevis, lai norādītu uz sevi. 

Par nožēlu, garīgās autoritātes raksturojums ir zaudējis 
savu sākotnējo nozīmi, jo ar to netiek domāts Dieva svaidī-
jums, bet cilvēkam dotās pilnvaras, atbilstoša teoloģiskā iz-
glītība un spēja vadīt. Tieši tāpat ir ar jēdziena „kalpotājs” 
skaidrošanu. Tas cēlies no vārda „kalpot”, tātad atdot sevi, 
savu laiku un spēkus citu rīcībā. Šodien šis vārds ir ieguvis 
nedaudz citu nozīmi, jo ietver sevī ne tik daudz dvēseļu 
grūto aprūpes un ganīšanas darbu, kuram tu sevi atdod pil-
nībā, cik stāvēšana viņu priekšā, esot vadītāja godā, kurš 
seko baznīcas kārtības ievērošanai un atprasa no tiem, kuri 
tai nepakļaujas. Tādēļ, vadošais stāvoklis baznīcā vairāk tiek 
aplūkots no prestiža skata punkta, nevis no dotībām un ie-
spējas īstenot dzīvē to spēku no augšienes, kurš tiek piešķirts 
garīgai autoritātei. 

Vecās un Jaunās Derības laikos Pats Dievs izvēlējās 
kalpotājus un tautas vadoņus. Mūsdienās tas notiek, balsojot 
draudzes locekļiem vai brāļu padomei, un, vecākajam bīs-
kapam akceptējot to. Augstākā līmenī balsošana notiek si-
nodēs, konferencēs un kongresos. Tādā veidā izvēlēti 
kalpotāji vada dievkalpojumus, Bībeles studijas, lūgšanu sa-
pulces, brāļu sadraudzību, rīko vietējas vai visaptverošas 
evaņģelizācijas, nodarbojas ar garīgu kadru apmācību. 
Kopumā, liekas, dara visu, kas nepieciešams, lai kristīgās 
baznīcas augtu un plauktu, taču, vēlamā pacēluma un pie-
augšanas vietā visur ir vērojams kritums un progresējošs ga-
rīgs vēsums. Garīgās barības meklējumos arvien vairāk 
ticīgu cilvēku pamet savu draudzi un pāriet kādā citā, bet 
nereti, svētdienās vispār paliek mājās. 

Kādēļ gan zūd interese par kristīgo ticību, bet citas 
reliģijas iegūst aizvien jaunus sekotājus? Kāds ir šīs vil-
šanās iemesls? Vai tiešām Kristus ir mainījies un priekš 

183



grēciniekiem zaudējis Savu saistošo spēku?! Kā izskaidrot 
to, ka apustuļu laikā ļaudis tūkstošiem nāca uz baznīcu, bet 
šodien mēs priecājamies par to, ja mūsu pakusušās rindas 
papildina dažas dvēseles? Kas vai kurš ir visas šīs pieaugo-
šās problēmas sakne? 

Jēkaba vēstulē ir teikts, ka Dievs ir gaismas Tēvs, 
„…pie Kura nav ne pārmaiņas, ne pārgrozības ēnas.” 
(Jēk. 1:17). Bet ja tas ir tā, tad atliek vien pieņemt, ka mai-
nījušies esam mēs, kristieši, sevišķi tie no mums, kuriem va-
jadzētu iet priekšgalā un vest sev līdzi citus. Jo, visos laikos, 
sākot no Mozus, tieši vadoņi un vadītāji bija tie, no kuriem 
bija atkarīgs, cik lielā mērā Kungs caur viņiem varēja iz-
paust Savu spēku, godību un varenību. Viņi bija Dieva ielikti 
un ne tikai atspoguļoja Dieva gaismu, bet iznīcinot ienaid-
nieka nodomus, īstenoja dzīvē Viņa ieceres un plānus. 

Kad Dievs izvēlas kalpošanai cilvēku, Viņš dāvā viņam 
to, ko neviens un nekas cits iedot nevar, pat ne pazīstami 
Dieva Vārda skaidrotāji un teoloģiskā izglītība. Tad kalpo-
tājs kļūst spējīgs uz tādām lietām, kas ir ārpus cilvēcisko 
iespēju robežām un pagodina Dievu, Kuram viņš kalpo. 
Viņa vārdiem piemīt Svētā Gara spēks un vara, kas piedod 
tiem svaru un īpašu nozīmi. Viņa runas iekļūst siržu dziļu-
mos, satricinot cilvēku dvēseles un ievērojami ietekmējot 
viņu dzīves. Spilgts piemērs tam ir Jāņa Kristītāja sludinā-
šana, arī Jēzus Kristus kalna sprediķis, kas, ar savu spēku, 
dziļumu un vienkāršumu izbrīnīja tur esošo ļaužu pūli, par 
ko evaņģēlists stāsta tā: „Un notika, kad Jēzus šos vārdus 
bija beidzis runāt, ļaudis izbrīnījās par Viņa mācību, jo 
Viņš tos mācīja kā tāds, kam vara, un ne kā viņu rakstu 
mācītāji”, kuri cilvēkiem cēla priekšā tikai nedzīvu teoriju 
(skat. Mat. 7:28-29). Tāda vara liecina par Dieva izvēli, 
paklausību Viņam un par uzticamību pildot uzticēto kal-
pošanu. Tas tiek dots tikai tiem kalpotājiem, kuri savas 
dzīves ir pilnībā veltījuši Radītājam, un kuras atbilst Svē-
tajiem Rakstiem. 

Ir svarīgi piezīmēt, ka tāda gudrība, spēks un vara, 
tātad arī garīgā autoritāte, kas izpaužas caur to, nav nekas 

184



nemainīgs, kas tiek cilvēkam iedots vienreiz un uz visiem 
laikiem. Nē. Ja kādu iemeslu dēļ kalpotājs nav modrs, krīt 
grēkā vai viņa dzīvē parādās aizraušanās, kas kļūst par elku, 
dotās Svētā Gara izpausmes pavājinās, un pēc tam pilnībā 
izbeidzas, tātad, arī pozitīvā ietekme uz citiem pazūd. Viņa 
runas zaudē iedvesmu un spēju iekļūt siržu dziļumos, un tās 
izmainīt. Tas, ko viņš runā, ko māca un prasa no citiem, pauž 
ne vairs Dievu, bet viņu pašu. Arvien retāk pie viņa vēršas 
pēc padoma vai pamācības un aizvien retāk viņu atzīst par 
paraugu. 

Vēršoties pie Saviem sekotājiem, Jēzus atgādināja: „Jūs 
esat pasaules gaišums; pilsēta, kas stāv kalnā nevar būt ap-
slēpta” (Mat. 5:14). Un šiem vārdiem, kas raksturo patiesos 
Jēzus Kristus mācekļus, vispirms ir jāattiecas uz kalpotā-
jiem. Gaisma, ko viņi izplata, – tās ir ne tikai runas par Jēzu 
un pareizas pamācības, kas tiek teiktas no katedras, bet pirm-
kārt, viņu pašu uzvedība, reakcijas un parastā ikdienas dzīve, 
kas dienu no dienas ir redzama apkārtējiem. Apstiprinot šo 
faktu, dvēseļu aprūpes sarunās cilvēki parasti saka: „Baznīcā 
mūs pastāvīgi māca kalpotājus cienīt, godāt un paklausīt vi-
ņiem, stāstot atbilstošus piemērus no Bībeles. Bet, ja godīgi 
jāatzīstas, kad es redzu viņu pašu dzīvi un reakcijas dažādās 
konflikta situācijās, man pazūd jebkāda cieņa pret viņiem 
un vēlēšanā darīt to, ko viņi māca, jo paši nepilda to, ko 
māca mums”. 

Ko gan lai saka? Lai cik nepatīkami būtu to atzīt, bet 
bieži vien viss izskatās tieši tā. Jā, Bībele patiesi runā par 
nepieciešamību cienīt savus kalpotājus un paklausīt viņiem: 
„Mēs lūdzam jūs, brāļi, atzīstiet tos, kas jūsu labā strādā, kas 
ir jūsu priekšnieki Tā Kunga draudzē un kas jūs pamāca.” 
(1.Tes. 5:12); „Paklausiet saviem vadītājiem un esiet pade-
vīgi, jo viņi ir nomodā par jūsu dvēselēm kā tādi, kam būs 
jādod atbildība. Lai tie to varētu darīt ar prieku un nevis 
nopūzdamies, jo tas jums nav derīgi.” (Ebr. 13:17). Bet, bez 
šīm divām Rakstu vietām, Bībelē ir vēl viens pants, kas liek 
aizdomāties pašiem kalpotājiem, jo runā par nosacījumu, 
kuru piepildot, viņi var cerēt uz tādu attieksmi pret viņiem: 

185



„Pieminiet savus vadītājus, kas jums Dieva Vārdu runā-
juši; vērodami viņu dzīves galu, sekojiet viņu ticībai!” 
(Ebr. 13:7). 

Dzīves pieredze rāda, ka cilvēki ciena, pagodina un lab-
prāt klausās tos, kuri viņiem ir cienīgs piemērs, kam gribētu 
līdzināties. Ja kalpotājs tikai runā dievbijīgus vārdus, pamā-
cot kā ir pareizi jārīkojas, bet pats tos neīsteno savā dzīvē, 
tad var ievērot tieši pretēju attieksmi pret viņu. Bet sevišķi 
svarīgi, kādā garīgā stāvoklī tāds kalpotājs tuvojas mūžības 
slieksnim. Jo var gadīties tā, ka visas savas dzīves garumā 
viņš ir „spīdējis” ar savām dziļajām Dieva Vārda zināšanām, 
dažādām dāvanām un spējām, bet dzīves noslēgumā izdara 
ko tādu, kas iznīcina visus viņa nopelnus un svētības. Gi-
deona, kurš bija ieguvis īpašu labvēlību Dieva acīs, dzīve 
var kalpot tam kā piemērs. Kaut viņam bija tikai trīs simti 
vīru liela armija, tie uzvarēja daudzus tūkstošus lielo midiā-
niešu karapulku. Un, kad israēlieši vēlējās viņu iecelt par 
savu ķēniņu, piesardzīgi atteicās no šī pagodinājuma, visu 
sev veltīto godu atdodot Tam Kungam. Tādā veidā stājoties 
pretī nopietniem kārdinājumiem, viņš tomēr nespēja pa-
stāvēt līdz galam un ļāva sātanam sevi sagūstīt. Lūdzot 
kareivjus iedot viņam zelta auskarus, kas bija nolaupīti 
ismaēliešiem, viņš darināja no tiem efodu, kas vēlāk kļuva 
par Israēla elku un ķeramo tīklu pašam un viņa ģimenei. 
(skat. Soģu 8:27). Tā kā vārdi „ne sākums nosaka darbu, bet 
beigas”, apstiprina sevi visos laikos, līdz pat mūsu dienām. 

Visspilgtākie garīgās autoritātes piemēri, kas aprakstīti 
Bībelē ir Mozus un apustulis Pāvils, kuri dzīvoja un darbojās 
Vecās un Jaunās Derības laikā. Izsekojot notikumiem, kas 
saistīti ar viņu svētīgo kalpošanu, var saprast kā dzimst ticī-
bas varoņi, kurus Dievs lieto Savai slavai varenā spēkā un 
godībā. Kaut šo vīru dzīves atdala daudzi gadsimti, tajā, 
kā Dievs viņus gatavoja kalpošanai, ir redzamas neapšau-
bāmas paralēles. Bet tas mums dod tiesības pieņemt, ka 
arī šodien Savu trauku sagatavošanai, Viņš izmanto līdzī-
gus ceļus. Pētot un salīdzinot tos ar saviem ceļiem un me-
todēm, var atrast tās neatbilstības, kļūdas un novirzes, kas 

186



atņem svētības mūsu kalpošanā, bieži noritot pēc principa 
„priekš Dieva, bet bez Dieva”. 

1. Vispirms ir jāpiezīmē, ka gan Mozus, gan Pāvils kal-
pošanai tika Paša Dieva izraudzīti. Viņi to nemeklēja, bet arī 
nepretojās, kad Viņš atklāja tiem Savu gribu, pēc tam Dieva 
vadība un svētības viņus pavadīja visu atlikušo mūžu. Mūs-
dienās reti kas tāds tiek praktizēts. Daudzi brāļi kļūst par 
kalpotājiem tikai tādēļ, ka paši to vēlās. Tā kāds mācītājs 
atklāti pateica, ka jau mazotnē apsolījis sev, ka kļūs par 
presbiteru, un kļuva, ne vārda nebilstot, ka tāds būtu bijis 
Dieva prāts. 

2. Gan Mozus, gan apustulis Pāvils saņēma sava laika 
labāko izglītību. Pirmais – faraona pilī bija izskolots visās 
tā laika Ēģiptes gudrībās, bet otrs – pie tajās dienās pazīsta-
mākā teologa Gamaliela kājām bija izgājis garīgo apmācību. 
Tomēr kā viens, tā otrs reiz iegūto uzskatīja par niekiem un 
mierīgi aizmirsa, lai varētu piepildīt Dieva gribu. Tādā 
veidā, katrs atstāja to, no kā mūsdienu kalpotājiem nebūtu 
spēks atteikties. Teoloģiskā iestādē apgūtās zināšanas viņi 
vērtē tik augstu, ka baidās tās apšaubīt, pat, ja tās ir klajā 
pretrunā ar kristīgās dzīves praksi. 

3. Abi, gan Mozus, gan Pāvils (tajā laikā vēl Sauls), pa-
rādīja nepamatotu dedzību, kura izpaudās jauneklīgā degsmē 
par taisnību un patiesību. Reiz redzot, kā ēģiptietis sit ebreju, 
„taisnu” dusmu uzplūdā Mozus nosita pāridarītāju un pa-
slēpa to smiltīs, uzskatot, ka ir izpaticis Dievam. Līdzīgā cil-
vēciskā dedzībā, arī Sauls bija gatavs nogalināt katru, kurš 
uzdrīkstētos atzīt, tajā laikā viņam vēl nezināmo Jēzu, par 
Mesiju, tādēļ kļūstot par bargu kristiešu ienaidnieku. Tikai 
daudzus gadus vēlāk, kā vienam, tā otram, atklājās pavisam 
cits, Dieva paredzētais plāns viņu dzīvēm. Tā piepildīšanai 
viņi veltīja visu savu dzīvi un ne reizi nelūkojās atpakaļ. Arī 
vēlākos gadsimtos, Dieva vīru vidū, bija ne mazums tādu, 
kuriem bija vajadzīgi gadi, lai izcīnītu cīņu ar sevi, pārvēr-
tētu garīgās vērtības, izvērtētu iepriekšējos uzskatus un jē-
dzienus, un tikai tad Tas Kungs sāka viņus nodarbināt 
Savā vīna kalnā. 

187



Kaut kas līdzīgs notiek arī mūsu dienās, kad Tas Kungs 
savam izraudzītajam traukam atklāj ko tādu, kas ir pretrunā 
ar visiem viņa iepriekšējiem uzskatiem un pārliecībām, mu-
dinot atlikt malā to, kam visu laiku ir ticējis, lai sāktu dar-
boties pilnīgi citā virzienā. Tādā veidā cilvēka sirdī sākas 
mokoša cīņa. Jo nav viegli atteikties no tā, kādā tu esi garīgi 
piedzimis un kam esi veltījis daudzus savas dzīves gadus vai 
pat gadu desmitus, turklāt atzīt, ka daudzus garīgās dzīves 
jautājumus neesi sapratis pareizi, tātad, arī citus esi pamā-
cījis nepareizi. Tāda apzināšanās ir saistīta ar savu kļūdu at-
zīšanu, kas, protams, aizskar mūsu lepno „ES”, kuram mēdz 
būt grūti samierināties, sevišķi, ja tas ir saistīts ar citu cil-
vēku viedokli un viņu attieksmi pret mums. Tagad šāds solis 
kļūst par to augsto latiņu, kuru daudziem ir grūti pārvarēt. 
Bet, ja mēs tam neesam gatavi, Tas Kungs mūs nevarēs iz-
mantot Savā, mums paredzētajā, jaunajā un pagaidām vēl 
nezināmajā plānā. 

4. Cilvēks, kurš ir Dieva aicināts garīgajā kalpošanā, 
parasti, iziet caur ilgu sagatavošanas procesu, kas sevī ietver 
iekšējo cīņu, mokošus garīgus meklējumus un smagus pār-
baudījumus, pēc kuriem, par viņa jaukākajām rakstura īpa-
šībām kļūst pieticība, lēnprātība, pazemība un jebkāda veida 
iedomība. Bez tam, pirms viņš uzsāk kalpošanu, ir gari pa-
cietīgas gaidīšanas gadi, kuri nebūt nav zaudēts laiks, jo šajā 
laikā Tas Kungs attīra un svēto Savu trauku, daudz ko viņā 
izmaina, māca, paskaidro un izskaidro. Tieši tā bija ar Mozu. 
Pirms viņš varēja israēliešu tautu izvest no Ēģiptes, viņam 
bija četrdesmit gadi jāpavada tuksnesī, kur garīgā vientulībā 
un pārbaudījumu ugunī „sadega” viņa lepnais, augstprātīgais 
„ES”, un viņš pārtapa pazemīgākā cilvēkā zemes virsū. Kad 
Dievs paziņoja Mozum, ka ir izraudzījis viņu par Savas 
tautas vadoni un viņam būs jāiet runāt ar faraonu, viņš, 
pilnīgi apzinoties savu niecīgumu, teica: „Ak, Kungs, es 
neesmu runātājs, tāds neesmu bijis vakar, tāds neesmu arī 
šodien, kopš Tu runāji ar Savu kalpu; bet man ir grūta va-
loda un neveikla mēle… Ak, Kungs, sūti taču ko sūtī-
dams!” (2.Moz. 4:10,13). 

188



Tādā pašā veidā Dievs strādāja ar apustuli Pāvilu, kad 
atklājis Savu gribu, aizveda viņu no trokšņa, niecības un 
daudziem cienītājiem uz Arābijas tuksnesi, pēc tam uz Da-
masku, kur klusā nošķirtībā ne vien atklājās viņam, bet 
daudz ko viņā izmainīja, tā ka no iepriekšējā pašpārliecinātā 
Saula, beigu beigās, nekas nepalika. Gala rezultātā mēs 
Saulā redzam tās pašas rakstura īpašības, ko Mozū – paze-
mība un savas niecības apziņa caurstrāvo viņa vārdus, kad 
viņš par sevi saka: „Tas ir patiess un pilnā mērā atzīstams 
vārds, ka Kristus Jēzus ir nācis pasaulē izglābt grēciniekus. 
Es esmu pirmais viņu starpā.” (1.Tim. 1:15). Par lielu no-
žēlu, tas, kas bija kā norma Bībeles tapšanas laiku kalpotā-
jiem, mūsdienās vairs nav kā nepieciešamība. Personīga 
komunikācija ar Radītāju un laiks, kad Dievs sagatavo kal-
pošanai, ir nomainīti pret gadiem ilgām mācībām garīgās 
iestādēs, kur iegūst teoloģisku izglītību, kura dod tikai zinā-
šanas par Dievu, bet ne Paša Dieva iepazīšanu. 

5. Garīgā augstprātība, iedomība, pārliecība par sevi, 
atzinības un goda meklēšana pie cilvēkiem, kļuvis par pā-
tagu daudziem Dieva vīriem, kas absolūti nebija raksturīgs 
apustulim Pāvilam, kurš noraidīja ļaužu paaugstinājumus un 
jebkādu pielūgsmi no viņiem (Ap.d. 14:11-18; 1.Kor. 3:5-10), 
arī Mozum, kurš atkāpās no saviem kalpošanas principiem, 
ko labi var redzēt sekojošā piemērā. Kad Jetrus tuksnesī ap-
meklēja savu znotu un ieraudzījis, cik viņam grūti ir valdīt 
pār Israēlu, viņš deva gudru padomu, lietot citu cilvēku pa-
līdzību, izvēlot vecajos un tiesnešus, kuri tiesātu tautu un 
nodarbotos ar citām, valdīšanai svarīgām lietām, un Mozus 
tūdaļ piekrita (2.Moz. 18 nod.). 

Tas Kungs nekad nerādīs savu godību caur cilvēku, 
kurš ir spējīgs ātri un viegli kļūt lepns. Kalpotāja pienākums 
ir pārstāvēt Dieva autoritāti, bet nevis to aizstāt, un tas 
nozīmē, ka mūsu lepnajam, augstprātīgajam un pašpārlie-
cinātajam „ES” ir jātop iznīcinātam, bet paša filozofēšana, 
domas un viedokļi ir pilnībā jāatmet. Šādam cilvēkam par 
galveno dzīves mērķi un saturu kļūst Dieva gribas izzi-
nāšana un tās izpildīšana bez iebildumiem. Tikai šādā 

189



gadījumā piepildās Dieva Vārds, kurš saka: „Tā Kunga bi-
jāšana ir mācības ceļš, kā kļūt pie gudrības, un pazemība ved 
godā.” (Sal.pam. 15:33). Bez šī likuma ievērošanas, diez vai 
ir iespējama garīgu autoritāšu rašanās, kurām ir piešķirta 
gudrība un spēks no augšienes un kurus Dievs varētu lietot 
tāpat kā Mozu un Pāvilu. 

6. Gan Mozum, gan apustulim Pāvilam, bija īpaši cieša 
saikne ar To Kungu. Par pirmo ir teikts: „Un Tas Kungs 
runāja ar Mozu vaigu vaigā, kā kāds sarunājas ar savu 
draugu.” (2.Moz. 33:11). Bet otrs, savām ausīm dzirdot De-
besu Tēva pamācības, vēlāk par to runā kā par kaut ko pil-
nīgi dabīgu: „Jo no Tā Kunga es esmu saņēmis, ko arī jums 
mācīju...” (1.Kor. 11:23). Lai piepildītu Dieva gribu, abiem 
vīriem bija jābūt ļoti ciešā sadraudzībā ar To Kungu, Kurš 
bija galvenais Iniciators visā tajā, ko viņi darīja. Būdami 
tikai izpildītāji, viņi īstenoja dzīvē sava varenā Likumdevēja 
un Radītāja plānus. Mums, šodien, diemžēl, mēdz būt pilnīgi 
otrādi. Mēs plānojam un īstenojam dzīvē savas personīgās 
idejas, neesot skaidrībā un nebūdami pilnīgi pārliecināti par 
to, ka tā ir Dieva griba, un tad intensīvi lūdzam, lai Tas 
Kungs apstiprina to pareizību ar Savu svētību. 

Katra, kurš pārstāv garīgo autoritāti, galvenais aicinā-
jums ir – avīm, kuras ir izkaisītas pa visu zemes virsu, 
Svētā Gara spēkā nest Dieva Labo Vēsti. Bet, ja šādi trauki 
reti kad dodas vientulībā pārdomāt un būt personīgā tuvībā 
ar To Kungu, viņi vienkārši nav spējīgi svētīgi runāt uz cil-
vēkiem tā, ka tas nonāktu viņu sirds dziļumos, jo viņu vār-
dos nebūs tā spēka no augšienes, kas tiek dāvāts šajos 
klusuma brīžos. Mūsu laikā, kas nav viegls un ir piepildīts 
ar steigu, nīcību un pastāvīgiem stresiem, Dieva kalpiem 
ir jālūdz Tas Kungs pasargāt viņus no pārmērīgas un ne-
auglīgas aktivitātes un nesamērīgas aizņemtības. Plānojot, 
organizējot un īstenojot dzīvē, no pirmā acu skata, svarīgus 
baznīcas pasākumus un atdodot sevi lietām, kas ir uzskai-
tāmas un apliecina, ka mēs darām ko vajadzīgu, ir ļoti 
viegli ir aizmirst par personīgām attiecībām ar To, Kura 
dēļ, tas viss tiek darīts. 

190



Brāļu tikšanās, konferences, apspriedes, kongresi un 
plašas evaņģelizācijas, kaut arī nes kādus augļus vispārējā 
garīgajā attīstībā, tomēr Dieva svaidītajiem, lai padziļināti 
kontaktētos ar To Kungu, dod visai maz. Ja pavērojam, cik 
blīvi ir saplānota dzīve dažiem no viņiem, tad rodas iespaids, 
ka viņiem ir bail palikt vienatnē ar sevi. Viņiem vienmēr ir 
jābūt cilvēkos, jāsarunājas ar viņiem, kaut kas kopīgi jāri-
sina, jāstrādā un jāatpūšas. Viņiem neatliek ne minūtes mie-
rīgām pārdomām vai noslēgtai lūgšanai. Tā rīkojoties, viņi, 
acīm redzami aizmirst, ka pat Dieva Dēlam vajadzēja vien-
tulību, kur viņš kontaktējās ar Savu Debesu Tēvu, no Kura 
smēlās iedvesmu un spēku piepildīt Viņam uzticēto kalpo-
šanu dvēseļu glābšanai. 

Lai varētu auglīgi strādāt Tam Kungam, katram sludi-
nātājam, kalpotājam un baznīcas vadītājam ir jāatrod laiks 
klusai vientulībai un pārdomām. Viņam noteikti ir jābūt 
patvērumam, kur var paslēpties un atslēgties no pasaules 
trokšņa un skaļuma, lai varētu pabūt klusumā un lūgšanu sa-
draudzībā ar savu mīļoto Radītāju. Jo ne velti Bībele saka: 
„Kas ir tas vīrs, kas To Kungu bīstas? Tam Viņš māca ceļu, 
pa kuru tam jāstaigā. Pats viņš baudīs labumu, un viņa dzi-
mums iemantos zemi.” (Ps. 25:12-13). 

7. Kalpojot cilvēkiem gan Mozus, gan apustulis Pāvils 
ir spējuši panest līdzcilvēku nesapratni un pat naidu, kaut 
dažiem no viņiem vajadzēja būt par palīgiem ne pretinie-
kiem. Kad brālis un māsa cēla iebildumus pret Mozu etio-
pietes dēļ, ko viņš bija sev ņēmis par sievu, un Dievs 
iestājās par viņu, skarot Mirjamu ar spitālību, un tad, kad 
israēliešu tauta bija sacēlusies un kurnēja, un tika Tā 
Kunga piemeklēta, Dieva kalps tūdaļ iestājās par viņiem 
un lūdza To Kungu dāvāt viņiem piedošanu un žēlastību. 
Nedz ļaunatminību, nedz rūgtumu, ne apvainojumu, ne vē-
lēšanos atriebties neizrādīja arī apustulis Pāvils, kad, vēr-
šoties pie tiem, kas viņu kritizēja un nosodīja, mierīgi teica: 
„Par jūsu dvēselēm es labprāt visu atdošu un atdošu pats 
sevi. Ja es jūs tik ļoti mīlu, vai tad lai sagaidu mazāk mī-
lestības? (2.Kor. 12:15); „Topiet tādi kā es, jo es tapu tāds 

191



kā jūs, es jūs lūdzu, brāļi. Jūs man neesat darījuši nekā 
ļauna.” (Gal. 4:12). 

Vai mūsu dienās bieži var sastapt līdzīgas attiecības 
Dieva bērnu starpā? Cik daudzas nesaprašanās, strīdi, aiz-
vainojumi un šķelšanās mēdz būt mūsu kristīgajās baznīcās! 
Gadiem un gadu desmitiem, tie, kuri sevi uzskata par garī-
gām autoritātēm, sirdīs nēsā aizvainojumus un rūgtumu. Cik 
daudz baznīcu un draudžu ir sadalījušās grupās un grupēju-
mos, tikai tādēļ, ka vadītāji nevar viens otru paciest vai pie-
ņemt un piedot tiem, kuri domā un rīkojas savādāk nekā 
viņi! Skumji, ja baznīcā ir vieta patvaldībai, kurā tās vadī-
tājam ir tikai viens pareizais lēmums – viņa lēmums. Vēl 
traģiskāks stāvoklis ir tur, kur mācītājs ar praviešu vai savu 
līdzcilvēku palīdzību, radot sev īpaši svaidīta Dieva vīra re-
putāciju, liekot savā priekšā klanīties, un tādā veidā izvei-
dojot gandrīz vai savas personības kultu. 

8. Ne Mozus, ne apustulis Pāvils neizrādīja ne mazākās 
greizsirdības vai skaudības pazīmes, kad Dievs Savā darbā 
lietoja kādu citu. Turklāt viņi klusināja savus pāri mēram 
aktīvos sekotājus, kuri izrādīja sašutumu, cenšoties pretoties 
tādiem cilvēkiem. Piemēram, kad Tas Kungs mākonī nolai-
dās pār septiņdesmit israēliešu vecajiem, un tie sāka pravie-
tot, divi no viņiem to turpināja darīt arī tad, kad citi to jau 
bija beiguši. To uzzinājis, Jozua dusmās izsaucās: „Mozu, 
mans kungs, aizliedz tiem!” Tad Mozus tam atbildēja: „Vai 
tu esi manu tiesību aizstāvis? Ak, kaut Tā Kunga tauta visa 
būtu pravieši, un kaut Tas Kungs Savu Garu pār viņiem vi-
siem dotu!” (4.Moz. 11:28-29). 

Līdzīgi pret šādu jautājumu attiecās arī apustulis Pā-
vils, jo vienā no savām vēstulēm stāsta: „Bet es gribu, 
brāļi, lai jūs zinātu, ka tas, kas ar mani notiek, ir drīzāk 
sekmējis Evaņģēliju, ka manas važas ir kļuvušas iekš 
Kristus zināmas visā virssardzē, un arī visiem citiem, un 
ticības brāļu vairākums, kas uzticējušies manām važām, 
ar vēl lielāku drosmi, bezbailīgi sludina Dieva vārdu. 
Daži naida un strīda dēļ, bet citi ar labu prātu sludina 
Kristu. Ko tad nu? Par katru veidu kādā Kristus tiek 

192



pasludināts – vai ar izlikšanos vai patiesībā, es priecāšos.” 
(Fil. 1:12-15;18). 

Piekritīsiet taču, ka to tālo laiku kalpotāju uzvedība ne 
vienmēr atrod atspulgu mūsdienu garīgajos vadītājos. Kā 
gan vēl savādāk var skaidrot sāncensību sludinātāju starpā, 
kuru pamana pat vienkāršākie draudzes locekļi un pauž par 
to neizpratni. „Kā tad tā? – viņi jautā. – Visi Dieva sūtņi taču 
nes vienu un to pašu Labo Vēsti, kura māca mums otru 
uzskatīt augstāku par sevi. No kurienes gan tad ir tieksme 
sevi izcelt un pievērst sev vairāk uzmanības?! Kādēļ kris-
tīgajās baznīcās, tāpat kā pasaulē, ir varaskāre un cīņa par 
portfeļiem?!”. Dzirdot ko tādu no tikko jaunpiedzimušiem 
cilvēkiem, kuri vēl nav nostiprinājušies ticībā, brīžiem ne-
zini ko atbildēt. 

Ir viens ļoti gudrs teiciens: „Pārsteidzoši, ko mēs varam 
sasniegt, ja nedomājam par to, kurš saņems balvu”. Un tas 
ir īpaši taisnīgi runājot par kristīgo kalpošanu. Ne velti apus-
tulis Pāvils teica korintiešiem: „Es dēstīju, Apolls aplaistīja, 
bet Dievs deva spēku augšanai. Tamdēļ nav cildināms ne 
dēstītājs, ne laistītājs, bet Dievs, kas audzē.” (1.Kor. 3:6-7). 
Tas Kungs ir pāri visam. Viss vērtīgais un labais, ko mēs 
darām, notiek ar Viņa spēka palīdzību un Viņa žēlastībā, 
tādēļ, arī visa slava pieder tikai Viņam. Cilvēciskā lepnība 
un Dieva žēlastība nekad nevarēs sadzīvot kopā. 

9. Ne Mozus, ne apustulis Pāvils savā kalpošanā un at-
tieksmē pret citiem, kad runa bija par Dieva taisnīgumu, pa-
tiesību un svētumu, neuzlūkoja cilvēka vaigu, necentās 
izpatikt, nedz bijās no ļaudīm. Gadījumā ar Nadabu un 
Abiju, kurus Tas Kungs sadedzināja tādēļ, ka viņi uzdrīkstē-
jās ienest svētajā vietā svešu uguni, Mozus aizliedza viņu 
tēvam un savam miesīgajam brālim apvilkt sēru drānas, at-
gādinot: „Tas ir tā, kā to Tas Kungs bija runājis, sacīdams: 
Es parādīšos svēts tavā vidū, un, visai tautai to redzot, Es 
parādīšu Savu godu” (3.Moz. 10:3), uz ko Ārons varēja 
tikai paklusēt. Kalpošanā Dievam, viņam neeksistēja rad-
niecīgas saites, kuras, varētu domāt, liek būt pielaidīgākam. 
Tieši tāpat arī apustulis Pāvils aizmirsa par draudzīgām 

193



attiecībām, kad visu klātbūtnē notiesāja apustuli Pēteri lie-
kulībā un vēlmē izpatikt, sakot: „Ja tu, jūds būdams, dzīvo 
pēc pagānu un ne pēc jūdu parašām, kā tu gribi piespiest pa-
gānus dzīvot pēc jūdu dzīves veida?” (Gal. 2:14). 

Jūs taču piekritīsiet, ka, ja līdzīgā gadījumā kas tāds no-
tiktu mūsu draudzēs, tas tiktu uzskatīts par kliedzošu baznī-
cas kārtības pārkāpumu, vai, gandrīz par sacelšanos, varbūt 
pat tiktu aizrādīts par nepietiekamu goddevību attiecībā pret 
vadošajiem brāļiem. Tieši šīs bailes pacelt savu balsi aizstā-
vot patiesību un Dieva taisnīgumu, aiztaisa mutes tiem, kuri 
redz baznīcā pieļautās kliedzošās nelikumības, bet tomēr iz-
vēlās klusēt! Rezultātā, lojalitāte pret grēku vadītāju aprin-
dās un liberālisms attiecībā uz viņu bērnu, draugu un 
radinieku pārkāpumiem, ir stipri iesakņojies un izplatījies 
viņu draudzēs. 

10. Kad lasi par Mozu un apustuli Pāvilu, nevari vien 
beigt brīnīties, cik milzīgu, spriežot cilvēciski, pāri spēkiem 
ejošu slodzi viņi nesa un cik brīnumainu pacietību, izturību 
un uzticību viņi izrādīja Dievam! Bez pārtraukuma un at-
vaļinājuma pavadīt četrdesmit gadus kopā ar tautu, kura 
pastāvīgi bija ar kaut ko nemierā, pieprasīja, kurnēja un 
vairākkārtīgi pret viņu sacēlās, – tas ir prātam neaptverami! 
Cik reizes Mozus bija spiests būt aizbildņa lomā, lūdzot Die-
vam piedošanu un apžēlošanu Israēlam, vai pretējā gadījumā 
pašam nomirt! Kāda mīlestība un līdzjūtība pret cilvēkiem 
un kāda atbildības sajūta pret reiz uzticēto kalpošanu! 

Arī apustuļa Pāvila dzīvē, neskatoties ne uz kādām grū-
tībām, varam vērot tādu pašu, visaptverošu sevis atdošanu 
Dieva uzticētajam uzdevumam. Atcerieties kaut to, ko viņš 
mums par sevi rakstīja: „...daudz vairāk darbā, daudz vairāk 
cietumos, bez mēra sitienus ciezdams, bieži nāves bries-
mās… Bieži biju ceļojumos, ūdens briesmās upēs, laupītāju 
briesmās, briesmās savu ļaužu vidū, briesmās pagānu vidū, 
briesmās pilsētā, briesmās tuksnesī, briesmās uz jūras, bries-
mās viltus brāļu starpā, darbā un pūlēs, daudzās bezmiega 
naktīs, izsalkumā un slāpēs, daudzreiz badā, salā un kailumā. 
Bez tam vēl viss pārējais, ļaužu pieplūdums ik dienas, rūpes 

194



par visām draudzēm. Kur ir kāds nespēcīgs, un es nebūtu 
nespēcīgs? Kur kāds krīt grēkā, un mana sirds nedegtu?” 
(2.Kor. 11:23,26-29). 

Diemžēl, mūsdienās tādu attieksmi pret kalpošanu reti 
kad sastapsi. Daži mācītāji ir tik ļoti piekusuši no saviem 
draudzes locekļiem, ka pat priecājas, ka tie nevēršas pie vi-
ņiem ar savām problēmām. Un ne tikai, viņu vidū ir arī tādi, 
kuri pazemo un necieš tos, kuri palīdzības meklējumos atklāj 
viņiem savu nešķīstību un garīgo bezspēcību, cīņā ar saviem 
grēkiem. Kāds mācītājs, sarunājoties ar sev līdzīgu kalpo-
tāju, paužot savu attieksmi pret šādiem cilvēkiem, neiecie-
tībā izteicās: „Kā viņi man ir apnikuši ar visiem saviem 
grēkiem un problēmām! Dzīvo savās nelikumībās kā tādā 
purvā! Kaut zābakus velc kājās, lai, iedziļinoties viņu dzī-
vēs, pats nenotraipītos!” 

Dzirdot ko tādu, bija grūti noticēt, ka šis sašutums nāca 
no tā mutes, kura galvenais uzdevums ir rūpes un gādība par 
slimajām, netīrajām, sasistajām un grēka ievainotajām Dieva 
ganāmpulka avīm. Kas būtu tad, ja tā reaģētu arī mūsu gal-
venais Gans – Jēzus Glābējs, kurš par mums nešķīstajiem 
un necienīgajiem ir izlējis Savas dārgās Asinis?! Bet Svētie 
Raksti taču saka, ka māceklis nav augstāks par savu Skolotāju. 
Žēlastība pret citiem un liela pacietība pret viņiem,– tam va-
jadzētu būt obligātai rakstura iezīmei tiem, kuri pārstāv 
Dieva autoritāti. Kalpotājs nevar sevi uzskatīt par labāku 
tikai tādēļ, ka vairāk par viņiem pārzin garīgos jautājumus. 
Jo viss, kas mums ir, ir Dieva dots pateicoties Viņa žēlastī-
bai, un nekas nenāk pats no sevis un no mums pašiem. Kal-
potāja personiskajā uzvarā pār zaudējumiem un grūtībām, 
kas viņu piemeklē, ir avots, kas sniedz palīdzību citiem. 
Kurnēšana, sūdzības, neapmierinātības un sašutuma izpaus-
mes, nesot lielo slodzi, nevar citus labvēlīgi ietekmēt. 

11. Būt par Dieva noliktu autoritāti ir liela atbildība, 
tādēļ ka, jebkādai šīs varas izmantošanai ļaunos nolūkos, 
seko sods. Esot dusmīgam vai labvēlīgam, kalpotājam vien-
mēr jāsniedz tas, ko no viņa grib un sagaida Tas Kungs. Ja, 
atrodoties tādā stāvoklī, garīgā autoritāte rīkosies nepareizi, 

195



viņam nekavējoties tas ir jāatzīst kā sava personīgā kļūda. 
Piemēram, izrādot nepacietību vai dusmas, viņam uzreiz ir 
jāatzīst, ka šīs dusmas nāk no viņa, bet ne no Dieva. Nedrīkst 
jaukt kopā savas un Dieva lietas, tāpat nedrīkst Dievu iejaukt 
arī savās cilvēciskajās kļūdās, liekot saprast, ka tajā, ko es 
daru, it kā Dievs izpauž Savu attieksmi pret notiekošo. Ja 
ieceltā autoritāte dod cilvēkiem šādu melīgu priekšstatu par 
Dievu, tad Viņam ir jāiestājas par Sevi, lai netiktu apgānīts 
Viņa svētums un taisnums. Bet, ja kalpotājs pats atzīstas 
savā pārkāpumā, viņš top svabads no Dieva tiesājošās rokas, 
kuram vairs nevajag Pašam sevi aizstāvēt. Kavējoties un lai-
cīgi neizdarot nepieciešamo, ieceltā autoritāte var uz visiem 
laikiem zaudēt iespēju labot savu situāciju. 

Par spilgtu piemēru tam var kalpot notikums ar Mozu, 
kas risinājās pie Meribas ūdeņiem, kur viņš Israēla tautai 
deva nepareizu priekšstatu par Dievu (skat. 4.Moz. 20:2-3; 
7-13; 23-28 un 5.Moz. 32:48-52; 34:1-6). Kaut gan Mozus 
un Ārons izdarīja tikai vienu kļūdu, viņiem netika dota at-
ļauja ieiet Kānaāna zemē. Tas rāda, cik nopietni un atbildīgi 
ir būt par kalpotāju. Jo lielāku autoritāti Dievs viņam piešķir, 
jo bargāks ir Viņa sods. Ne velti ir teikts: „...Jo no katra, kam 
daudz dots, daudz atprasīs, un, kam daudz uzticēts, no tā jo 
vairāk atprasīs” (Lk. 12:48). Tādēļ, ja mums ir uzdots darīt 
Dieva darbu, nepieciešams dzīvot godbijībā un dziļā cieņā 
pret Viņu. 

12. Bībelē nav stāstīts tik daudz par kalpotāja tiesībām, 
pilnvarām un atzinību, cik par viņa pienākumiem, milzīgo 
atbildību Dieva priekšā un paaugstinātām prasībām pret 
viņu. Lai par to pārliecinātos, pietiek atvērt Svētos Rakstus 
un atrast pantus, kas vēršas tieši pie kalpotājiem, piemēram: 
Ecechiēla grāmata 34:1-10; 22:26, 28; Jeremija 2:8, 10:21; 
Caharija 10:3, 11:8, 16-17; 1.Pēt. 5:1-3; 1.Tes. 2:3-10; 
Titam 1:7-11, kur tiek runāts par to, tieši ko Dievs sagaida 
no Saviem patiesajiem kalpiem. Īpaši bargi un pat šokējoši 
ir vārdi no 50.Psalma: „Bet bezdievim Tas Kungs saka: „Ko 
tu daudzini Manus likumus un ņem Manu derību savā mutē, 
ja tu ienīsti pamācību un laid Manus vārdus pār galvu? 

196



Kad tu redzi zagli, tu esi viņam pa draugam, tu biedrojies ar 
laulības pārkāpējiem. Savai mutei tu ļauj vaļu runāt ļaunu, 
un tava mēle pauž melus. Tu sēdi un runā ļaunu pret savu 
brāli, tu apmelo savas mātes dēlu. Tā tu dari, un, kad Es 
ciešu klusu, tu domā, ka Es esmu tāds pats kā tu. Tādēļ Es 
pamācīšu tevi un turēšu to tev acu priekšā. Ievērojiet jel to 
jūs, kas Dievu aizmirsuši, lai Man jūs nav jāsaplosa, un glā-
bēja jums nebūs!” (Ps. 50:16-22). 

Kad šajos pantos lasi uzskaitītos pierādījumus un vai-
nas, tad ar grūtībām var noticēt, ka tie attiecas ne uz vienu 
citu, kā uz cilvēku kurš ir garīga autoritāte un sludina Dieva 
nolikumus citiem. Arī Jaunajā Derībā ir vārdi, kas skan uni-
sonā ar iepriekšējiem. Vēstulē Romiešiem, uzrunājot tos, 
kuri uzskatīja sevi ne tikai par Dieva bērniem, bet izredzē-
tiem un spējīgiem pamācīt citus, apustulis Pāvils teica: 
„Labi, tu sauc sevi par jūdu, lepojies ar Dievu un paļaujies 
uz bauslību. Tu zini Viņa gribu un, būdams bauslībā mācīts, 
proti atšķirt svarīgo no nesvarīgā; tu apzinies esam aklo ceļ-
vedis, gaisma tiem, kas ir tumsībā, audzinātājs tādiem, kas 
nekā nezina, skolotājs nepieaugušiem, tāds, kam bauslībā 
dots atziņas un patiesības paraugs, citus tu māci – un pats 
sevi nemāci? Sludinādams, ka nebūs zagt, tu pats zodz? Sa-
cīdams, ka nebūs pārkāpt laulību, pats to pārkāp? Ar rie-
bumu novērzdamies no elkiem, aplaupi viņu tempļus? Tu 
lepojies ar bauslību, bet pats pulgo Dievu, bauslību pārkāp-
dams. Kā rakstīts: jūsu dēļ Dieva Vārds tiek zaimots citu 
tautu starpā!” (Rom. 2:17-24). 

Spriežot pēc apraksta, kas raksturo tos cilvēkus, pie 
kuriem apustulis Pāvils vēršas, tie ir neviens cits kā kalpo-
tāji, vadītāji un visi tie, kuri, tā vai citādi, ir autoritātes un 
darbojas citu labā. Taču, kāds aklums, neskatoties uz ga-
rīgo pakāpi, un nespēja redzēt sevi tā, kā uz tevi lūkojas 
Dievs! Var sevi uzskatīt par patiesības zinātāju, var pat tajā 
pamācīt citus, un tajā pašā laikā zagt un pārkāpt laulību, 
savas aizraušanās padarīt par elkiem, un savā dzīvē pārkāpt 
Tā Kunga baušļus, tā kļūstot par kārdinājumu un piedau-
zību apkārtējiem. 

197



Dievs neuzlūko vaigu. Lai kādu stāvokli cilvēks ie-
ņemtu sabiedrībā un garīgajā dzīvē, Viņš nekad nepiever 
acis uz grēku. Ne pirmais radītais cilvēks Ādams, ne ar va-
renu spēku apveltītais Samsons, ne ķēnišķīgai valdīšanai 
svaidītais Sauls, ne vīrs pēc Dieva sirds Dāvids, ne gudrais 
Salamans, ne citi Vecās Derības varenie ļaudis, nevarēja iz-
vairīties no soda, kad ar saviem vārdiem vai rīcību radīja 
šaubas par Dieva svētumu un taisnīgumu, Viņa, kurš tiem 
bija piešķīris Savu autoritāti. Vai ne tādēļ apustulis Pāvils, 
labi zinot ka Dievs nevienu neuzlūko vaigā, apzinoties savu 
nepilnību un to, ka var kļūdīties, teica: „Bet es norūdu un 
kalpinu savu miesu, lai, citiem sludinādams, pats nekļūstu 
atmetams” (1.Kor. 9:27). 

Dārgie draugi! Man ir jāatzīstas, ka uzrakstīt šo nodaļu 
mani pamudināja divas saņemtās vēstules, kas neatstāja vie-
naldzīgu manu sirdi. Pirmās autors ir augsti izglītots cilvēks, 
tehnisko zinātņu doktors, kurš vīlies pasaules dzīvē, reiz bija 
sācis meklēt To Kungu. Pieņemot Viņu kā personīgo Glā-
bēju, šis ticīgais desmit gadu laikā pabija trijās draudzēs, kas 
pārstāvēja dažādas konfesijas, un vienā no tām pat bija 
biedrs brāļu padomē. Visus šos gadus viņš pūlējās atrast baz-
nīcu, kurā viņa dvēsele varētu rast to, ko meklēja, bet iestājās 
brīdis, kad, daudz piedzīvojot un pārdzīvojot, viņš savā dvē-
seļu aprūpes vēstulē rakstīja: 

„Jau desmit gadus es aizeju no dievkalpojumiem nepie-
pildīts, bez tā, ko vēlās saņemt mana dvēsele – nevis pienu, 
bet cietu garīgo barību, kas tik ļoti viņai ir nepieciešama. 
Cik reti gan tagad var dzirdēt vīrišķīgu un drosmīgu sludi-
nātāju, kurš tieši runātu par kristietības pašām aktuālākām 
problēmām. Par tām, protams, izvēlās klusēt, taču tās ir tik 
redzamas, ka vairs nav iespējams noslēpt. Saprotams, ka par 
tām var runāt tikai tas cilvēks, kurš pilnībā un visā ir atkarīgs 
tikai no Dieva, Kurš dod viņam ne tikai spēku un gudrību, 
bet arī pasargā Savās varenajās rokās. Mēs dzīvojam tādā 
laikā, kad Dieva vēstneši, ar retiem izņēmumiem, ir tādi, kas 
izpatīk cilvēkiem un ir algotņi savam ganāmam pulkam, 
kurš viņus finansiāli uztur. Izpatīkot, viņi ar visiem spēkiem 

198



cenšas saglabāt šķietamu draudzes labklājību, aizverot acis 
uz vienaldzību, morālo pagrimumu un garīgo atkāpšanos. 
Bez tam, viņi ir pilnībā atkarīgi no augstāk stāvošo „vadī-
bas”, kuri viņiem ir piešķīruši kalpošanu. Tā rezultātā, arvien 
mazāk cilvēku no pasaules vēršas pie Tā Kunga, bet, tie, kuri 
ir atnākuši uz baznīcu, ļoti drīz pieviļās un atgriežas savos 
iepriekšējos ceļos, kas, vispār, nav nekāds brīnums. Kuru 
gan var uzrunāt virspusēja, formāla un bezspēcīga kristie-
tība!? Arvien biežāk mēs piekāpjamies pasaules priekšā un 
sākam tai līdzināties. Tuvojoties visu laiku beigām un uzzi-
not no Bībeles daudzas šī perioda pazīmes, mums vajadzētu 
stāvēt sardzē un būt īpaši modriem, taču tā vietā rodas ie-
spaids, ka tie, kuriem ir īpaša atbildība, pieliek visas pūles, 
lai Dieva bērni mierīgi gulētu. Ak, cik ļoti šodien mums ir 
vajadzīgas garīgas autoritātes, kurām ir gudrība un spēks no 
augšienes, bet, kur viņas ir?!”. 

Otra vēstule ir no vecākas māsas Tai Kungā ar bagātu 
garīgās dzīves pieredzi, kura ir Krievijas vislielākās kristīgās 
draudzes locekle un kura daudz piedzīvojusi savos četrdes-
mit ticības gados. Viņas rakstītās rindas runā pašas par sevi: 

„Kad es vēroju to, kas notiek man apkārt, sirds piepil-
dās ar skumjām, tādēļ, ka mūsu lielajā draudzē jau gadiem 
ilgi nebeidzas pārkārtošanās, dalīšanās un skaidrošanās, kas 
ir kļuvušas, gandrīz vai par mūsu kristīgās dzīves normu. 
Cilvēkus pasludina par grēciniekiem, ja viņi neregulāri ap-
meklē visus dievkalpojumus, bet par viņu dvēseles stāvokli 
neviens neinteresējas. Skumji atzīt, bet mūsu vadībai inte-
resē tikai apmeklētāju skaits un savs nozīmīgums. No ka-
tedras tiek runāti, kaut noslīpēti, bet bezspēcīgi sprediķi, kuri 
sirdis neaizkustina. Tiek organizētas visdažādākās program-
mas, konferences un semināri, kuros tiek daudz runāts par 
lietām, kas notiek gan te, gan tur... Milzums emociju, tikai 
visā tajā nav Pats Dievs. Neviļus rodas jautājums, ko mēs 
tēlojam?! Viss ir nonācis tik tālu, ka es vairs nevēlos apmek-
lēt baznīcu, tādēļ ka dievkalpojumos savai dvēselei neko ne-
saņemu. Brīžiem tik ļoti esmu nogurusi no visām šīm 
iekšējām cīņām, ka gribās visam atmest ar roku, aizmirsties 

199



un vienkārši plūst pa straumi, vēl jo vairāk tādēļ, ka mūsu 
vadība nebeidz atkārtot, ka pats galvenais kristietim ir pa-
klausība. Pakļaujies, kā daudzi citi, dari to, ko tev brāļi saka 
(sevišķi, ja esi sieviete), un viss būs kārtībā. Vai tiešām tas 
tā ir? Vai tad baznīca ir pārstājusi būt par vietu, kur cilvēki 
var saņemt garīgo maizi, kur sasildās nosalušās dvēseles un 
tiek dziedinātas sasistās dzīves?!.. Bet, ja nav pārstājusi, tad, 
kur ir palikušas tās garīgās autoritātes, kuras būtu spējīgas 
izvest Dieva tautu no postošā garīgā stāvokļa?! Vai varbūt 
mūsu laikos to vairs nav?!” 

Vai jūs to dzirdiet, dārgie brāļi?! Cik tādas dvēseles šo-
dien sauc uz To Kungu, lūdzoties sūtīt Viņa druvā tos, ku-
riem būtu autoritāte, kas dota no augšienes, kā Mozum un 
apustulim Pāvilam, kuri stāvēja Tā Kunga vaiga priekšā, 
kuru vārdiem bija spēks un dzīve bija tāda, ka ļaunie gari 
baidījās pat no viņu vārdu pieminēšanas (2.Moz. 16:32, 
35:4; 4.Moz. 16:28-35, 5.Moz. 6:1; Ap.d. 19:11-13). Saņe-
mot tādu varu no Dieva, protams, tas kaut ko maksā, un šī 
cena būs jānomaksā. Vai tad jūsu vidū neatrastos ļaudis, kuri 
tāpat kā reiz Jesaja, būtu gatavi teikt: „Redzi, es esmu še, 
sūti mani!” (Jes. 6:8). Tieši tādām dvēselēm, kuras ar visu 
sirdi un dvēseli tiecās kalpot Dievam un cilvēkiem, atdodot 
tam daudz mīlestības, laika un savus spēkus, bet piedzīvojot 
vilšanās brīžus, apjukumu un dvēseles šaubas, balstoties 
dvēseļu aprūpes praksē, mātišķi gribētos kaut ko teikt. 

1. Uzsākot kalpošanu, kurā Tas Kungs jūs ir aicinājis, 
vispirms dodiet Viņam iespēju piestrādāt pie jūsu sirds, tieši 
tāpat kā Viņš to reiz darīja ar Mozu un apustuli Pāvilu. Ļau-
jiet Svētajam Garam atvērt jums acis, lai jūs sevī varētu ie-
raudzīt to, ko nenojautāt vai centāties neievērot, un izdariet 
visu no jums atkarīgo, lai jūsu personīgā dzīve tiktu sakār-
tota. Tā rīkojoties, jūs sagatavosiet sevi kā trauku godam, 
lai Tas Kungs varētu jūs lietot un iegūsiet vērtīgu garīgo pie-
redzi, kuru vēlāk varēsiet nodot citiem. Tas, ko jūs personīgi 
piedzīvosiet attīrīšanās un svētošanās ceļā, dos jūsu vārdiem 
svaru un nozīmi, jo tajos atspoguļosies ne tikai skaista un 
pareiza teorija, bet prakse, ko esat pārbaudījis. 

200



2. Kalpošanas laikā, cik bieži iespējams, analizējiet 
savu rīcību, samērojot to ar Dieva Vārdu. Tāda paškontrole 
palīdzēs ne tikai izvairīties no garīga akluma un pašpaļāvī-
bas, bet ar lielu mīlestību, sapratni un iecietību attiekties pret 
citiem, dodot spēju paciest, just līdzi un piedot. Esiet uzma-
nīgi savos vārdos. Lai radītu labāku un lielāku iespaidu kaut 
ko stāstot vai par kaut ko liecinot, izvairieties no pārspīlē-
šanas un piepušķošanas. Neizsakiet pārspīlētas frāzes un ne-
dodiet pārsteidzīgus solījumus, kurus, visdrīzāk, nespēsiet 
pildīt. 

3. Nekaunieties atzīt savas kļūdas. Neviens cilvēks, arī 
tas, kurš ir garīga autoritāte, nav no tām pasargāts. Šī apziņa 
mūs dara pazemīgus, pasargājot no pašpārliecinātības, pa-
ļaušanās uz sevi un pazudinošas augstprātības. Ja Tas Kungs 
jums uzrāda kaut ko nepareizu jūsu kalpošanā, pieņemiet to 
kā tēvišķu žēlastību. Ja jau Mozus, kurš tikai vienu vien reizi 
kļūdījās, pazemībā pieņēma Dieva sodu, mums tas ir jādara 
vēl jo vairāk. 

4. Sekojiet līdzi saviem izteicieniem, emociju un jūtu 
izpausmēm. Ja vēlaties dzīvot mierā ar sevi un apkārtējiem 
cilvēkiem, lūdzu, nesakiet pirmo, kas jums nāk prātā. Ja sirdi 
plosa aizvainojums, dusmas, sašutums un niknums, labāk 
vispār neko neteikt, līdz nomierināsieties, jo vārdi, kas iz-
teikti sliktā garastāvoklī, neko labu nevar nest. Tie neceļ, bet 
tikai grauj. Ja tas skar mājiniekus un jums tuvus cilvēkus, 
tas ir īpaši svarīgi. Nelaime ir tajā, ka mēs tik ļoti pierodam 
pie viņiem, ka uzskatām, ka mums ir tiesības izteikt viņiem 
visu, ko par tiem domājam. Ja kalpotājs savā ģimenē nav 
spējīgs būt par gaismas un miera nesēju, viņš nevarēs tāds 
būt arī savā draudzē. 

5. Pārsteidzīgi izteikt sašutumu vai neapmierinātību par 
itin visu un visiem, ir nelāgs ieradums. Neapmierinātība ir 
pieļaujama tikai attiecībā pret sevi. Tas, kurš ir pastāvīgi ne-
apmierināts un sūdzas par apstākļiem, apkārtējiem, grūtu 
kalpošanu un savu smago likteni, diez vai spēs iegūt labvē-
līgu attieksmi pret sevi, kur nu vēl cilvēku vēlēšanos atvērt 
savu dvēseli un dalīties ar savām problēmām un vajadzībām. 

201



Bez tam, nedrīkst aizmirst, ka Dievs pieļauj grūtības un pār-
baudījumus tādēļ, lai tos pārvarot, mēs kļūtu spēcīgāki, nevis 
lai izjustu pilnīgu bezcerību. Spēks, ko mēs tajos saņemam, 
un gaisma, ko mēs tad izstarojam, cilvēkus sajūsmina un 
pievelk mums, mudinot meklēt un vēlēties to pašu. Lai kur 
mēs atrastos – mājās, baznīcā, darbā vai misijas braucienā, – 
nevajag izrādīt savu slikto garastāvokli, tāpēc ka to pamanot, 
apkārtējie ātri zaudē cieņu un novēršas. 

6. Attiecībās ar cilvēkiem esiet modri un esiet nomodā 
par sevi, īpaši, kad kontaktējieties ar tiem, kuri dzīvo jums 
līdzās. Ja sieva, vīrs, bērni, mazbērni un citi tuvi radinieki, 
vērojot jūsu ikdienas dzīvi, nevar ieraudzīt to, ko jūs pastā-
vīgi sludiniet no katedras, tad diez vai jums ir morālas tiesī-
bas kalpot ar tīru sirdsapziņu. Pat, ja viņi citiem nestāstīs, 
kāds jūs patiesībā esat, viņu sirdis un garīgās ausis būs aiz-
vērtas tam, ko jūs runājat, lai cik pareizi tas skanētu. Jo viņi 
nespēs no jums pieņemt vārdus par mīlestību, pacietību, tais-
nīgumu un godīgumu, ja to neieraudzīs savās mājās attiecībā 
pret sevi. 

7. Dāvājiet cilvēkiem mīlestību un rūpējieties par vi-
ņiem, esiet iejūtīgi, saprotoši un līdzcietīgi. Lai kādi viņi 
būtu, centieties uz viņiem lūkoties caur mūsu Glābēja izlieto 
asiņu prizmu, jo Viņš gan par mums, gan viņiem atdeva Sevi 
krusta nāvē, kļūdams par grēku izpirkšanas upuri. Nedrīkst 
aizmirst, ka nav cilvēka, kurā nebūtu kaut kas labs un kurš 
būtu absolūti slikts. Katrā dvēselē ir kaut kas labs un kaut 
kas slikts. Viena no patiesa Dieva kalpa pamatiezīmēm ir 
spēja aiz sliktajām cilvēka īpašībām ieraudzīt labās un palī-
dzēt tās attīstīt. Atcerieties, ka pasaulei vispirms ir nepiecie-
šami tie, kuri spējīgi paust augstas morāles īpašības, tādēļ 
centieties kļūt mīlošāki, labāki, gudrāki un godīgāki. 

8. Savās attiecībās ar cilvēkiem, necentieties ar spēku 
tos pakļaut savai gribai. Tāda pieeja tikai apgrūtina stāvokli 
un saasina problēmu, tādēļ, ka uz visādu varmācību dvēsele 
atbild ar pretestību. Labākais un vienīgais problēmu atrisi-
nāšanas veids ir – izrādīt personīgu pazemību, mīlestību, la-
bestību, līdzjūtību un piedošanu. Un nevajag baidīties, ka 

202



citi šādu uzvedību novērtēs kā vājumu vai mazdūšību. Paies 
laiks, un cilvēki sapratīs, ka, paejot malā, jūs esat parādījis 
varenu morālo un garīgo spēku. Beigu beigās notikušais vei-
cinās lielāku atvērtību un cieņu pret jums. Uz ļaunumu at-
bildot ar ļaunumu, uz naidu ar naidu, mēs ejam pa iestaigāto 
ceļu, kas nekad vēl nav vedis ne pie kā laba. Ja mēs ieklau-
sīsimies Svēto Rakstu svarīgā padomā „neatmaksājiet ļaunu 
ar ļaunu, nedz zaimus ar zaimiem”, žēlīgais Dievs mums to 
atmaksās ar Savu svētību. Neaizmirstiet, ka visa veida ļau-
nums izliekas stiprs esam tikai iesākumā, bet ar laiku neiz-
bēgami vājinās. Bet labais, tieši otrādi, iesākumā izskatās 
vājš, bet beigās kļūst varens. 

9. Pamācot cilvēkus, nedariet to prasību, stingru no-
rādījumu un nolikumu veidā (kas savā būtībā ir burts, kas 
nokauj dvēseli), dariet to padomu veidā, kurus dodiet ar 
mīlestību, sapratni un iecietību. Pamācībās biežāk izmanto-
jiet spilgtus piemērus no dzīves, kas ne tikai atdzīvina teikto, 
bet arī piedod vārdiem nozīmi, svaru un caururbjošu spēku, 
padarot runu klausītājam pieejamāku un saprotamāku. 

10. Stāstot un sludinot par grēka bīstamību, attīrīšanos 
un svētošanos, nedariet to vardarbīgi un piespiežot, lai cil-
vēks nesajūt sevi kā pilnīgu niecību un nemetās otrā grāvī, 
iekrītot sapīkumā un bezcerībā, jo būs pārliecināts, ka svē-
tuma latiņa ir tik augsta, ka viņam vienkārši nav iespējams 
to sasniegt. Aicinājumam svēttapšanai ir jāizskan tādā 
formā, lai tas ne tik daudz nospiestu dvēseli, cik rosinātu 
viņu uz attīrīšanos un savas dzīves un attiecību sakārtošanu 
ar Dievu un līdzcilvēkiem. Bez tam, cilvēkam, kurš pie tā 
ķeras, tam, ko viņš sludina citiem, ir jābūt īstenotam, pirm-
kārt, viņa dzīvē. Ja viņa sludinātie vārdi atšķiras no paša rī-
cības, darbiem un staigāšanas Dieva priekšā, tad viņš 
vienkārši nav morāli tiesīgs runāt par svētošanās nepiecie-
šamību. Citādi katrs, kurš viņā klausās, ir tiesīgs teikt: „iz-
velc papriekš baļķi no savas acs un tad lūko izvilkt skabargu 
no manas acs”. Sludinātāja pamācībai tikai tad būs nozīme, 
spēks un ietekme uz citu dvēselēm, kad runātais atbilst tam, 
kas ir viņš pats. Ar skaistiem un pareiziem vārdiem, kas nav 

203



realizēti paša praktiskajā dzīvē, mēs cilvēkus no patiesības, 
drīzāk, atgrūžam, nekā pietuvinām. 

11. Tieciet vaļā no cilvēkiem raksturīgās iezīmes – visur 
saskatīt un redzēt tikai negatīvo. Daudzas draudzīgas attie-
cības ir izirušas tādēļ, ka cenšamies citos ieraudzīt viņu trū-
kumus un pat saņemt apmierinājumu, rokoties viņu privātajā 
dzīvē un atrodot tur kompromitējošas detaļas. Nesaasiniet 
uzmanību uz cilvēku vājībām un centieties neievērot viņu 
neveiksmes un kļūdas, lai tas neizpaustos ļaunā priekā. Mēs 
esam radīti pēc Dieva tēla un līdzības, un, kaut esam nepil-
nīgi, vienalga mūsos ir kaut kas labs. Atrodot un uzsverot 
cilvēkos viņu labās īpašības, mēs viņos atmodinām patei-
cību, mīlestību un labestību. 

12. Kad jūsu draudzē ienāk cilvēki no pasaules, nestei-
dzieties viņiem aizrādīt uz dievkalpojumam neatbilstošu ap-
ģērbu, frizūru vai uzvedību. Dodiet iespēju uz viņiem runāt 
Dieva Vārdam. Dievs nesāk ar ārējo, bet iekšējo cilvēku, un, 
vispirms ar sirdi, par kuru ir teikts: „...jo no turienes rosās 
dzīvība” (Sal.pam. 4:23). Kad Glābējam izdodas pieskarties 
cilvēka slēptākām dvēseles stīgām, tad āriene pati par sevi 
mainās. 

13. Centieties iejusties citu situācijās un izvairieties no 
augstprātīgiem spriedumiem par kādu, kas radušies citu cil-
vēku viedokļu iespaidā, jo tieši šī iemesla dēļ rodas daudz 
kļūdainu spriedumu, cietsirdības un netaisnības. Pirms 
cilvēkus nosodīt un apvainot, nolieciet sevi viņu vietā. Tā 
rīkojoties, jūs sapratīsiet, ka, atrodoties viņu situācijā, ie-
spējams, jūs rīkotos vēl sliktāk. Tas jūs darīs vēl cēlsirdī-
gāku, žēlīgāku un iecietīgāku. 

14. Mīliet to, ko jūs dariet, un tos, kam jūs to dariet, ci-
tādi jūsu kalpošanā nebūs prieka un tā kļūs par uzspiestu 
verga darbu, kas jāstrādā savam kungam. Svarīgi ir ne tas, 
cik jūs dariet, bet tas, kā jūs to dariet un cik mīlestības tur 
ielieciet. Pateicieties Tam Kungam, ka tieši jūs Viņš ir iz-
raudzījis šādai grūtai kalpošanai un ir devis tam spēku, ve-
selību, iespējas un tos, kuri ir gatavi jums palīdzēt. Jo, cik 
daudz ir cilvēku, kuri dzīvo bezmērķīgu, bezjēdzīgu dzīvi, 

204



kaut viņiem ir viss tas, par ko jūs varat tikai sapņot. Pateicībā 
Dievam ir ielikts varens spēks, kura priekšā sātans trīc. Ja 
jūs augstu vērtējat visu, ko jums Dievs dod, Viņš arī tur-
pmāk par jums rūpēsies un nekad neatstās bez nepiecie-
šamās palīdzības. 

15. Atdodot sevi kalpošanai Dievam un cilvēkiem, esiet 
nesavtīgi. Rūpējoties un palīdzot tuvākajam viņa problēmās 
un vajadzībās, negaidiet no viņiem nekādu atalgojumu. 
Citus mīlot, mēs jau esam apbalvoti ar siltumu un gaismu, 
kas mūs piepilda. Tas, kurš patiesi mīl, neko pretim neprasa. 
Sevis dāvināšana citiem pati par sevi kļūst par prieku, un tā 
arī ir pati lielākā balva. 

16. Nemeklējiet ātrus un vieglus ceļus, lai sasniegtu 
mērķi un nekoncentrējieties uz neveiksmēm un grūtībām, 
kas jūs piemeklē. Nepatikšanas, problēmas, skumjas, vilša-
nās un bēdas–ir neatņemama mūsu dzīves sastāvdaļa, un 
mums ir jāiemācās tās pieņemt ne tikai kā esošas, bet lietot 
sev par labu, izdalot „vērtīgo no nīcīgā” un turpinot iet uz 
priekšu. Katrā situācijā un ar jums notiekošajā ir pozitīvais 
un negatīvais. Nesaasiniet uzmanību uz dzīves tumšo pusi 
un, pat visgrūtākajos mirkļos, nepakļaujieties bezcerībai, jo 
var būt tā, ka tieši tie var kļūt jums par lielu svētību. 

17. Nesteidzieties vilties un nezaudējiet cerību un pa-
ļaušanos uz To Kungu, pat, ja esiet cietuši sakāvi kādā lietā, 
ko esat darījuši. Vilšanās ir raksturīga lepnajiem, kuri ir pār-
vērtējuši savas spējas un iespējas. Sirdī pazemīgie viļas ne 
tik viegli. Nekrītiet izmisumā, ja nesastopat sapratni un jū-
taties nevienam nevajadzīgs vai, ja jūsu dzīves sapnis nepie-
pildās. Iespējams, Tas Kungs tikai tādēļ jums nav devis 
kāroto, lai tā vietā iedotu ko labāku. Viņš piepildīs jūsu dzīvi 
ar jēgu un dāvās to, kas nes apmierinājumu. 

18. Savos nospraustajos mērķos necentieties skriet 
Dievam pa priekšu. Neaizmirstiet, ka Viņam priekš visa 
un katra ir savs laiks. Viņš nekad nesteidzas un nekad ne-
nokavē. Labāk ir vilcināties, gaidot skaidrību, nekā bez 
Viņa izdarīt kaut ko tādu, par ko pēc tam nožēlosiet visu 
atlikušo dzīvi. 

205



Ir jāteic, ka visi šie likumi attiecas ne tikai uz kalpotā-
jiem, bet uz katru, īstenu Dieva bērnu. Ja mēs, uzskatot sevi 
par patiesiem kristiešiem, pie tiem pieturētos, mūsu vidū 
būtu daudz vairāk to, kurus Dievs varētu lietot Savā vīna 
kalnā un Savam godam. 

Šo tēmu nobeidzot, atlicis atbildēt vēl uz vienu jautā-
jumu, kuru dvēseļu aprūpes laikā uzdod kristieši, kuriem nav 
Dieva dotās autoritātes: „Bet, ko darīt mums, kas neesam iz-
redzēti un izvēlēti īpašai kalpošanai? Kāda ir mūsu dzīves 
vērtība Dieva acīs, un ko Viņš no mums sagaida?”. 

Dārgie draugi! Zemes virsū nav neviena cilvēka, kuram 
nebūtu Dieva aicinājuma un izredzētības. Ja katra rasas lā-
sīte, vismazākais putniņš un zivtiņa, puķīte, stiebriņš, koks, 
krūms un strautiņš ir tam, lai paustu Radītāja Slavu un Go-
dību, cik gan vairāk tam ir aicināts cilvēks, kas ir radības 
kronis! Ne visi var sludināt vai darīt kādu citu garīgo darbu, 
ko visi ievēro. Taču katrs kristietis ne tikai var, bet viņam ir 
jākļūst par svecīti, kaut vismazāko, bet kuras gaisma ir spē-
jīga kliedēt tumsu. Un par šādu, visiem tik nepieciešamo 
gaismas avotu, viņu dara parastā ikdienas dzīve, kas rit sa-
skaņā ar Svētajiem Rakstiem. 

Tādēļ, nevajag apskaust tos, kuriem Dieva dotā kalpo-
šana uzliek ne tikai milzīgu atbildību, bet ir saistīta arī ar 
lielām briesmām. Labāk kļūsim par svētību tiem cilvēkiem, 
kam tas ir ļoti nepieciešams. Jo Tam Kungam ir svarīgs ne 
Viņam veicamā darba lielums, bet tas, kā mēs to darām. 
Mūsu pastāvība, uzticamība, uzcītība, pieticība un spēja pa-
likt ēnā, var tikt no Tā Kunga novērtēta daudz augstāk, nekā 
daiļrunība, māka vadīt un organizēt. Labāk ir nebūt garīgai 
autoritātei, bet būt uzticīgam mazumā, nekā saukties šai 
vārdā un neatbilst šim augstajam aicinājumam. 

206



10. nodaļa 
 

Staigājot ar Dievu 
 

Koraha dēlu un Dāvida psalmos, kā arī citos Svēto Rak-
stu pantos, atkal un atkal sastopamies ar vārdiem, kas vēsta 
par dvēseles tieksmi būt tuvībā un ciešā kontaktā ar savu Ra-
dītāju, piemēram: „Kā briedis brēc pēc ūdens upēm, tā mana 
dvēsele brēc, ak Dievs, pēc Tevis! Mana dvēsele slāpst pēc 
Dieva, pēc dzīvā Dieva. Kad es nokļūšu tur, kur es varēšu 
parādīties Dieva vaiga priekšā?” (Ps. 42:2-3); „Kungs, Tu 
esi mans Dievs, es meklēju Tevi, pēc Tevis slāpst mana dvē-
sele, pēc Tevis tvīkst mana miesa kā sausa un izkaltusi zeme, 
kur nav ūdens” (Ps. 63:2); „Es paceļu savas rokas pret 
Tevi, mana dvēsele tvīkst pēc Tevis kā izslāpusi zeme” 
(Ps. 143:6); „Mana dvēsele meklē Tevi arī naktī, mans gars 
ilgojas pēc Tevis...” (Jes. 26:9). 

Patiesu, meklējošu Dieva bērnu vidū var sastapt ne ma-
zums tādu, kuri sirds satriektībā saka: „Jau daudzus gadus 
es sekoju Tam Kungam, regulāri apmeklēju dievkalpojumus, 
esmu mūsu vietējās draudzes loceklis, tur arī kalpoju, bet 
sev par kaunu ir jāatzīst, ka līdz pat šim brīdim nezinu, ko 
nozīmē – „staigāt Dieva priekšā”. 

Vecās Derības lappusēs mēs varam atrast divu cilvēku 
vārdus, par kuriem ir teikts – „staigāja Dieva priekšā”, tie 
ir – Ēnohs un Noa. Ēnoha dzīves apraksts ir ļoti īss, bet tā 
beigas vienkārši satriec: „Un viss Ēnoha mūžs bija trīs 
simti sešdesmit pieci gadi. Un Ēnohs vadīja savas gaitas 
ar Dievu; tad viņa vairs nebija, jo Dievs ņēma viņu pie 
Sevis” (1.Moz. 5:23-24). 

Ja uzmanīgi un pārdomāti lasīt stāstu par šo cilvēku, tad 
neviļus sāc saprast, ka Ēnohs, līdzīgi kā mēs, dzīvoja pēdē-
jos laikos, tikai, nevis pirms Kristus atnākšanas, bet pirms 
plūdiem. Diemžēl, ja neskaita īsu atsauci Jūdas vēstules četr -
padsmitajā un piecpadsmitajā pantā, Bībele mums vairāk 
nestāsta, tieši kā viņš dzīvoja un ko sludināja, bet staigāšana 
bijībā, svētumā un pilnīgā paklausībā Radītājam bija tik 

207



acīm redzama, ka Dievs to apliecināja, paveicot viņa dzīvē 
ko sevišķu, – viņš tika paņemts no zemes nāvi neiepazīstot. 

Arī par Noa Vecajā Derībā ir teikts visai maz: „...Noa 
bija taisns un bezvainīgs vīrs savā ciltī, jo Noa vadīja savas 
gaitas ar Dievu” (1.Moz. 6:9). Jaunajā Derībā 2.Pētera 2:5 
apustulis Pēteris ir nosaucis Noa par „taisnības sludinātāju”, 
kaut Svētajos Rakstos nav viņa sprediķu. Varam tikai pie-
ņemt, ka šī patriarha ticība un paklausība, kas izpaudās tad, 
kad viņš būvēja šķirstu, ir bijusi labākā sludināšana tā laika 
egoistiskajai un cietsirdīgajai paaudzei. „Un Noa darīja kā 
Dievs sacīja” (1.Moz. 6:22). Dzīve pastāvīgi apliecina lie-
lisku patiesību, ka „katrs darbs, kas darīts ticībā, apsūdz pa-
sauli”. Tieši tas ir pasvītrots arī vēstījumā par Noa: „Ticībā 
Noa, dievbijīgs būdams, saņēma Dieva aizrādījumu par vēl 
neredzamo un savā gādībā uztaisīja šķirstu sava nama glāb-
šanai; tās dēļ viņš nicināja pasauli un kļuva tās taisnības 
mantinieks, kas nāk no ticības” (Ebr. 11:7). 

Staigāt Dieva priekšā vai, citādi sakot, dzīvot ar 
Dievu – tas nozīmē būt tuvu Tam Kungam, tiekties pie Viņa, 
būt ciešā kontaktā ar Viņu un ar prieku pildīt Viņa gribu. 
Dzīvot ar Dievu nozīmē pakļauties Viņa vadībai un Viņā at-
rasties, bet ne tas, ka tu izpildi nolikumus un priekšrakstus 
baznīcā, vienas vai citas denominācijas, kurā tu esi dalībnieks. 

Reiz, vēršoties pie sava garīgā skolnieka, apustulis Pā-
vils teica tā: „Timotejam, savam īstam dēlam ticībā: žēlas-
tība, apžēlošana, miers no Dieva Tēva un Kristus Jēzus, 
mūsu Kunga. Jau iedams uz Maķedoniju, esmu lūdzis tevi 
palikt Efezā, lai tu piekodinātu zināmiem ļaudīm nemācīt 
svešas mācības, nedz nodoties bezgalīgām pasakām un cilts 
rakstiem, kas vairāk ierosina prātošanu, nekā kopj Dieva 
draudzi ticībā, bet sludināšanas mērķis ir mīlestība, kas nāk 
no skaidras sirds un labas apziņas un neliekuļotas ticības. 
No tā daži ir noklīduši un nogriezušies uz tukšu izrunāšanos, 
gribēdami būt bauslības mācītāji, bet nesaprazdami ne to, 
ko saka, nedz to, ko daži apgalvo.” (1.Tim. 1:2-7). 

Šeit minētie apustuļa Pāvila viltus mācītāji bija bauslī-
bas mācītāji, kuri tiecās sajaukt kopā kristietību un jūdaismu, 

208



likumu un žēlastību. Viņi apgalvoja, ka glābšanai tikai ar ti-
cību Kristum un dzīvošanu Viņā, ir par maz, tādēļ kristie-
šiem ir jāievēro arī Mozus baušļi (jo īpaši, ka vīriešiem jātiek 
apgraizītiem). 

Savos „Bībeles komentāros Jaunai Derībai” pazīsta-
mais teoloģija skolotājs Viljams Mc Donalds šajā sakarā rak-
sta tā: „Visos pastāvēšanas gadsimtos šī viltus mācība ir 
nomocījusi baznīcu, un pat šodien šī rūsa veiksmīgi saēd 
kristietības pamatus. Savā mūsdienīgā formā tā pasludina, 
ka, kaut glābšanai ir nepieciešama ticība Kristum, cilvēkam 
jātiek arī kristītam, jākļūst par vietējās draudzes locekli, jā-
ievēro likums (ar to ir domāts tās nolikumi un pieņemtās 
prasības), jādod desmitā tiesa un jādara „labi darbi”. Viņi 
neapzinās, ka labie darbi – ir glābšanas sekas, nevis tās no-
teikums. Labie darbi nevar cilvēku padarīt par kristieti, bet 
viņš tos dara tādēļ, ka ir kļuvis par kristieti. Viņi neredz, ka 
ticīgā dzīves vadītājs ir Kristus, nevis viņu izstrādātie li-
kumi. Par šiem pašu ieceltajiem likuma mācītājiem apustulis 
Pāvils teica, ka viņi nesaprot ne to, par ko runā, ne to, ko ar 
tādu pārliecību apgalvo”. 

Tam nevar nepiekrist. Protams, šodien diez vai no ka-
tedras sadzirdēsi svētrunu par to, ka ir jāievēro likums, kas 
runā par jauktas šķiedras apģērba valkāšanu, jo visi, bez iz-
ņēmuma, arī paši mācītāji, valkā poliestera un kokvilnas, po-
liakrila un vilnas, un līdzīga sajaukuma drēbes. No mums 
arī nepieprasa piemājas dārziņu neapsēt ar dažāda augu 
sugas sēklām (skat. 3.Moz. 19:19), savādāk mēs visi būtu 
likuma pārkāpēji. Taču, izmantojamo audumu kvalitātei un 
dārzeņu stādīšanai tagad nav īpašas nozīmes, bet var atrast 
ko citu, no kā daudzās baznīcās tiek radīti nerakstītie likumi: 
svārku garums, sieviešu frizūras, attieksme pret to, kā brāļi 
nēsā kaklasaites, Vakarēdiena kārtība un dalība maizes lau-
šanā, noteikumi, lai pieņemtu ūdens kristības, lai noslēgtu 
laulības un daudz kas cits. 

Pārlieku skrupuloza pieeja šādiem jautājumiem noved 
pie tā, ka jel kādu baznīcas noteikumu neizpildīšanai ir no-
teiktas sekas – disciplinārie sodi, līdz pat izslēgšanai no 

209



draudzes. Tā izskatās mūsdienu farizejisms, kas vieniem liek 
garīgi „smakt” šajos šaurajos rāmjos, bet citiem gulēt garīgā 
miegā, cerot uz to, ka viņi izpilda visu, ko vadība liek, kurai 
gandrīz vai pati vērtīgākā draudzes locekļa īpašība ir bezie-
runu pakļaušanās viņu noteiktajai kārtībai. Taču Dievam ir 
pavisam citi uzticības, patiesuma un garīguma izmērošanas 
parametri. Viņu nevar piemānīt ar regulāru dievkalpojumu 
apmeklēšanu, aktivitātes izrādīšanu, veicot kādu kalpošanu 
vai organizējot dažādus baznīcas pasākumus. Nē, Viņš vēlās, 
lai mēs meklētu tuvību ar Viņu un patiesi, neliekuļoti un no 
sirds Viņam kalpotu. 

Dzīve ar Dievu un Dievam izslēdz jebkādu pašdarbību 
un patstāvību. Ja tu vienreiz izlem pilnībā sevi veltīt Tam 
Kungam, tad caur to tu atsakies no tiesībām uz sevi. Atdo-
doties Viņa vadībai, tu zaudē varu pār sevi. Tagad, ne vairs 
tu izvēlies savu ceļu, bet Viņš to tev izvēlās. Nevis tu izdari 
kādu izvēli, bet tavā vietā to izdara Viņš. Tu vairs nevari aiz-
iet, kurp vēlies, jo Viņš Pats tevi vedīs, kurp vēlēsies. Ne tu 
izlemsi, ko darīt, bet Viņš priekš tevis izvēlās to darbu, kurā 
Savam godam un labpatikai vēlēsies tevi lietot. 

Vecās Derības īstenie pravieši nevarēja itin neko darīt 
paši no sevis, bet piepildīja Debesu Tēva gribu, runājot to, 
ko Viņš lika viņu mutēs. Atcerieties, ko Dievs viņa zemes 
ceļa sākumā pateica Jeremijam: „...jo tev jāiet visur, kurp Es 
tevi sūtīšu, un jārunā viss, ko Es tev pavēlēšu” (Jer. 1:7). Ra-
dītājs nejautāja Savai radībai, vai viņu apmierina viņam pa-
redzētā loma un vai viņa ir ar mieru izpildīt Dieva pavēles. 
Nē, Viņš vienkārši ņēma Savā pārziņā to, kuru bija radījis 
un lietoja tā kā bija paredzējis. Šāda pieeja labi redzama pra-
vieša Ecechiēla dzīvē. Cik gan reizes viņš darīja Dieva prātu 
veicot to, ko, spriežot cilvēcīgi, bija grūti saprast! Jā, un arī 
Pats Dieva Dēls, kļuvis Jērs, kas nokauts par visas cilvēces 
grēkiem, piepildot Debesu Tēva gribu, pazemībā teica: 
„...tomēr ne Mans, bet Tavs prāts lai notiek” (Lk. 22:42). 

Šādas sekošanas lielisks piemērs ir mūsu ticības tēva 
Ābrahama dzīve. Tieši viņā Tas Kungs mums parādīja ceļu, 
kas ved pie svētības. Šī cilvēka beznosacījuma paklausība, 

210



absolūtā pārliecība par viņam teiktajiem Dieva vārdiem un 
apbrīnojamā pacietība – lūk, īpašības, kas Debesu Tēvam 
ļāva caur viņu īstenot Savus plānus. Ābrahams nelūdza Die-
vam kaut kādus paskaidrojumus, nejautāja, ko sastaps norā-
dītajā ceļā, bet vienkārši darīja to, par ko viņam bija teikts 
pašā sākumā: „...Es esmu Tas Visuvarenais Dievs, staigā 
sava Dieva priekšā, tad tu būsi taisns” (1.Moz. 17:1). Pa šo 
pašu ceļu – sevi aizliedzot un pilnīgi pakļaujoties augstākai 
gribai, staigāja visi apustuļi un Dieva svaidītie. 

Ņemot šo vērā, varam secināt, ka tuvas attiecības ar To 
Kungu balstās trijos svarīgos pamatojumos – ticībā, svē-
tumā un paklausībā, ar kuriem saistās citas vērtīgas garīgās 
īpašības, kas arī ir ievērības cienīgas, lai pie katras no tām 
apstātos atsevišķi. 

1. Ticības pamatā ir stipra pārliecība par to, ka Dievs 
ir pārāk gudrs, lai pieļautu kļūdas. Kaut arī mūsu dzīvē no-
tiek kas tāds, ko mums ir grūti saprast, bet mēs, tomēr zinām, 
ka visā ko Dievs pieļauj, Viņš vienkārši nevar kļūdīties. Visā 
tajā, kas ar mums notiek sākumā, Viņš jau zina kāds būs no-
slēgums. Viņš redz visas briesmas, kas mūs sagaida, tādēļ ir 
Vienīgais, Kurš spēj mūs no tām paglābt. Debesu Tēvam ir 
zināmi ceļi un taciņas, kas ved pie tām svētībām, par kurām 
mēs nevaram pat iedomāties. Labi zinot mūsu prasības, spē-
jas un noslieces, Viņš katram dāvā tieši to, kas viņam ir ne-
pieciešams. Dieva ceļš ir pilnīgs, tādēļ mēs nekļūdīsimies, 
ja sekosim Viņa vadībai, kā ir rakstīts: „Met savu nastu uz 
To Kungu, Viņš tevi uzturēs taisnu...” (Ps. 55:23). Kāds ir 
teicis, ka staigāšana ar To Kungu nav atkarīga no kāju stip-
ruma, bet no mūsu ticības patiesuma, un tas patiesi tā ir. 
Par garīgi stipriem mūs dara nevis plašas garīgās zināša-
nas un spējas, bet nesatricināma ticība Tam, Kuram nekas 
nav neiespējams. 

Staigāšana ar Dievu – tā ir paļaušanās uz Viņu mūsu 
dzīves pašos grūtākajos mirkļos, kad viss iet šķērsām un lie-
kās, ka vairs nav nekādu cerību uz kaut ko labāku. Šī ir mier-
pilna pārliecība, ka viss, kas ar mums notiek ir daļa no Dieva 
plāna, un atrodas pilnīgi Viņa kontrolē. Tā ir ticība Tam, 

211



Kurš labāk zina mūsu spēkus un tādēļ tēvišķi mīl mūsu dvē-
seles, un tāpēc izdarīs visu iespējamo, lai tās iemantotu glāb-
šanu un satiktos ar Viņu mūžībā. 

2. Nākošais svarīgais nosacījums dzīvei ar Dievu ir svē-
tums. Staigāt ar To Kungu – nozīmē pateikt izšķirīgu „nē” 
savām iegribām un kārībām un „jā” – Dieva baušļiem. Ja ti-
cīgs cilvēks izlemj savu dzīvi veltīt Tam Kungam, Kurš ir 
svēts un taisns, tad viņa dzīves neatņemams solis ir šķīstī-
šanās un svētošanās. Kristieša dzīvē daudzu garīgo ne-
veiksmju iemesls ir nevis viņa nepietiekamā vēlēšanās, 
neatlaidība, pacietība un pašdisciplīna, bet tas, ka trūkst pa-
matīga attīrīšanās no esošiem un dzīvē reiz bijušiem, zinā-
miem grēkiem. Tieši tie kļūst par galveno un praktiski 
nepārvaramo šķērsli, lai personīgi spētu kontaktēties un būtu 
tuvās attiecībās ar To Kungu. 

Grēku siena ir tā, kas atdala mūs no Dieva, tādēļ, ja mēs 
vēlamies būt savienoti ar Viņu, tai jātop nojauktai. Jo ne velti 
ir rakstīts: „Kas drīkst kāpt Tā Kunga kalnā, un kas stāvēs 
Viņa svētajā vietā? Kam nenoziedzīgas rokas un skaidra 
sirds, kam prāts nenesas uz nīcīgām lietām un kas ar viltu 
nezvērē. Tāds dabūs svētību no Tā Kunga un taisnību no 
Dieva, sava Pestītāja. Tāda ir tā cilts, kas pēc Tā Kunga 
vaicā, kas meklē Jēkaba Dieva vaigu” (Ps. 24:3-6). Viss, kas 
mūsu dzīvē ir nešķīsts un nolādēts, sarauj mūsu kontaktu ar 
Debesu Tēvu. 

3. Vēl viens priekšnosacījums tuvām attiecībām ar To 
Kungu ir paklausība. Labas un patiesas attiecības tēvam un 
dēlu, bērniem ar vecākiem pamatojas paklausībā. Reizēm 
Dievs no mums gaida kaut ko tādu, kas mums noteikti ir jā-
izdara. Ja šajā brīdī nav paklausības Debesu Tēvam, saikne 
ar Viņu uzreiz pārtrūkst. Tā atjaunojas tikai tad, kad mēs iz-
labojam to, kas bija pārrāvuma iemesls. Jebkāda nepakļau-
šanās Tam Kungam, lai cik niecīga un nenozīmīga mums tā 
liktos, Dieva acīs ir grēks, kas uzreiz aptur un pārtrauc Svētā 
Gara darbību. 

Staigāt ar Dievu – tas nozīmē darīt to, ko Viņš vēlās. 
Tādā dzīvē nav vietas nosacījumiem un atrunām, mūsu „ja” 

212



vai „bet”. Ja esam nolēmuši sekot Viņam, mums tas ir jādara 
bez ierunām un nelūkojoties atpakaļ, nelīdzinoties cilvēkam, 
kurš teica: „Kungs, es Tev iešu līdzi, bet atļauj man papriekš 
atvadīties no tiem, kas ir manā mājā.” Bet Jēzus uz to sacīja: 
„Neviens, kas savu roku liek pie arkla un skatās atpakaļ, 
neder Dieva valstībai” (Lk. 9:61-62). Šāda pieeja paliek arī 
tajos gadījumos, kad Tas Kungs pavēlēs mums izdarīt kaut 
ko tādu, kas ir pretrunā ar mūsu dzīves gudrību un veselo 
saprātu. Kāds ir teicis, ka „svarīgi ir nevis tas, kurp ej, bet 
tas ar ko ej”. Ja dzīves ceļā mūs pavada Debesu Tēvs, ne-
vajag bīties, pat ja neredzi, kas tevi priekšā sagaida. Garīgās 
dzīves sfērā Jēzus no mums sagaida, lai esam gatavi uz visu, 
ko Viņš no mums vēlēsies, pat, kopā ar Viņu, spert soli 
pilnīgi nezināmajā. 

Šādās kritiskās situācijās, stāvot kādas izvēles priekšā, 
parasti tikai viens no desmitiem, bet reizēm pat simtiem, iz-
rādīsies pietiekami varonīgs, lai ticībā spētu paļauties uz 
Dieva uzticamību. Lai cik skaudri tas izklausītos, arī šodien 
Pestītāja vārdi ir mums aktuāli: „Kas nav ar Mani, tas ir pret 
Mani, un kas ar Mani nesakrāj, tas izkaisa” (Mat. 12:30). 
Šeit nevar būt zelta vidusceļa. Mēs, vai nu veidojam savu 
dzīvi ar Viņu, vai bez Viņa, bet noslēgums ir tas, kas zem 
tās pavelk svītru. Dieva svētība vienkārši nav iespējama bez 
paklausības un bezierunu pakļaušanās Visuaugstā gribai. Par 
to mēs pārliecināmies vienmēr, kad savu likteni ņemam 
savās rokās un savu dzīvi plānojam tā, kā uzskatām par va-
jadzīgu, un starp citu prasām, lai Dievs mūs svētī. Paiet dau-
dzi gadi un sēžot pie tā drupām, ko tik cītīgi esam būvējuši, 
mēs nesapratnē vaicājam: „Kāpēc gan tas notika?”, kaut at-
bilde ir ļoti vienkārša, – pastāvēt var tikai tas, kas tiek vei-
dots kopā ar Dievu un pēc Viņa gribas. 

4. Dzīvei, kas rit tuvībā ar Dievu, ir tieksme nošķirties 
un būt kopā ar Viņu. Atrodoties Viņa svētajā klātbūtnē, tu 
pārdzīvo ne ar ko nesalīdzināmu prieku, sajūsmu un tajā pat 
laikā bijību, kas piepilda dvēseli ar bailēm un trīsām. Kaut 
ķermenis turpina atrasties uz zemes, gars paceļas augstu, 
augstu virs šīs zemes, bet sirds piepildās ar pazemību, izplūst 

213



Dieva priekšā cildināšanā un pateicībā. Piedzīvojot tādus 
mirkļus, tu, vienkārši vairs nespēsi palikts tāds kā iepriekš. 
Kaut tādi brīži katram norit atšķirīgi, to sekas ir ļoti līdzīgas. 
Jēkabs ar Dievu satikās pie Jabokas upes, un dziļā naktī tur 
piedzīvojis ko neparastu, kļuva par Israēlu. Strādājot vie-
nam, jauneklis Gideons savā sirdī sauca uz Dievu un saņēma 
atklāsmi no augšienes, kas pamatos izmainīja visu viņa turp -
māko dzīvi. Vēršoties pie Elijas, Tas Kungs teica: „Paslē-
pies Kritas līcī” (1.Ķēn. 17:3). Šo pavēli izpildot, pravietis 
piedzīvoja īpašu tuvību ar Dievu. Sadzirdējis aicinājumu no 
augšienes, pazemīgais un nepamanāmais kurpnieks Viljams 
Karei pameta savu amatu un devās misijas braucienā uz In-
diju, dodot nenovērtējamu ieguldījumu Dieva darbā. 

Katram Tā Kunga kalpam, kurš ir saņēmis no Viņa au-
toritāti, spēku un varu, tas bija jāiekaro pie savas apslēptās 
„Kritas”. Cilvēkam, kuram citu vidū ir augsts garīgais stā-
voklis, ir jābūt viszemākajā pozīcijā Dieva priekšā, Kurš 
noteiktā viņa dzīves brīdī var, piemēram, pateikt: „Mans 
bērns! Gana tev šīs dzīves straujā tecējuma, popularitātes 
un plašās ievērības. Aizej no visa tā un paslēpies pie Mana 
strauta”. Un tad par tavu „Kritu” kļūs ciešanas un sāpes, 
tapt cilvēku neatzītam, zaudēt tuvu cilvēku vai visu pa-
mesta, vientuļa vieta. Patmas sala, vientulība romiešu cie-
tumā, Arābijas tuksnesis vai Palestīnas kalni,– vienmēr 
paliks atmiņā kā „Krita” tiem, kuri vareni ir ietekmējuši 
mūsdienu kristietību. 

Mūsu gadsimtā, kur valda datori, telefoni, radio, tele-
vīzija un daudz kas cits, cilvēkam atrodas arvien mazāk 
laika, lai būtu vienatnē ar Dievu. Problēmas, kas nomaina 
cita citu, traucē mums sadzirdēt kluso balsi, kas nāk no 
augšienes. Tikai atslēgšanās no šīs steidzīgās un rēcošās 
pasaules un atpūta no skaļās darbošanās, dod iespēju kon-
centrēt savas domas uz Radītāja varenumu. Kā strautiņa 
nomierinošā urdzēšana un maigs saulriets nomierina cilvēka 
sirdi, tā arī atrodoties pilnīgā klusumā ar Dievu, kas nes dvē-
selei vēlamo mieru. Arī pastāvīga kontaktēšanās ar cilvē-
kiem novērš mūsu uzmanību no garīgās dzīves un izsmeļ 

214



mūsu spēkus. Dzīvojot uz zemes, Jēzus to labi zināja, tādēļ 
laiku pa laikam meklēja vientulību, lai sakrātu spēkus, no 
jauna apdomātu ceļu, kas Viņam dots no augšienes, apzinā-
tos savu cilvēcīgo vājumu esot miesā un Savu pilnīgo atka-
rību no Tēva. 

Ja jau pat Dieva Dēls nevarēja īstenot savu kalpošanu 
bez vientulības brīžiem, cik gan vairāk tas ir nepieciešams 
mums! Marka evaņģēlijā ir stāstīts par to, ka uz tautu Jēzus 
runāja līdzībās, „bet Saviem mācekļiem Viņš visu īpaši 
(vienatnē – kr.val.) izskaidroja” (Mk. 4:34). Neizmantojot 
priekšrocību, ko mums dod klusuma brīdis kopā ar Debesu 
Tēvu, gadiem ilgi vari palikt garīgs nabags, nemaz nepieau-
got savā kristīgajā dzīvē. Jo, tikai esot vienatnē ar To Kungu, 
mēs mācāmies uztvert tās noslēpumainās un neatkārtojamās 
skaņas, kas ir tik nepieciešamas mūsu dvēselei. 

Stāsta, ka pasaulē neeksistē neviens izcils darbs, vai tas 
būtu radīts zinātnē, mūzikā, literatūrā vai glezniecībā, kas 
būtu tapis tāda cilvēka rokās, kurš nemēdz nošķirties un pa-
likt viens. To pašu var teikt par kristīgo dzīvi. Nav iespējams 
garīgi pieaugt un dzīvot svētā dievbijībā, ja netiks veltīts 
pietiekami daudz laika klusai sadraudzībai ar To Kungu. 
Nereti tikai viena stunda tuvībā ar To Kungu dvēselei dod 
ko lielāku nekā vairākas dienas, kas pavadītas polemikā 
un diskusijās, skaļās konferencēs un kristiešu kongresos. 
Iepazīstoties ar daudzu Dieva kalpu dzīvi, kuri ir atstājuši 
dziļas pēdas cilvēces vēsturē, uzzini, ka priekš viņiem liela 
nozīme bija tām stundām, kas pavadītas klusumā un vientu-
lībā ar savu Radītāju. 

5. Patiesam kristietim, kurš alkst tuvību ar To Kungu, 
ir raksturīgi kādā dzīves periodā izvērtēt savus uzskatus 
un garīgās prioritātes. Uzstādot mērķi piedzīvot tikšanos 
ar Dzīvo Dievu, vispirms ir nepieciešams tikt skaidrībā ar 
saviem uzskatiem un iesīkstējušiem pieņēmumiem, par ku-
riem tu domāji, ka Debesu Tēvs tos pilnība akceptē. Tādā 
meklējumu un dziļu pārdomu laikā Tas Kungs atrod par ne-
pieciešamu Savu bērnu norobežot ar noslēpumainu mūri, 
kas viņu nošķir no katras ārējas ietekmes un iespējas vērsties 

215



pie agrāk pielietotām un ierastām metodēm. Viņš to dara 
tādēļ, lai pārveidotu mūsu dzīvi un attiecības ar Viņu pēc 
jauna parauga un iemācītu vērsties pēc palīdzības, padoma 
un izskaidrojuma tikai pie Viņa, un likt cerību tikai uz Viņu 
vienīgo. Protams, tāda pārveide kaut ko maksā, bet galare-
zultātā nes brīnišķīgus augļus – nepastarpinātu, personīgu 
kontaktēšanos ar Radītāju. 

Vecās Derības laikā tuvas attiecības ar Dievu bija sais-
tītas ar dziļiem pārdzīvojumiem un šķiršanos. Mozum, – 
pirms sadzirdēja Dieva balsi no degošā ērkšķu krūma, bija 
četrdesmit gadus jādzīvo tuksnesī, tālu prom no savas tautas, 
lai pēc tam pie tās atgrieztos kā Debesu sūtnis. Ābrahāma 
dzīvē tas izpaudās kā šķiršanās no dzimtenes, tuviniekiem 
un draugiem. Arī Samuels, kurš jau no bērnu dienām dzir-
dēja Dieva balsi, dzīvoja tālu prom no vecākiem, pilnībā at-
dodoties kalpošanai Tam, Kuram bija veltīts. 

Mūsu dienās, meklējot dzīvus, personīgus kontaktus ar 
To Kungu, mēs šķiramies no tā domāšanas veida un uzska-
tiem, kuri mums ir tuvi un dārgi pēc miesas, neatkarīgi no 
tā, vai tie ir virspusēji, nomināli kristieši vai vispār neticīgie. 
Lūkas 14:26 Jēzus par to runā tā: „Ja kāds nāk pie Manis un 
neienīst savu tēvu un māti, sievu un bērnus, brāļus un māsas 
un pat savu paša dzīvību, tas nevar būt Mans māceklis”, 
tātad, tas, kurš nedalīti atdevis sevi savam Skolotājam un tu-
vības dēļ ar Viņu, ir gatavs uz visu. 

Dzīvē reti var sastapt tādu Dieva kalpu, kurš, pirms stā-
šanās savā kalpošanā, nebūtu piedzīvojis pilnīgu apvērsumu 
savos uzskatos un spriedumos. Dzīve Dievam un ar Dievu 
nozīmē pastāvīgu gatavību nolikt malā savus priekšstatus, 
vēlmes un tiekšanos, bez šaubīšanās pieņemt Tā gribu, Kurā 
atrodas visas mūsu kalpošanas svētība. Kad mēs bez nožēlas 
saplēšam savas dzīves karti – ceļvedi, Debesu Pavadonis sāk 
mūs vest pa ceļu, par kuru mēs neesam pat sapņojuši un dara 
caur mums to, par ko pat neesam iedomājušies. 

6. Koncentrēšanās uz Dievu ir vēl viens noteikums, 
lai varētu staigāt patiesībā un tuvībā ar Debesu Tēvu. Diem-
žēl, mēs dzīvojam tādā laikā, kad kristieši pievērš savu 

216



uzmanību uz jebko, bet ne uz Pašu Kungu. Vieni metās 
aktīvās reliģiozās darbībās, citi aizraujas ar brīnumiem, 
atklāsmēm un visāda veida vadību, trešie tiecās apgūt teo-
loģisko izglītību, pastāvīgi pilnīgojot savas zināšanas par 
Dievu, bet viņiem nav kontakta ar Pašu Dievu. Tāda pieeja 
nodara milzu kaitējumu ne tikai katrai konkrētai dvēselei, 
bet visam Dieva Valstības darbam Evaņģēlija izplatīšanā. 
Dodot priekšroku cilvēciskām iniciatīvām, mēs neaizdo-
mājamies par to, ka Tam Kungam svarīgāka ir mūsu kon-
centrēšanās uz Viņu. 

Esot uz zemes, Jēzus teica: „...Dieva valstība nenāk 
ārēji redzamā veidā. Nevarēs arī sacīt: redzi, še viņa ir, vai 
tur – jo redziet, Dieva valstība ir jūsu vidū” (Lk. 17:20-21). 
Tikai šodien, tas mūs, nez kāpēc neuztrauc. Mēs esam aiz-
ņemti ar lielu un skaistu lūgšanas namu celtniecību, plašu 
evaņģelizācijas pasākumu organizēšanu, vienu vai citādu 
projektu iedzīvināšanu, daudzu un dažādu plānu īstenošanu 
un ar daudz, daudz ko citu, aizmirstot Svēto Rakstu vārdus: 
„Dievs, kas radījis pasauli un visu, kas tanī, būdams Debess 
un zemes Kungs, nemājo rokām celtos tempļos. Un Viņu ne-
apkalpo cilvēku rokas, it kā Viņam kā vajadzētu: Viņš Pats 
dod visiem dzīvību, elpu un visu; …lai tie meklētu Dievu, 
vai tie Viņu varētu nojaust un atrast, jebšu Viņš nav tālu ne-
vienam no mums” (Ap.d. 17:24-25, 27). 

Iedziļinoties šo Bībeles vārdu jēgā, – vai mums nebūtu 
labāk nolikt malā visas savas sacensības un atbrīvojoties no 
„laika gara” slimības, kas ir ķērusi mūsdienu reliģiozās ap-
rindas, savas uzmanības galveno daļu pievērst Tam Kun-
gam. Jo Viņš pacietīgi gaida, kad mēs pametīsim savu steigu 
un sāksim tiekties pēc tā, kas Viņam ir vissvarīgākais. Jēzus 
Kristus dzīvē un mācībā nebija pat mājiena uz šīm drudžai-
najām sacīkstēm un cilvēku masu psiholoģisko apstrādi, kas 
mums šodien ir tik ļoti raksturīgi. Mūsu Glābēja Valstībā 
pats svarīgākais ir attiecību veidošana ar Viņu un katra do-
mubiedra ciešas saites ar šīs Ķēniņvalsts Galvu. 

7. Dievs atklājas lielākā mērā tādam cilvēkam, kurš, ne-
būdams mierā ar garām slīdošiem, virspusējiem sakariem, 

217



alkst pēc garīga dziļuma Viņa Paša iepazīšanā un sadrau-
dzībā ar Viņu. Dziļums – tā ir iespēja iepazīt Dievu tā, kā 
par to ir teikts Svētajos Rakstos: „...jo Gars izdibina visas 
lietas, arī Dieva dziļumus”; „ka līdz ar visiem svētajiem 
jūs spētu aptvert, kāds ir platums, garums, augstums un dzi-
ļums, un izprastu Kristus mīlestību, kas ir daudz pārāka par 
katru atziņu, un, ar to piepildīti, iegūtu visu Dieva pilnību” 
(1.Kor. 2:10; Efez. 3:18-19). Kā redziet, garīgā atrašanās 
dziļumā mums dod iespēju iegūt un piepildīties ar visu 
Dieva pilnību, kas ir tieši tas, kas mums mūsu formālajā un 
virspusējā kristietībā pietrūkst. 

Reiz vēršoties pie Sīmaņa, kuru vēlāk Viņš nosauca 
par Pēteri, Jēzus pavēlēja: „Dodies uz augšu” (dodies dzi-
ļumā – kr.val. tulk.). Šos vārdus lietojot priekš mums šo-
dien, var teikt, ka mūsu garīgo vajadzību apmierināšana 
guļ Dieva dziļumos, kur mums visiem vajag „doties”. 
Taču mēs, parasti, nesteidzamies to darīt, un mitināmies 
garīgās virsmas seklumā. Mūs pilnībā apmierina „garī-
gais piens”, tas ir – visiem zināmie vārdi par Dieva mī-
lestību, pacietību, labvēlību, žēlsirdību un piedošanu, 
tādēļ, izvairoties no cietas barības, mēs netiecamies iepa-
zīt Viņu Pašu, vai satikties ar Viņu savas dvēseles visdzi-
ļākajās slēptuvēs. Nemeklējot un esot apmierinātiem ar 
to, ko esam sasnieguši, un kas mums jau pieder, ir milzu 
bremze mūsu garīgajai pieaugšanai un personīgai tuvībai 
ar To Kungu. 

8. Lai dzīvotu Dieva tuvumā un staigātu kopā ar Viņu, 
ir jādzird Dieva balss un jābūt Viņa vadītam. Tas prasa 
no mums spēju uztvert. Tikai šāds divpusējs kontakts pasar-
gās dzīves ceļā, kā arī no daudzām kļūdām un dos dzīvē pa-
tiesu prieku. Pravietis Jeremija kādreiz lūdza tā: „Cik bieži 
man atskanēja Tavs Vārds, es to uzņēmu kā barību, un tas 
man bija par svētlaimību un sirds līksmību...” (Jer. 15:16). 
To prieku, kas rodas dzirdot Dieva balsi, nevar salīdzināt ne 
ar ko. To iepazīstot, mēs centīsimies darīt visu no mums at-
karīgo, lai to nepazaudētu, bet pazaudējot ilgosimies, līdz 
pārrautie sakari atjaunosies. 

218



Romiešu vēstules 8:14 ir teikts: „Jo visi, ko vada Dieva 
Gars, ir Dieva bērni”. Tikt Dieva Gara vadītam – tas nav no-
tikums, ko pārdzīvojam vienu vai dažas reizes mūsu dzīvē, 
bet pastāvīga staigāšana Dieva tuvumā. Šī principa īsteno-
šana ikdienas dzīvē ir vienīgais ceļš uz garīgu pieaugšanu. 
Tieši tā mēs varam augt ticībā no zīdaiņa vecuma līdz no-
briedušam Dieva dēlam vai meitai. Tas Kungs ar Savu Garu 
uzrunā mūsu garu, apsūdzot, pamācot, skaidrojot vai no kaut 
kā pasargājot un apstādinot. To Viņš dara nevis piespiežot, 
bet mierīgi, maigu, neatlaidīgu impulsu veidā, kurus mums 
ir jāiemācās uztvert. Tam, kuram ir šāda saite ar Debesu 
Tēvu, pieder liela priekšrocība dalīties atklāsmēs ar saviem 
tuvākiem, kuras saņemtas no Debesīm. 

Diemžēl, daudziem no mums vieglāk ir pieņemt lē-
mumu darīt kaut ko pašiem, nevis uzticēties Dievam un gai-
dīt Viņa vadību. Mums ir nosliece savas iegribas pasniegt 
kā iedvesmu no Dieva, un tādēļ šodien ir tik maz Viņa līdz-
strādnieku un tik daudz darboņu priekš Dieva. Pie tam, ie-
gribas lielums, kas mūs pārņem, ir vienāds ar personīgās 
garīgās pieredzes trūkumu. 

9. Mateja evaņģēlijā piektajā nodaļā, četrdesmit astotajā 
pantā ir teikts: „Tāpēc esiet pilnīgi kā jūsu Debesu Tēvs ir 
pilnīgs”, bet vienīgais ceļš, kas ved uz pilnību – ir staigāšana 
Dieva klātbūtnē, un to var sasniegt tikai ar lūgšanām. Pie 
tam, nevis ar lūgšanām vispār, tām, kuras parasti nāk no 
mūsu prāta, bet tādu, kura nākot no mūsu sirds dzīlēm, ieved 
mūs Dieva klātbūtnē un pastāvīgi viņā notur. Lai tā būtu, sir-
dij ir jābūt piepildītai ar tīru mīlestību, ar to pašu, kas ne-
meklē savu labumu, neko negaida un neko no Tā Kunga 
nepieprasa, bet vēlās piepildīt tikai Viņa gribu un būt vien-
mēr un visā paklausīga. 

Bet mums, diemžēl, lūgšana bieži vien ir kā kristieša 
pienākuma pildīšana, tātad, kaut kas tāds, ko mēs esam 
spiesti darīt, ja uzskatām sevi par ticīgiem. Ar tādu pieeju tā 
nepilda savu lomu, jo ir nevis dzīva kontaktēšanās ar Dievu, 
bet kā Viņa pielūgsmes reliģioza forma. Ir taču jāatzīst, 
ka sākot lūgt, jau pēc neilga brīža pamanām, ka domas ir 

219



aizskrējušas tālu, tālu un ir aizņemtas vai nu ar nesen dzir-
dētiem jaunumiem, vai parādiem un nesamaksātiem rēķi-
niem, vai ar kādu kārtējo, neatliekamo darbu. Protams, kādā 
noteiktā brīdī mēs aptveram to, un cenšamies atkal sakon-
centrēties lūgšanai, taču, pat ar prātu saprotam, ka tā ir tālu 
no priekpilnas personīgas sarunas un saskares ar To Kungu. 

Patiesa un īstena lūgšana mūs ne tikai savieno ar Glā-
bēju, bet arī palīdz pārcelt skatienu no mūsu problēmām uz 
izpratni par Dievu un Viņa līdzjūtību. Tā dod iespēju savu 
nastu uzlikt Viņam, lai zem tās smaguma nesabruktu. Kad 
sirdī ir tikai sāpes un vairāk nekas cits, noteikti ir jāsauc uz 
To Kungu jebkurā diennakts laikā – no rīta un pusdienā, va-
karā un naktī. Pie tam, esot lūgšanās, nevar aizmirst, ka Viņš 
dzird ne tikai vārdus, bet arī sirdspukstus. Tādēļ, atdosim 
savas skumjas, vajadzības un visu, kas ir mūsu sirdī, Debesu 
Tēvam, rīkojoties tā, kā to darīja ķēniņš Dāvids, kurš teica: 
„Bet es piesaukšu Dievu un Tas Kungs mani izglābs. Vaka-
ros, rītos un dienvidū es nopūtīšos un žēlošos, un Viņš uz-
klausīs manu balsi” (Ps. 55:17-18). 

10. Lai vienmēr paliktu Dieva tuvumā un pastāvīgi stai-
gātu ar Viņu, regulāri jābaro sava dvēsele ar Dieva Vārdu, 
kas ir atstāts Svēto Rakstu lappusēs. Jo Tas mums ir Paša 
Dieva balss, kā par to ir teikts Bībelē: „Iesākumā bija Vārds, 
un Vārds bija pie Dieva, un Vārds bija Dievs. Tas bija iesā-
kumā pie Dieva” (Jņ. 1:1-2). Piepildīt dvēseli ar Dieva 
Vārdu ir tik pat nepieciešams kā piesātināt miesu ar pārtiku, 
bez kuras mēs vienkārši nevarētu eksistēt. Svētie Raksti – no 
vienas puses ir taisnu cilvēku liecība par Dievu, Kuru viņi mī-
lēja un Kuram viņi kalpoja; bet no otras – tā kā vēstījumu rak-
stīšanas brīdī autori tika Dieva Svētā Gara vadīti – ir Dieva 
mācība, kas pasniegta cilvēkam saprotamā veidā. Tātad, gan 
autorība, gan Bībeles saturs, ir dievišķas izcelsmes. 

Pat Jēzus Kristus, būdams iemiesojies Dievs, Veco De-
rību uzskatīja par Debesu Tēva atstātām rakstītām pamācī-
bām, kuras Viņš ir atnācis piepildīt un kurām Viņam bija 
jāpakļaujas tādā pašā mērā kā citiem cilvēkiem. Arī visi Jau-
nās Derības autori citēja Veco Derību, apliecinot bibliskās 

220



mācības Dievišķo izcelsmi. Iedziļinoties Svētajos Rakstos, 
mēs ieklausāmies tajā, ko mums saka Dievs, un tas mūs iz-
maina un pārveido. Savu dzīvi un savu kristīgo ticību būvē-
jot uz Dieva Vārda, mēs izpildām Tā Kunga pamācības un 
pavēles, un, tātad, dzīvojam tā, kā Viņam tas labi patīk. Bib-
lisko noteikumu zināšana un ievērošana ir katra patiesa un 
dievbijīga kristieša atšķirības zīme. 

11. Dzīvot ar Dievu nozīmē ne tikai laiku pa laikam 
piedzīvot tuvības mirkļus ar Viņu, bet būt Viņā pastāvīgi, 
līdzīgi kā vīnogulāja zariņš, kas ir saistīts ar vīna koku un 
tā sakni, no kuras saņem dzīvinošo sulu, kas nepieciešama 
augļu nešanai. Jo Jēzus ne velti ir teicis: „Palieciet Manī 
un Es – jūsos. Kā zars nevar nest augļus no sevis, ja tas ne-
paliek pie vīnakoka, tāpat arī jūs, ja nepaliekat Manī. ES 
ESMU vīnakoks, jūs tie zari. Kas Manī paliek, un Es viņā, 
tas nes daudz augļu, jo bez Manis jūs nenieka nespējat 
darīt” (Jņ. 15:4-5). 

Tu vari būt kristietis, bet nebūt pastāvīgi iekš Kristus. 
Tādiem kristiešiem ir ļoti raksturīgi garīgi pacēlumi un kri-
tumi. Piedzīvojot brīnišķīgus brīžus kopā ar To Kungu, viņi 
sajūt neizsakāmu svētlaimību un jūtās kā Tabora kalnā, bet 
tiklīdz šie brīži beidzas, viņiem liekās, ka Dievs viņus ir pa-
metis un viņi iet bojā. Šādai uzvedībai nav nekas kopējs ar 
dzīvi Dievā, jo staigāšana ar Viņu nebalstās mainīgās sajūtās 
un mūsu ātri pārejošās jūtās, bet pastāvīgā paļāvībā un pār-
liecībā par To, Kurš mūs nekad nepamet, neatkarīgi no tā, 
vai mēs to jūtam vai nē. 

Dzīvot ar Dievu, pastāvīgi meklējot tuvību ar Viņu,– 
lūk, mīlestībā balstītas attiecības, kurām līdzīgas uz zemes 
var sastapt tikai reizēm starp diviem vistuvākiem un viens 
otram dārgiem cilvēkiem. Mēs tikām Radītāja veidoti, lai 
būtu sadraudzībā ar Viņu, un tieši šī tuvība, kas nebeidzas, 
dara mūs par patiesiem Viņa bērniem. Tas, kurš ne tikai vien-
kārši tic Dievam, bet zina Viņu personīgi un katru dienu ir 
sadraudzībā ar Viņu, iepazīst savu Glābēju labāk un dziļāk. 

12. Tiekšanās līdzināties Kristum ir vēl viens nosa-
cījums, lai vadītu savas gaitas ar Dievu, un tā nebūt nav 

221



zaimošana vai kaut kas mums pilnīgi neaizsniedzams. Apus-
tulis Pāvils bija tāds pats cilvēks kā mēs, taču pēc zināma 
laika savā sekošanā Tam Kungam, varēja mierīgi pateikt: 
„Sekojiet manai priekšzīmei!” („Sekojiet man kā es Kris-
tum” kr.val.) (1.Kor. 4:16). Dzīve ar Dievu, staigāšana sa-
skaņā ar Viņa instrukcijām un cieša personīga kontaktēšanās 
ar Viņu, atstāj mūsos Viņa šķīstības, svētuma un taisnības 
nospiedumu. Lai to saprastu, atcerēsimies, kaut vai, Mozus 
piemēru. Kad pēc piedzīvotās brīnišķīgās tuvības ar To 
Kungu, viņš nokāpa no Sinaja kalna, turot rokās derības 
plāksnes, tauta izbrīnā lūkojās uz viņu, jo no viņa sejas iz-
plūda gaismas stari, kas atspoguļoja Tā godību, ar Kuru viņš 
bija saskarsmē (skat. 2.Moz. 4:29). Ar mums var būt līdzīgi. 
Kad mēs esam personīgās attiecībās ar Dievu, tas atstāj Viņa 
pēdas un atspoguļojas mūsu sejas izteiksmē, mūsu izteikta-
jos vārdos, uzvedībā un atbildes reakcijās. 

Lai taptu līdzīgāks Kristum, dažādās situācijās ir bie-
žāk jāuzdod sev jautājums: „Bet ko par to teiktu Kristus? 
Kā Viņš reaģētu līdzīgā situācijā un kā tagad rīkotos?” 
Šāda pieeja liktu mums attiekties nopietnāk pret sevi, stā-
vēt savas mutes sardzē, uzmanīt to, ko mēs runājam, kā 
reaģējam un kā uzvedamies. Bībelē ir vairāk nekā pietie-
kami piemēru, lai līdzinātos Kristum. Kad farizeji atveda 
pie Viņa sievieti, kura bija pieķerta laulības pārkāpšanā, 
Viņš klusēdams tos uzklausīja, pēc tam, neielaižoties ska-
ļās diskusijās, kā tas nereti mēdz būt ar mums, pateica: 
„Kas no jums ir bez grēka, tas lai pirmais met akmeni uz 
viņu” (Jņ. 8:7). Ģetzemanes dārzā, vēršoties pie Jūdas, 
kurš Viņu nodeva, nepārmetot un neapsūdzot, Jēzus viņam 
mierīgi jautāja: „Draugs, kāpēc tu esi šeit?” (Mat. 26:50). 
Mums, savu „ienaidnieku”, kurš vārdos vai darbos ir mūs 
aizvainojis, pazemojis vai nodevis, nosaukt par draugu ir 
ļoti grūti, vai pat vispār neiespējami. Stāvot Poncija Pilāta 
priekšā Kristus klusēja, kad tika apvainots, tā izraisot 
valdniekā tādu sajūsmu un cieņu, ka bez šaubīšanās tika 
atzīts par nevainīgu, Taisno un Cilvēku ar lielo burtu. 
(skat. Lk. 23:4, Mt. 27:24). 

222



Šāda Pestītāja uzvedība ir pilnīgi neraksturīga mums, 
pēdējo laiku Dieva bērniem, īpaši tādos brīžos, kad pār 
mums nāk acīmredzami, nepelnīti apvainojumi. Mēs viegli 
apvainojamies, esam sašutuši, cenšamies attaisnoties, pierā-
dām savu taisnību un nevainību, un pilnīgi aizmirstam sava 
Debesu Skolotāja piemēru. Tādēļ nav jābrīnās, ka neredzot 
mūsu atšķirību no pārējiem cilvēkiem un pienācīgo gaismu, 
par kuru runā Svētie Raksti, pasaules cilvēki aizvien vairāk 
viļās kristietībā un nolemj sevi veltīt citām reliģijām. 

Pirmajā Jāņa vēstulē, otrajā nodaļā, sestajā pantā ir šādi 
vārdi: „Kas teicas paliekam Viņā, tam pienākas arī pašam tā 
dzīvot, kā Viņš ir dzīvojis” (1.Jņ. 2:6). Bet tas nozīmē, ka 
mums ir jābūt tam spogulim, kurā atainojas Kristus. Mūsu 
dzīvei, mūsu reakcijai, mūsu uzvedībai un rīcībai ir jāatgā-
dina cilvēkiem par To, Kura vārdā mēs saucamies, tā kā par 
to reiz tika rakstījis apustulis Pāvils: „Bet mēs visi, atsegtām 
sejām, Dieva godību redzēdami kā spogulī, topam pārvērsti 
Viņa paša līdzībā no spožuma uz spožumu. To dara Tā 
Kunga Gars” (2.Kor. 3:18). Nekas, kas ir mūsos, tā nepie-
saista citas dvēseles Kristum, kā mūsu līdzība Viņam. Nereti 
mēs esam tik aizņemti, ka nepievēršam uzmanību tiem „sī-
kumiem” mūsu attiecībās ar cilvēkiem, kuri visbiežāk ir tieši 
tie, kas raksturo mūs kā patiesus kristiešus. Dažreiz tikai 
viena, kaut pati nenozīmīgākā, labā rīcība var izraisīt lielāku 
iedarbību, kā milzu daudzums dievbijīgu vārdu un iespaidī-
gas liecības. Kā apliecinājums var kalpot šāds gadījums. 

Kāds jauns kristietis, kurš dienēja armijā, saņemot at-
vaļinājumu, devās uz mājām. Ierodoties stacijā, viņš uzzi-
nāja, ka viņa vilciens jau ir pienācis un kuru katru brīdi aties. 
Ātri nopircis biļeti, kareivis metās skriešus uz peronu, un 
steigā uztriecās augļu tirdzniecības galdam, apgāza to tā, ka 
tirgošanai izliktie āboli pabira uz visām pusēm. Puisītis – 
tirgotājs sāka augļus lasīt, bet izrādījās, ka tas nav tik vien-
kārši, jo no trieciena tie bija izkaisījušies pa visu platformu. 
Samulsušais notikuma vaininieks palūdza piedošanu, pa-
meta ar roku sastāvam, kas attālinājās, un kopā ar pārdevēju 
sāka lasīt ābolus. Katru no tiem viņš rūpīgi noslaucīja ar 

223



savu kabatlakatu un saudzīgi kārtoja uz letes. Pārsteigtais 
puisītis tā samulsa, ka negaidīti viņam pajautāja: „Sakiet, 
lūdzu, – Jūs esat Jēzus, ja?”, bet kristietis uz to atbildēja: 
„Nē, bet cenšos Viņam visā līdzināties”. 

Interesanti, cik cilvēku vērojot mūs, arī varētu teikt, ka 
mūsos ir redzams Jēzus? Vai varbūt mūsu vārdi un rīcība vi-
ņiem drīzāk atgādina sātanu, nekā Kristu? Kāds tautas sa-
kāmvārds saka, ka visu ar ko mēs saskaramies var saprast 
tikai salīdzinot. Lai varētu ieraudzīt cik līks ir kāds koks, 
tam līdzās ir jānoliek taisns. Tad viss uzreiz kļūs skaidrs. 
Mums ir ļoti viegli norādīt uz citu cilvēku grēkiem. Taču 
daudz labāk ir ar personīgo piemēru parādīt viņiem Dieva 
žēlastības un taisnības darbību savā dzīvē. Būtu labi, ja cil-
vēki mums apkārt, savu šķībumu ieraudzītu nevis pateicoties 
mūsu aizrādījumiem un pamācībām, bet salīdzinot savu 
dzīvi ar mūsu reālo dievbijību, nevis ārišķību. Pasaules cil-
vēkiem Bībeli vislabāk ilustrē tāda kristieša dzīve, kurai 
vērts līdzināties. 

Patiesam Dieva bērnam nav nekas sliktāks, kā apziņa, 
ka Tas Kungs no viņa attālinās. Tad no sirds pazūd miers, 
zūd saticība, izgaist svētība. Kur valdīja prieks un svētlaime, 
kas izrietēja no sadraudzības ar Dievu, tagad ienāk skumjas 
un nospiestība. Parasti tas nenotiek uzreiz, bet pakāpeniski. 
Cilvēks sevi vēl uzskata par garīgi možu, turpina lūgt un ap-
meklēt dievkalpojumus, bet sirdī vairs nav iepriekšējā miera. 
Viņa dvēseles iekšējā dzīve pamirst. Dažreiz šāds stāvoklis, 
pirms viņš apjauš savu atkāpšanos, ilgst gadiem. Ķēniņš Dā-
vids, kurš ir nosaukts par vīru pēc Dieva sirds, veselu gadu 
pavadīja nošķirts no Tā Kunga, un pat nepamanīja to. Cik 
gauži viņš pēc tam apraudāja savu neprātu, pirms atgriezās 
iepriekšējā tuvībā ar Debesu Tēvu. 

Iemeslu, kādēļ Tas Kungs no mums attālinās, ir ļoti 
daudz, bet pats galvenais no tiem ir grēks, kas vienmēr mūs 
norobežo no Dieva, un liek nepārvaramus šķēršļus saskar-
smei ar Viņu. Tam kā apstiprinājumu varam minēt grūtības 
piedot, kuras izpaužas aizvainojumā, nepatikā, aprunāšanā, 
atriebībā un naidā. Dieva Vārds saka: „Jo, kad jūs cilvēkiem 

224



viņu noziegumus piedosiet, tad jums jūsu Debesu Tēvs arī-
dzan piedos. Bet, ja jūs cilvēkiem viņu noziegumus nepie-
dodat, tad jūsu Debesu Tēvs jums jūsu noziegumus arīdzan 
nepiedos” (Mt. 6:14-15). Izrādot savam tuvākam bezjūtību 
un cietsirdību, mēs nevaram cerēt uz tuvību ar Dievu un uz 
to prieku, ko sniedz cieša sadraudzība ar Viņu. Līdzīgi dar-
bojas gadiem ilgi sirdī lolots cilvēcisks rūgtums vai nepa -
kļaušanās, kuru Svētie Raksti pielīdzina buršanas grēkam 
un kalpošanai elkiem (skat. Ebr. 12:15; 1.Sam. 15:23). 

Ja šī attālināšanās ir notikusi grēka dēļ, tūdaļ ir jāsāk 
darboties: celties un izlabot to, kas izpostīja mūsu sakarus 
ar Debesu Tēvu. Nevajag paļauties, ka tuvo attiecību atjau-
nošana ar Viņu notiks pati par sevi, bez mūsu līdzdalības un 
iejaukšanās. Ja iemesls sarautiem sakariem esam mēs, tad 
mums pašiem šīs attiecības arī ir jāatjauno. Nav jēgas meklēt 
skaidrojumu un attaisnojumu saviem nepareizajiem vār-
diem, rīcībai un reakcijām, noveļot vainu uz apstākļu sa-
gadīšanos un izveidojušos situāciju. Nē, ir jāatrod sevī 
pietiekoši daudz vīrišķības, lai atzītu, ka tu esi rīkojies ne-
pareizi un sāktu sakārtot to, kas bija sagrauts. 

Pilnīgi noteikti, ka staigāšana ar Dievu nenozīmē iz-
bēgšanu no visa veida kļūdām un novirzēm. Nē, tā ir dzīve 
ar visu to, kas cilvēkam ir raksturīgs, dzīvojot uz šīs grēcīgās 
zemes. Atšķirība vien ir tā, ka pēc krišanas nāk piecelšanās 
un lielāka mīlestība pret To Kungu, sakāve beidzas ar uz-
varu, kas dod patiesu taisnības augli, apkaunojums noved 
pie pazemības, bet kļūdas ir kā vērtīgas mācības, kuru re-
zultātā tu nobriesti un iegūsti dzīves pieredzi. Stiprs – ir 
nevis tas, kurš nekad nav bijis vājš, bet tas, kurš apzinoties 
savas ierobežotās spējas ko veikt, māk skatīties patiesībai 
acīs un saukt lietas īstajos vārdos. Ja esi paklupis vai nokri-
tis, tad neliekuļojot savā un cilvēku priekšā, lai cik grūti tas 
būtu, atbalstoties uz Dieva rokas, atkal celties, lai turpinātu 
savu ceļu tālāk. Dieva vīru un sievu dzīves, kas kristietības 
vēsturē ir atstājuši neaizmirstamas pēdas, tika vērtētas ne 
pēc tā, ka viņiem nebūtu kļūdas un kritieni, bet pēc paklau-
sības Dieva balsij un patiesības meklēšanas. Patiesa un īsta 

225



ticība Kristum, pilnīga paklausība Viņam, parastus cilvēkus 
pārveido varoņos. 

Tādā veidā, vīrieši un sievietes, kurus Dievs lieto, – tie 
nav ļaudis, kuri zaudējuši visas, bez izņēmuma, cilvēciskās 
nepilnības, bet tie, kas sekojot savam Glābējam ir iemācīju-
šies nīcīgajā atrast dārgumus. Ar laiku tieši viņi kļūst par 
„traukiem godam, svēti, derīgi Tam Kungam, sataisīti ikkat-
ram labam darbam” (2.Tim. 2:21). Bet tam viņi tuvojas caur 
sapratni par savu niecīgumu, nenozīmību, pazemojoties un 
paklausot Tam Kungam it visā, ko Viņš no tiem sagaida, lai 
cik neiespējams tas viņiem liktos. Tātad, būtība nav tajā, ka 
sekojot Tam Kungam mēs topam absolūti bezgrēcīgi, bet 
tajā, ka mēs cīnāmies un uzvaram tos savus trūkumus, par 
kuriem Dieva acīs esam pelnījuši nosodījumu. 

Bet par to, ka Tas Kungs tādos gadījumos nav skarbs 
tiesnesis, gatavs ik brīdi sodīt, bet patiesi labs un mīlošs 
Tēvs, kurš vēlās mūs pasargāt no kļūdām un krišanas, es va-
rēju pārliecināties savos jaunības gados. Kad biju medicīnas 
institūta studente, man, vasaras laikā vajadzēja braukt lauku 
darbos uz kolhoziem un sovhoziem. Divdesmit gadu ve-
cumā man laimējās piedzīvot ar To Kungu ko tādu, ko ne-
varēju aizmirst visu turpmāko dzīvi. 

Vēlā vasaras vakarā, atpūšoties pēc darba, es pievieno-
jos puišiem un meitenēm, kas bija sanākuši ap ugunskuru 
netālu no barakām, kur mēs mitinājāmies. Zvaigžņotajās de-
besīs spoži spīdēja mēness. Kaut kur netālu – krūmos aiz-
rautīgi dziedāja lakstīgala. No apkārtējām pļavām un 
laukiem nāca vēsums, smaržoja zāle un lauku puķes. Viss 
bija tik skaisti un romantiski, ka negribējās iet gulēt. No sā-
kuma jaunatne apsprieda dienas notikumus, tad visi, pievēr-
suši savus skatus ugunskuram un domājot katrs savas 
domas, apklusa. Viens puisis atnesa ģitāru un, iekārtojies 
grupas vidū, netālu no manis, sāka dziedāt skaistu, tajā laikā 
populāru, lirisku dziesmu „Pļavas nakts”, kuru izpildīja jau-
nie dziedātāji, ģimenes pāris Alla Jošpe un Stahans Rahi-
movs. Rītos, pošoties uz institūtu, es tik bieži to dzirdēju 
skanam radiopārraidēs, ka nemanot biju to iemācījusies no 

226



galvas – gan vārdus, gan melodiju, iemīlot to romantiskuma 
un neparasti labā izpildījuma dēļ. 

Klausoties tagad sava kursa biedra dvēselisko dziedā-
šanu, es, nemaz neapzinoties ko daru, pievienojos viņam, un 
mūsu balsis, uzreiz saplūzdamas (it kā būtu to darījuši ne 
vienu reizi vien) aiztraucās pāri aizmigušajām pļavām. Visi, 
kā pēc komandas, pagrieza galvas uz mūsu pusi, jo bija pār-
steigti par šo brīnišķīgo harmoniju duetā, kas tik negaidīti 
bija radies. Tā mēs nodziedājām vienu pantu, tad otru... 
un pēkšņi, burtiski pusvārdā mani pārtrauca klusa balss, 
kas atskanēja manā sirdī: „Ludmila, Mans bērns! Ko tu 
šeit dari?!”. 

Šajos vārdos nebija ne pārmetuma, ne dusmu, ne sašu-
tuma, bet tikai izbrīns: „Ko tu šeit dari?!”. Pārtraukusi dzie-
dāšanu es pamiru, tad pielēcu kājās, un nesakot ne vārda, 
aizgāju un pazudu nakts tumsā. Dieva balsi nav iespējams 
sajaukt ar kādu citu. Pat izrunāta pavisam klusu, tā ietiecas 
līdz dvēseles dziļumiem un liek tai trīsēt. Tajā pašā brīdī man 
kļuva skaidrs, ka ar savu rīcību biju apbēdinājusi To Kungu, 
un ne tik daudz tāpēc, ka dziedāju pasaulīgu dziesmu, bet 
tādēļ, ka tajā brīdī biju ne tajā vietā, kur Viņš mani gaidīja. 

Skumjas, nožēla un apjausma, ka esmu bijusi neuzti-
cīga Tam, Kuru es tik ļoti mīlēju, piepildīja manu sirdi ar 
tādu nožēlu un sirdsapziņas pārmetumiem, ka man gribējās 
rūgti raudāt. Galvā iešāvās doma, ka tagad Tas Kungs droši 
vien atstās mani. No tās izbijusies es gandrīz ievaidējos: 
„Tēvs, dārgais! Lūdzu, neaizej no manis! Piedod, ka es ne-
atklāju Tavu gaismu! – tad pati, to nesaprotot kādēļ, iz-
dvesu: – bet ja Tu tomēr neesi mani pametis, parādi man 
tagad debesīs zibeni!”. 

Nezinu, mīļie draugi, vai jūs tam noticēsiet vai nē, bet 
tikko manas lūpas bija šos vārdus izteikušas, tā skaidrās 
debesis pāršķēla apžilbinošs zibens. Satriekta es pamiru, 
gaidot, kā tas tādos brīžos mēdz būt, sekojošo pērkona grā-
vienu, bet viss bija kluss. „Kungs! – es priekā izsaucos. – 
Tātad Tu esi man piedevis un nemaz nedusmojies! Ja tā, tad 
izdari, lūdzu, tā, lai tieši tāds pats zibens atspīd arī labajā un 

227



kreisajā pusē!”, un tas tūdaļ, nekavējoties notika. Kaut ap-
kārt joprojām valdīja klusums, divi zibeņi, viens aiz otra no-
zibsnīja pie skaidrajām debesīm. Izejot ārā no tumsas, es 
paskatījos uz jaunatni, kas sēdēja pie dziestošā ugunskura. 
Neviens neizrādīja nekādas ne izbaiļu, ne izbrīna pazīmes. 
Liekās, ka izņemot mani, neviens šos zibeņus neredzēja. 

Ir grūti izteikt vārdos, kāds prieks piepildīja manu sirdi. 
Gaidīto Dieva dusmu vietā man bija parādīta žēlastība, par 
kuru es pat nesapņoju! „Kungs! Kādēļ?! Es taču nemaz ne-
esmu to pelnījusi! – un ieejot barakā, dodoties pie sava, pēc 
augiem smaržojošā salmu matrača, es nokaunējusies pie 
sevis atkārtoju. – Pateicos, Tev, Tēvs... Pateicos!” 

Nākamajā rītā meitene, kura barakā gulēja man blakus, 
vācot tomātus kolhoza laukā, ar neslēptu ziņkārību vairākas 
reizes man pārjautāja: „Pasaki, kādēļ tu vakar tik pēkšņi pār-
trauci dziedāšanu un aizgāji no ugunskura? Tu taču ar mūsu 
ģitāristu tik brīnišķīgi dziedāji! Tas puisis vēlāk pat meklēja 
tevi. Bet naktī sapņos tu visu laiku nez kādēļ laimīgi un prie-
cīgi smaidīji! Vai viņš tev sapņos rādījās? Pagaidi, vai tik tu 
neesi iemīlējusies šai skaistulī?!”. Kā atbildi, es tikai norai-
doši šūpoju galvu, domājot par manas dvēseles Mīļoto, Kura 
dēļ, tagad biju gatava darīt visu, un ar Kuru kopā vēlējos 
noiet visu savu turpmāko dzīvi.

228



11. nodaļa 
 

Dzīves jēga un dzīves mērķis 
 

Dārgie draugi! Starp visiem jautājumiem, kas rodas cil-
vēka apziņā, ir viens, kura priekšā katrs no mums apklust, 
jo nevar skaidri un saprotami uz to atbildēt. Jūs neticiet? Tad 
uzdodiet to tagad sev. Skan tas tā: „Kādēļ es dzīvoju?”. Ja 
censtos uz to atbildēt konkrēti, tad būtu jāaizdomājas par se-
kojošo: kas es esmu un kādēļ esmu nonācis uz šīs zemes? 
Kāds ir manas eksistences mērķis un kāds ir manas dzīves 
mērķis? Kas tajā ir galvenais un kam vai kuram es kalpoju? 
Kad manas dienas būs beigušās, kurp es aiziešu? 

Kamēr mūsu ikdienas dzīve ir līdz malām piepildīta ar 
nīcību, rūpēm, pienākumiem, problēmām, troksni un stresu, 
mēs par to neaizdomājamies. Taču, ja kādu iemeslu dēļ esam 
bez darba vai negaidīti nonākam slimības gultā, piemeklē 
nelaime vai zaudējam tuvu un dārgu cilvēku, tad šie, dvēseli 
uztraucošie jautājumi, izgaismojas mūsu priekšā pilnīgi 
skaidri. Un tad slimnīcas palāta, pēkšņa nelaime vai kāda 
cita kritiska situācija, dod mums laiku pārdomāt un izsvērt 
dzīves prioritātes. Vai caur miesas ciešanām, vai likteņa trie-
cieniem, vai kādiem citiem spiedīgiem apstākļiem, Dievs 
katram domājošam cilvēkam liek pārdomāt, kādēļ viņš ir no-
nācis uz šīs zemes. 

Senākā dzīves jēgas koncepcija (uzskatu sistēma par 
kaut ko) ir atspoguļota Vecajā Derībā – Salamana mācītāja 
grāmatā, kur galvenā doma un secinājums ir šāds: „viss ir 
nīcība un nav nekā jauna zem saules... Kāds labums cilvē-
kam no viņa darbiem... Paaudzes nomaina viena otru, bet 
zeme pastāv mūžīgi...”. Mācītājs uzsver cilvēka dzīves nī-
cību un bezjēdzību. Viss, kādēļ cilvēks dzīvo, – mīlestība, 
darbošanās, materiālie labumi un citas panākumu sastāvda-
ļas, – pēc viņa domām ir bezjēdzīgas, jo „vienāds gals sa-
gaida visus”. Vienāds nobeigums piemeklē kā taisno, tā 
grēcinieku, labo un ļauno, šķīsto un nešķīsto, tikumīgo un 
netikumīgo, godīgo un zvēresta lauzēju. Balstoties tajā, 

229



Mācītājs izdara turpmākos secinājumus: cilvēka dzīvei virs 
zemes nav nekādas jēgas. Bezjēdzības un nīcības iespaids 
vēl vairāk pastiprinās, kad runa ir par nāves neizbēgamību: 
„Tiešām, kāds ir cilvēku, tāds pats ir arī dzīvnieku liktenis: 
kā viens tā otrs mirst, visiem ir viena dvaša, un cilvēks nav 
pārāks par dzīvniekiem. Visi noiet vienā vietā; visi viņi ir 
cēlušies no pīšļiem, un visi atgriežas atkal pīšļos. Kas zina 
ko no cilvēka dzīvības dvašas – vai tā ceļas augšup gaisā un 
vai dzīvnieka dzīvības dvaša nolaižas lejup – zemē? Tas pats 
liktenis skar visus bez izšķirības: un vienāds liktenis ir tais-
nam un negantam, labam un ļaunam, šķīstam un nešķīstam, 
tam, kas upurē, kā arī tam, kas neupurē; labajam notiek tāpat 
kā grēciniekam, un tam, kas zvērē, tāpat kā tam, kas no zvē-
resta bīstas” (Sal.māc. 3:19-21; 9:2). 

Pēc tam rodas iespaids, ka šajās pārdomās Mācītājs 
nonāk strupceļā un paliek pie atziņas, ka viņš nav spējīgs 
saprast to, kas viņam nav sasniedzams: „...ka cilvēks, ja arī 
viņš savām acīm neatvēlētu ne mirkli atpūtas ne dienu, ne 
nakti, tomēr nespēj izdibināt to varu, kas pastāv zem sau -
les, un cilvēks, neraugoties uz visu piepūli, ar kādu viņš 
cenšas to izdibināt, taču to izdibināt nespēj. Un, pat, ja gud-
rais iedomājas sevi to izdibināt spējam, patiesībā viņš iz-
dibināt to tomēr nespēj” (Sal.māc. 8:17). Bet šīs grāmatas 
noslēgums sniedz kristietim galveno, lai izprastu esības 
jēgu: „Gala iznākums no visa ir šāds: Bīsties Dieva un turi 
Viņa baušļus, jo tas pienākas katram cilvēkam! Jo Dievs 
tai tiesā, kas nāks pār visu apslēpto, pasludinās Savu sprie-
dumu par visu notikušo, vai tas būtu bijis labs vai ļauns” 
(Sal.māc. 12:13-14). 

Šis secinājums pilnībā saskan ar to, ko mēs lasām Bī-
beles iepriekš rakstītajās grāmatās: „Un tagad, Israēl, ko Tas 
Kungs, tavs Dievs, no tevis prasa? Neko citu kā vienīgi bī-
ties To Kungu, savu Dievu, staigāt visur Viņa ceļos, Viņu 
mīlēt, un Tam Kungam, savam Dievam, kalpot ar visu savu 
sirdi un visu savu dvēseli” (5.Moz. 10:12). Tādā veidā, pirm -
avoti ir vienojušies tajā, ka cilvēka esības jēga sevī ietver 
atrašanos Dieva klātbūtnē, garīgu pieaugšanu, pilveidošanos 

230



tikumībā un pietuvošanos Dieva iecerēm par cilvēku. Vēlāk, 
visu gadsimtu garumā, dzīves jēgas jautājums turpināja no-
darbināt daudzu varenu cilvēku prātus, starp citu, tas nodar-
bināja ne tikai grieķu filozofus, senos ķīniešu domātājus un 
mūsdienu psihologus, bet arī tagad turpina uztraukt katru 
domājošu cilvēku. 

Dzīves jēgas meklējumi ir filozofiska un garīga prob-
lēma, kura attiecas uz cilvēka esības galamērķi un to, kam 
viņa dzīve ir paredzēta. Priekšstati par dzīves jēgu veidojas 
cilvēku darbošanās procesā un ir atkarīgi no viņu sociālā stā-
vokļa, dzīves veida, uzskatiem, pasaules izpratnes un kon-
krētās vēsturiskās situācijas, un tādēļ, šādam nopietnam 
jautājumam nav iespējams rast vienu vienkāršu, paviršu for-
mulējumu. Lai par to pārliecinātos, pietiks, ja aizdomāsimies 
par pazīstamu cilvēku, kuri ir dzīvojuši dažādos laikmetos, 
izteikumiem par šo tēmu. 

 
„Dzīves uzdevums nav būt vairākuma pusē, bet dzīvot 

saskaņā ar iekšējo, tevis apjausto likumu”. (Marks Aurēlijs) 
 
„Kāda ir dzīves jēga? Kalpot citiem un darīt labu”. 
Aristotelis 
 
„Ja cilvēks nezina uz kādu ostu viņš dodas, neviens vējš 

viņam nebūs ceļavējš”. (Seneka) 
 
„Neizzināta dzīve nav tā vērta, lai to dzīvotu”. 
Sokrāts 
 
„Beigas, beigas, plēnes izdega! Dzīve ir tikai ēna, tā ir 

kā aktieris uz skatuves. Nospēlēji savu laiku, paskraidīji, pa-
trokšņoji – un tāds biji. Dzīve ir pasaka nelgas pārstāstā. Tā 
pilna tukšu vārdu un nenozīmē it neko”. (Šekspīrs) 

 
„Kad mēs apjautīsim savu lomu uz šīs zemes, kaut pašu 

pieticīgāko un nepamanāmāko, tikai tad mēs būsim laimīgi. 
Tikai tad mēs varēsim mierīgi dzīvot un mirt, jo, tas kas dod 

231



dzīvei jēgu, dod jēgu arī nāvei”. 
Antuāns de Sent – Ekziperī 
 
„Kāda atsevišķa cilvēka dzīvei jēga ir tikai tik lielā 

mērā, cik tā palīdz kāda cita cilvēka dzīvi padarīt skaistāku 
un cēlāku”. (Alberts Einšteins) 

 
Balva veltīgā un balva jaušā 
Dzīve, kam man dota tu? 
Varbūt ka tas liktens slēptais 
Tevi nāvei nolēmis? 
Mērķa nav man acu priekšā: 
Sirds ir tukša, dīks mans prāts, 
Skumjās iznīcina mani 
Dzīves vienmuļīgais dārds. (A. S. Puškins) 
 
„Mūsu dzīve ir ceļojums, ideja – ceļvedis. Nav ceļveža – 

viss apstājas. Pazūd mērķis – spēks pazūd kā nebijis”. 
Viktors Igo 
 
„Vai tiešām arī es tikai īsu mirklī esmu uz šīs zemes ie-

radies, tāpēc, lai samelotu, sajauktu un sadarītu muļķības un 
pēc tam izzustu?” (Ļevs Tolstojs) 

 
„Vairot sevī mīlestību ir katra cilvēka dzīves jēga. Šī 

mīlestības vairošana katru cilvēku ved pie lielāka un lielāka 
dzīves labuma” (Ļevs Tolstojs) 

 
„Cilvēka esība ir noslēpumaina, un šī noslēpumainība 

ir visai līdzīga bezjēdzībai.” (Maksims Gorkijs) 
 
„Garīgās darbošanās aicinājums katram cilvēkam – ir 

pastāvīgi patiesības un dzīves jēgas meklējumi.” 
A. P. Čehovs 
 
„Pašai dzīvei nav nekādas nozīmes, tās vērtība ir atka-

rīga no tās izlietojuma.” (Žans Žaks Ruso) 

232



„Bēdas tiem cilvēkiem, kuri nezina savas dzīves jēgu.” 
B. Paskāls 
 
„Divas šausmas vajā cilvēku – dzīves bezspēks un bez-

jēdzība.” (F. M. Dostojevskis) 
 
„Nav tādas situācijas, kurā mums nebūtu dota iespēja 

atrast jēgu, un nav cilvēka, kuram dzīve neturētu gatavībā 
kādu darbu. Iespēja īstenot jēgu vienmēr ir unikāla, un cil-
vēks, kurš to var realizēt ir neatkārtojams.” 

Viktors Frankls 
 
„Dzīves mērķis – pilnības meklējumi, bet katra uzde-

vums – maksimāli pietuvināt sevī tās izpausmes.” 
Ričards Bahs 
 
„Nakts, iela, lukturis, aptieka, 
Bezjēdzīga un blāva gaisma. 
Dzīvo vēl kaut gadsimta daļu – 
Viss paliks tā. Izejas nav”. 
Aleksandrs Bloks  
 
„Mūsu galamērķis nav tajā, lai mēģinātu skaidri saskatīt 

to, kas no mums ir attālināts un paslēpts miglā, bet tajā, lai 
pūlētos pie tā, kas mums ir pa rokai”. (Tomass Kārlails) 

 
„Beigu beigās, viss, ko tu dari nav vajadzīgs cilvēkiem; 

tas ir vajadzīgs tikai tev un Dievam”. (Māte Terēze) 
„Dzīves jēga – ir tās aptveršanā. Bet mērķis – tajā 

priekā, ko šī apjausma mums dod”. (Aleksandrs Kruglovs) 
 
„Dzīvei ir divas jēgas – iekšējā un ārējā, 
Ārējai – darbi, ģimene, panākumi; 
Iekšējai – neskaidrs un ne no šīs vietas – 
Katra atbildībā par visiem”. 
Igors Gubermans 
 

233



Kā redziet, cik cilvēku, tik viedokļu. Katrs no šiem iz-
teicieniem kaut kādā mērā atspoguļo paša autora iekšējo 
pasauli, viņa ideālus, noslieces, tieksmes un vēlmes. Tā ir 
bijis, tā ir un tā būs vienmēr, kamēr vien eksistēs zeme, 
tādēļ ka laiki mainās, bet cilvēka daba paliek nemainīga. 
Saskaroties ar simtiem un tūkstošiem no viņiem, var tikai 
brīnīties cik dažādi viņi vada savu dzīvi, kur tajā saskata 
savas dzīves jēgu, un kādus sev nospraustos mērķus cenšas 
realizēt. Tieši šo principu dēļ, viņus, nosacīti, var sadalīt 
vairākās grupās. 

1. Pie pirmās pieder tie, kuri savai dzīvei neredz nekādu 
jēgu. Viņi paši nesaprot kādēļ dzīvo. Viņu atrašanās uz 
zemes ir nožēlojama veģetācija un vienkārša eksistence, lī-
dzīga kā dzīvniekiem. Viņi tikai to vien dara kā ēd, dzer, 
strādā, apmierina savas fizioloģiskās vajadzības, ņem no dzī-
ves to, ko tā var piedāvāt, tad atkal ēd, dzer, strādā... Un tā 
katru dienu. Ja viņiem pajautā, kur tie redz savas esības jēgu, 
tad sadzirdēsiet atbildi: „Jā, arī es pats to nezinu. Piedzimi, 
tātad ir jādzīvo. Lūk, tā arī dzīvoju, lai kaut kā novilktu līdz 
vakaram, un tad jau arī kapiņi.” Tādēļ nav brīnums, ka viņu 
dzīves filozofija ir nonivelēta līdz principam: „man gar to 
nav daļa”, „kas būs, tas būs”, „kur ceļš aizvedīs”, „aiz manis 
kaut vai ūdens plūdi”. No šādu cilvēku dzīves dveš skumjas, 
garlaicība, apātija un vienaldzība. Ģeniālais vācu filozofs, 
dzejnieks un domātājs Johans Volfgangs Gēte reiz to ir rak-
sturojis tā: „Dzīvot bez jēgas – mūžīga nāve”. 

2. Otra cilvēku grupa atrod dzīves jēgu tās vētrainā 
norisē. Viņi tiecas maksimāli izmantot esošo dienu un 
seko tikai vienam mērķim – paņemt no dzīves iespējami 
vairāk, baidoties, ka var ko palaist garām, nepaspēt pilnībā 
to izbaudīt. Tautā viņus sauc par dzīves dedzinātājiem. 
Šādas grupas piederīgo vidū ir īpaši daudz to, kuru galve-
nais mērķis ir dzīves baudas un apmierinājumi, kuri ne-
pārtraukti nomaina viens otru. Viņi ir līdzīgi raibiem 
tauriņiem, kas lidinās no viena zieda uz citu un bauda 
to saldo nektāru. Būdami pārliecināti, ka ir sava likteņa 
saimnieki, viņi to saņem savās rokās un veido tā, kā paši 

234



vēlās, kā rezultātā, parasti nonāk pie „sasistas siles”, savu 
neīstenoto plānu, cerību un ilgu atlūzu vidū. Šādi, pa visu 
zemes virsu izkaisītie izklaižu mīlētāji, pēc tam klīst, it kā 
tumsā, nesaprazdami, ko ir izdarījuši nepareizi un kādēļ il-
gotā dzīve, ko viņi tik ļoti bija kārojuši, ir zaudējusi savu ie-
priekšējo burvību, jēgu un nozīmi. 

To vidū, kuri maksimāli cenšas izmantot visus dzīves 
labumus, ņemot no tās tikai labāko, ir tādi, kuri nevar „no-
sēdēt uz vietas”. Visa jēga ir – redzēt pēc iespējas vairāk. 
Viņi ir tik ļoti pārņemti ar ceļošanas kaislību, ka nerēķinās 
ne ar ko, lai varētu īstenot savu plānu nokļūt vēl nebijušā 
vietā virs zemes. Viņi ir gatavi iekrist lielos parādos, nedomā-
jot par to, kā varēs tos atmaksāt. Ārzemju braucieni viņiem 
kļūst līdzīgi narkotikām, kuras pastāvīgi ir nepieciešamas un, 
ja to nav, iestājas kaut kas līdzīgs „lomkām”, kas izpaužas ne-
izskaidrojamu skumju, niknuma un depresijas veidā. Viņi sevī 
nerod mieru, pirms ir gūta iespēja atkal posties ceļā. 

3. Trešā un pati lielākā cilvēku daļa, dzīvo ar visdziļāko 
vēlēšanos atrast savā dzīvē laimi, ar to saprotot parastu, mie-
sīgu, cilvēcisku mīlestību, ģimenes izveidošanu, kas, vispār 
ir apsveicami, pilnīgi saprotami un dabīgi. Tikai tā dēļ šādi 
cilvēki arī dzīvo, tiecoties radīt pēcnācējus un darīt iespējami 
daudz laba sev un saviem tuviniekiem. Daudziem tas izdo-
das, un viņi gadiem un gadu desmitiem tīksminās par savu 
ģimenes idilli. Bet, dzīve ir dzīve, ar visu savu nepastāvību 
un bez iespējas paredzēt tālākos notikumus. Iet laiks, bērni 
izaug un viens pēc otra pamet vecāku mājas, sāk savu dzīvi. 
Laulāto mīlestība ar gadiem kļūst vēsāka un zaudē bijušo 
svaigumu un pievilcību, kas nereti liek vienam no laulāta-
jiem meklēt tai aizstājēju. Un tad tas, kas reiz bija dzīves 
jēga un galvenais prieka avots, otrai pusītei pārtop par 
skaudru sāpi, rūgtu vilšanos un briesmīgu traģēdiju. Bet 
tajos retajos gadījumos, kad mīlestība izrādās tiešām īsta un 
ir izturējusi laika pārbaudi, cilvēki tik un tā dzīvo ar bailēm, 
kas viņus nomoka, ka reiz viss beigsies un nāve viņus šķirs 
no mīļotajiem cilvēkiem, un tad iestāsies tukšums un dvēseli 
biedējoša vientulība. 

235



4. Pie nākošās grupas pieder tie cilvēki, kam zemes dzī-
ves mērķis un jēga ir bagātība un nauda, kas dod tiem ie-
spēju neko sev neatteikt un dzīvot „plaši”. Tādiem cilvēkiem 
piemīt kaislība uz „skaistu” dzīvi, tas nozīmē: grezna māja, 
dārgi pirkumi, eksotiski atvaļinājumi, dārgas rotaslietas, aiz-
raujošas, jaunas un neparastas izklaides, šikas mašīnas, jah-
tas, personīgās lidmašīnas un tam līdzīgas lietas. Daži no 
viņiem jau tā ir pārsātinājušies ar visu to, ka, burtiski, cieš 
no domas, ka pasaulē nav nekas tāds, ko viņi varētu vēlēties 
un ar ko sevi varētu iepriecināt. Šāda dzīve, kas rit greznībā 
un savu iekāru un iegribu apmierināšanā, ātri noved pie dvē-
seles iztukšošanās un progresējoša morāla pagrimuma. 

5. No visām uzskaitītajām grupām, īpaši izceļas tāda 
cilvēku kategorija, kuru atšķirības zīme ir mērķtiecība vai 
aizraušanās ar kādu vienu nodarbi, kas ir viņu dzīves laime 
un dzīves jēga. Viņiem ir raksturīga tieksme par jeb kādu 
cenu sasniegt savus nospraustos mērķus un uzdevumus, kā 
arī tieksme ieņemt noteiktu vietu sabiedrībā. Pie šīs grupas 
pieder tie, kuri sevi pilnībā ir veltījuši mīļotajam darbam 
vai kādam hobijam, biznesam, zinātnei, mākslai, sportam, 
medicīnai, politikai un tam līdzīgi. No pirmā acu uzme-
tiena, tāda dzīve liekās uzslavas cienīga un labs paraugs 
kam sekot. Jo daudz labāk ir sevi veltīt kaut kam vienam, 
nozīmīgam, nevis izšķiest sevi sīkumos. Bet, ja palūkoja-
mies no otras puses, tad tāda aizraušanās un sevis pilnīga 
atdošana, kas brīžiem nonāk līdz fanātismam un draud ar 
daudz kā cita, ne mazāk svarīga, bet, varbūt pat daudz sva-
rīgāka, zaudēšanu, ko šādi cilvēki nepamana. Bez tam, lai 
cik cēli būtu šādi mērķi un centieni, tie nenodrošina pār-
liecību par nākotni un glābšanu mūžībā, tātad, neattaisno 
savus ieguldījumus. 

6. Bez uzskaitītajiem gadījumiem ir arī tādi, ka par cil-
vēka pašu svarīgāko mērķi kļūst pašattīstība, sevis pilnīgo-
šana un pašrealizācija, tātad, tieksme maksimāli izmantot 
dotās iespējas, savas dāvanas un talantus. Pie šīs grupas pie-
der arī tie, kuriem esības galvenā jēga ir viņi paši, precīzāk – 
viņu dabas dotās dāvanas, prāta spējas, ārējais skaistums, 

236



fenomenāls spēks, lieliski veidots augums, fantastiska balss 
vai vēl kaut kas tāds, kas viņus pārvērš par vispārējas pie-
lūgsmes un apbrīnas objektiem. Tāda rīcība ir raksturīga 
daudziem talantīgiem mūziķiem, dziedātājiem, dejotā-
jiem, aktieriem, pazīstamiem sportistiem, fotomodeļiem 
un cilvēkiem ar līdzīgām nodarbēm, kuriem sevis prezen-
tēšana ir galvenais viņu spilgtās, bet nereti visai tālas no 
dzīves laimes. 

Lai varētu ieraudzīt visus šos maldīgos priekšstatus par 
dzīves mērķi un jēgu, pietiek atcerēties kādas sen no mums 
aizgājušas vai mūsu dienās slavenas kļuvušas personas, 
kuras bija apveltītas ar dažādām dāvanām un īpašām spējām, 
taču, savu zemes dzīvi beigušas visai bēdīgi. Aiz visa tā ārējā 
spožuma, kas viņus apņēma, slēpās neapmierinātība, vilša-
nās, skumjas, tukšums, dvēseles vientulība, bezcerības lēk-
mes un dažādi psihiski traucējumi. Kā apstiprinājums tam 
var kalpot pazīstamu politisko darboņu, mākslinieku, rakst -
nieku, dzejnieku, mūziķu un dažu varenu zinātnieku likteņi. 
Pie tiem pieder: Čerčils, Staļins, Dostojevskis, Puškins, Ļer-
montovs, Gogolis, Jeseņins, Mocarts, Einšteins, Darvins un 
daudzi citi. Lai cik slaveni un populāri viņi bija, diez vai 
mēs varam apskaust viņu dzīves ceļus. 

Lai saprastu bagātu un ārēji skaistu cilvēku dzīves bez-
jēdzību, pietiek palūkoties uz miljardieriem, greznībā un 
spozmē dzīvojošām Holivudas zvaigznēm, estrādes dziedā-
tājiem, pop – mūziķiem un savu sasniegumu dēļ zināmiem 
sportistiem. Tieši šo, nodrošināto vidū, kuriem nekas ne-
trūkst, patiesi laimīgus cilvēkus var satikt ļoti, ļoti reti. Kļu-
vuši slaveni ar savu netikumību, negantām seksuālām 
perversijām, dzeršanu un narkomāniju, savās personīgajās 
dzīvēs viņi cieš no depresijas, kas pastāvīgi atkārtojas, mē-
nešiem ārstējas psihiatriskajās slimnīcās vai caur pašnāvību 
mēģina noslēgt rēķinus ar dzīvi. Par pierādījumu tam var 
kļūt Elvisa Preslija un Merilinas Monro dzīves, kuri bija elki 
miljoniem cilvēku. Un cik gan vēl tiem līdzīgu elku sadega 
savās kaislībās un neapvaldītajās iekārēs, nenodzīvojot pat 
ne pusi no cilvēkam atvēlētā dzīves laika! Praktiskā dzīve 

237



rāda, ka ārējs skaistums, dāvanas, talanti un fenomenālas 
spējas, kas veltītas pielūdzēju pūļiem un nodotas kalpošanā 
iekārei, izvirtībai, naudas raušanai un lepnībai, viņu slave-
najiem īpašniekiem kļūst par īstu lāstu, jo noved pie dvēseles 
pilnīgas iztukšošanas. Starp citu, tas tā ir ne tikai ar slave-
niem cilvēkiem, bet arī ar parastiem, ja viņi dzīvi veltī tam, 
lai izpatiktu savam „ES”. 

Ne popularitāte, ne atzinība, ne nauda, ne milzu bagā-
tības, ne dārgas drēbes, ne dārglietas, ne greznas villas, ne 
neskaitāmi apmierinājumi, ne patīkamas izklaides nav spē-
jīgas darīt cilvēku laimīgu un viņa dzīvi – vērtīgu un jēg-
pilnu. Un viss tikai tāpēc, ka cilvēciskie centieni panākt kaut 
ko, kas pēc mūsu domām liekās ļoti svarīgs un vajadzīgs, 
sniedz vienīgi īslaicīgu, pārejošu apmierinājumu. Sasnieg-
tais kādu laiku ir lepnuma un savas vērtības apziņas iemesls, 
bet vēlāk zaudē savu aktualitāti, jo parādās kas cits – jaunāks 
un labāks, ko iekārot. 

Iegūtā slava, balvas un pagodinājumi ir īslaicīgi, jo 
visai drīz tos aizēno citu cilvēku sasniegumi un panākumi. 
Arī zināšanas un spīdoša karjera, kuru mēs iegūstam ar dau-
dzu gadu darbu un ciešanām, negarantē priviliģētu stāvokli, 
tātad, nepadara mūsu dzīvi laimīgu. Bagātība ir ļoti maldi-
noša. Naudai ir spēja aizplūst kā ūdenim. Sākumā tās var 
būt ļoti daudz, bet pēc tam vari palikt ar tukšām kabatām. 
Šodien tu vari būt veiksmīgs biznesa cilvēks, bet jau rīt uz-
zināt, ka esi bankrotējis. Traģiskie stāsti par miljonāriem, 
kuri pēkšņi bankrotējuši un beiguši dzīvi pašnāvībā, ir tam 
spilgts piemērs. Kas attiecas uz ārējo skaistumu, tas ātri 
nobāl, un simtiem Holivudas skaistules, kuras savā laikā bija 
spožas zvaigznes un kārdinoša seksa simboli, apstiprina šo 
patiesību novecojot. Arī veselība un spēks ir neprognozē-
jami, jo pašlaik tu vari justies lieliski, bet pēc neilga laika 
atrasties slimnīcas gultā vai invalīdu ratiņos. Šodien vari būt 
spējīgs „gāzt kalnus”, bet jau rīt – gulēt bez spēka un nebūt 
spējīgs parūpēties pats par sevi. 

Viss cilvēka dzīvē ir nestabils un nedrošs, kas, pro-
tams, nav nekāds brīnums, jo uz zemes nevar būt kaut kas 

238



nesatricināms, jo pati zeme, taču, nav mūžīga. Tādēļ, jo ātrāk 
mēs izgaisināsim savas ilūzijas par to, ka prieks, apmierinā-
jums un laime ir saistīti ar veselību, cilvēku atzinību un šīs 
zemes labumiem, jo labāk priekš mums. Jo, ir taču neprātīgi 
meklēt un būvēt laimi tajā, kas agri vai vēlu beigsies un 
izgaisīs kā dūmi. 

Kāds ir teicis, ka tie, kuri pazīst Dievu, zina dzīves jēgu, 
bet tie, kuri ir Viņam paklausīgi zina arī tās mērķi, un šiem 
vārdiem ir ļoti dziļa nozīme. Jo, tikai tiem, kuri ir iepazinuši 
sava Radītāja gribu, ir zināms pareizais mērķis, tātad, viņi 
dzīvo ar jēgu. Tieši tāpat, tikai kopā ar Debesu Tēvu, mūsu 
mājās un ģimenēs ienāk laime, par ko Svētajos Rakstos ir 
teikts: „Svētīgs tas, kuram palīgs ir Jēkaba Dievs un kura 
cerība balstās uz To Kungu, viņa Dievu” (Ps. 146:5). Cil-
vēks tika radīts pēc Dieva tēla un līdzības, lai būtu Dieva 
pārstāvis, tādēļ viņa galvenais dzīves mērķis ir – pagodi-
nāt savu Radītāju šeit uz zemes un baudīt Viņa klātbūtni 
mūžībā. Ja mēs neņemsim vērā šo visnozīmīgāko, visbū-
tiskāko uzdevumu, tad var teikt, ka mūsu esība uz zemes 
ir bijusi veltīga. 

Kad Radītājs no pīšļiem izveidoja cilvēku, Viņš iedvesa 
tajā dzīvības dvašu, un pēc tam viņš kļuva par dzīvu dvēseli. 
Tādā veidā pasaulē ienāca jauna būtne, paredzēta mūžīgai 
dzīvei, kura bija spējīga domāt, just un atražot pati sevi. 
Taču, iedvešot viņā dzīvības dvašu, Radītājs deva tai ne tikai 
dzīvi, bet arī tās jēgu, kas ietver sevī Viņa pielūgsmi, kā 
ir rakstīts: „Visi, kam dvaša, lai slavē To Kungu! Aleluja!” 
(Ps. 150:6). Bet tas nozīmē, ka mēs tērējam savu elpu veltīgi, 
ja neizmantojam to kaut kam tādam, kas pagodina To, caur 
Kuru mēs „dzīvojam, rosāmies un esam” (skat. Ap.d. 17:28). 
Kaut mēs nevaram kā Dievs, – iedvest pīšļos dzīvību, mēs 
toties varam savu dvašu izmantot, lai teiktu mierinājuma 
vārdus bēdīgajiem, paustu līdzjūtību slimajiem, aizstāvētu 
tos, kam nodarīts pāri, pasniegtu palīdzīgu roku nabagiem 
un dotu pajumti tiem, kam tā nepieciešama. Ja izmantojam 
doto elpu tā, lai pagodinātu To, Kurš mūs radījis, mēs nekad 
to nebūsim tērējuši veltīgi. 

239



Diemžēl, mēs dzīvojam tādā laikā, kad kristiešiem, 
tāpat kā pasaules cilvēkiem, pastāvīgi nepietiek tam laika. 
Viņu dzīve ir tik ļoti piepildīta ar nīcību un nebeidzamām 
rūpēm, ka viņiem vairāk neatliek spēka kādam vai kaut kam 
citam. Tikai nedaudzi Dieva bērni, pakļaujot savu dzīvi 
Svētā Gara vadībai, ir spējīgi izvairīties no šī drudžainā 
tempa un pareizi sakārtot savas prioritātes, nobīdot otrajā 
plānā to, kas ir otršķirīgs un bieži, vienkārši nevajadzīgs. Tā 
dzīvojot un vingrinoties paļāvībā uz To Kungu, viņi ar pa-
teicīgu sirdi, kopā ar psalmotāju var teikt: „Tavā rokā stāv 
mani likteņi – izglāb mani no manu ienaidnieku un vajātāju 
rokas!” (Ps. 31:16). 

Dzīve ir milzu dārgums un lielākā dāvana, ko Radītājs 
ir devis cilvēkam, tādēļ, nodzīvot to pareizi ir mūsu galve-
nais uzdevums. Taču, cilvēce to ir padarījusi nevērtīgu un 
izmainījusi sīkumos, piepildot ar tiem visu savu eksistenci. 
Mūsu dienās cilvēki ir aizņemti ar jebkādām problēmām – 
dabas resursu izsaimniekošanu, aizsardzību no kaitīgiem 
vides piesārņojumiem, izmirstošu putnu, zivju, augu un 
dzīvnieku sugu saglabāšanu, – bet ne ar savas dvēseles šo-
kējošo tukšumu. Traģēdija ir tajā, ka viņi neapzinās savu 
augsto aicinājumu, un tā vietā, lai sasniegtu galveno, visu 
savas dvēseles degsmi atdod otršķirīgām lietām, kurām sevi 
atdod bez atlikuma. 

Domājot par cilvēka dzīves straujo ritējumu, varenais 
Dieva vīrs Mozus lūdza tā: „Māci mums mūsu dienas tā 
skaitīt, ka mēs gudru sirdi dabūjam!” (Ps. 90:12). Tad 
kļūst skaidrs, ka pati svarīgākā īpašība, kas ir nepiecie-
šama katram uz zemes dzīvojošam, ir gudrība, ko var sa-
ņemt no augšienes un kas sevī ietver spēju ieklausīties 
Dieva pamācībās, un spējā novērtēt un pareizi izlietot 
mums doto laiku. Lai šo gudrību iegūtu un savas dienas 
nodzīvotu ar jēgu, ir pilnīgi jāatrodas Dieva gribā un jābūt 
ar Viņu savienotam, tā kā ir rakstīts: „Tā ka viņš miesas 
dzīvē atlikušo laiku vairs nedzīvo cilvēku kārībām, bet 
Dieva gribai” (1.Pēt. 4:2). Izšķiežot savu laiku veltīgi – 
bez kāda labuma cilvēkiem un paša dvēselei, mēs liecinām 

240



par savu neprātu, kas, ak vai, ar katru paaudzi arvien 
palielinās. 

Katrs cilvēks ienāk un iziet cauri pasaulei tikai vienu 
reizi. Pie tam, mūsu esības laiks uz zemes ir ļoti īss – labā-
kajā gadījumā kādi septiņdesmit, astoņdesmit gadi. Tādēļ, 
lai šo laiku nešķiestu veltīgi, nepieciešams to labo, ko varam 
izdarīt, to mīlestību, ko varam parādīt, īstenot katru dienu, 
neatliekot uz vēlāku laiku. Katra diena mums dod milzu ie-
spējas savu un citu dzīves padarīt priecīgākas, laimīgākas 
un gaišākas. Ja mēs tās neizmantojam, tās var aiziet un 
nekad vairs neatkārtoties. Noniecinot lietas, caur kurām 
mums būtu visvieglāk izrādīt rūpes un maigumu, mēs ris-
kējam ar to, ka nekad vairs neko labu neizdarīsim. Atdeve 
Dievam un cilvēkiem – ir labākā investīcija ar vislielāko 
ieguvumu. Mēs saņemam daudz vairāk tad, kad atdodam, 
nevis kad sargājam savus „dārgumus”, egoistiski tos pa-
turot tikai sev. 

Svarīgi ir nevis tas cik gadus tu nodzīvosi, bet tas, kā 
tu nodzīvosi šos gadus. Ābrahams Linkolns reiz par to ir 
izteicies tā: „Beigu beigās svarīgi nav tas, cik bija tavu 
dzīves gadu, bet tas, cik dzīvības bija tavos nodzīvotajos 
gados”. Var nodzīvot arī līdz simts gadiem, bet pēc tam 
tevi neviens neatcerēsies. Bet var nodzīvot salīdzinoši īsu 
dzīvi, kas piepildīta ar kalpošanu Dievam un cilvēkiem un 
kuru atcerēsies gadiem, desmitgadēm un pat simtiem gadu 
ilgi. Mūsu esība uz zemes tiek mērota ne ar gadu kvanti-
tāti, bet nodzīvoto gadu kvalitāti. Tāpēc vai ir vērts aprē-
ķināt cik gadus tu varēsi nodzīvot, ja tērēsi milzu naudu 
vitamīniem, dietām un atpūtai kūrortos, tā vēloties pail-
dzināt savu dzīvi kaut par dažiem gadiem? Vai nav labāk 
tagad būt par svētību citiem un nest labos augļus, kuriem 
ir vērtība gan šodien, gan mūžībā? Jo sekošanas vērta ir 
tikai tā dzīve, kura ir nevis vienkārša eksistence tev atvē-
lēto stundu un dienu ietvarā, bet sevis pilnīga atdošana 
kalpošanai Dievam, Kurš mums ir devis šo iespēju atnākt 
uz šīs zemes. Jo, ja dzīvot ir Dieva dāvana, tad arī Dievam 
to vajag nodzīvot! 

241



Kontaktējoties ar daudziem cilvēkiem, var satikt ne ma-
zums tādus, kuri, izmēģinājuši daudz ko no tā, ko viņiem 
piedāvā šī pasaule, tomēr beigu beigās nonāk pie secinā-
juma, ka tikai viena vienīgā nodarbe apmierināja viņu dvē-
seles prasības, un tas ir – kalpošana Dievam un cilvēkiem. 
Sajust sevi kā Dieva bērnu un Jēzus Kristus kalpu, apjaust, 
ka Viņš tevi lieto Savā vīna kalnā, bet pats galvenais – lai 
būtu nešaubīga cerība tikt pestītam un atrasties Viņa klāt-
būtnē mūžībā – lūk, pati lielākā laime un apmierinājums. 
Un, nav svarīgi, cik varens ir vai nav tavs darbs cilvēku acīs, 
bet tas, ka tu kalpo tā, kā tev to ir uzticējis Pats Tas Kungs. 
Cilvēkiem mums apkārt un bojā ejošai pasaulei ir vajadzīga 
ne tikai Labās Vēsts sludināšana, bet arī mūsu ticības darbi, 
kā par to ir teikts Svētajos Rakstos: „Jo mēs esam Viņa 
darbs, Kristū Jēzū radīti labiem darbiem, kurus Dievs ie-
priekš sagatavojis, lai mēs tajos dzīvotu” (Ef. 2:10). 

Ja ar vēsu prātu padomā, tad mūsu ārējam cilvēkam ne-
vajag visai daudz. Tas ir apģērbs, pārtika, ūdens, apavi, 
jumts virs galvas un darbs, kurš dod līdzekļus visa tā iegādei. 
Taču iekšējam cilvēkam vajag daudz vairāk. Viņš vēlās mī-
lestību, uzmanību, tuvu cilvēku sapratni, labvēlību, gatavību 
palīdzēt, līdzjūtību, līdzcietību un garīgu kontaktēšanos. Bez 
tam, cilvēkam ir svarīga apziņa, ka viņš kādam ir dārgs, ka 
viņš ir vajadzīgs, par viņu atceras, par viņu uztraucas, bet to 
nesaņemot, viņš jūtās nevajadzīgs, nederīgs un noraidīts. Bet 
uzmanību un rūpes mēs esam spējīgi dot saviem tuvākajiem, 
lai kas viņi būtu, bet, tikai tad, ja mūsu sirdī ir Tā Kunga, 
Kurš mūs ir radījis, jūtas un mīlestība. 

Daudzi kristieši vaimanā tādēļ, ka dzīvo bezmērķīgu 
dzīvi, nezinot, kas ir viņu aicinājums un kur Dievs vēlās 
viņus lietot, bet nepamana vai vienkārši nevēlas redzēt to, 
kurš ir līdzās, un kuram ļoti ir vajadzīgas rūpes, aprūpe vai 
garīgs atbalsts. Tā var būt kaimiņos dzīvojoša večiņa, kuru 
bērni ir pametuši likteņa varā, vai kāds zināms slimnieks vai 
invalīds, kuram ir vajadzīga palīdzība, vai neceļos noklīdusi 
sieviete, kura pārdod pati savu miesu un līdz kuras dvēselei 
ir jāaizsniedz, vai savu dzērāju – vecāku pamests bērns, un 

242



daudz, daudz, kas cits. Viņiem visiem ir nepieciešama glāb-
jošā Dieva žēlastība. Bet, lai viņiem būtu vieglāk pieņemt 
Kristus Jēzus Labo Vēsti, no sākuma, vislabāk pie viņiem ir 
atnākt bez Bībeles, bet ar līdzjūtību, sapratni un labiem dar-
biem, kas atvērs viņu sirdis liecībai par Glābēju, Kurš ir spē-
jīgs viņiem palīdzēt. 

Dīvaini, bet daudzi kristieši par kalpošanu Tam Kun-
gam uzskata kaut ko lielu, kas visiem pamanāms, vai vismaz 
ir redzams viņu vietējā draudzē (sprediķis vai dziedāšana 
korī). Viņi nomoka sevi ar jautājumu, kā viņi varētu kalpot 
Debesu Tēvam, ja ir parasti, nepamanāmi un ne visai apdā-
vināti cilvēki? Atbilde ir ļoti vienkārša un atrast to var Svē-
tajos Rakstos: „Patiesi Es jums saku: ko jūs esat darījuši 
vienam no šiem Maniem vismazākajiem brāļiem, to jūs 
esat Man darījuši” (Mt. 25:40). Tādā veidā, kalpojot un 
palīdzot saviem tuvākajiem, sevišķi tiem, kuri jums nevar 
atmaksāt, mēs kalpojam Tam Kungam, ar visām no tā iz-
rietošajām sekām. Darbs, kas ir ļaužu acīm nemanāms, no 
Debesu Tēva puses netiek zemāk novērtēts, bet pat augstāk 
par to, kas tiek veikts visu acu priekšā un par ko saņem uz-
slavas, pagodinājumus un slavu no cilvēkiem. Tas labi ir iz-
teikts šajos dzejas vārdos: 

 
No melna darba nebaidies 
Un kalpošanas pieticīgas, 
Un grūtā brīdī sniegtas rokas 
Kad kādam vajadzīga tā. 
 
Kam ūdens glāzi pasniedzis, 
Spilvenu un segu kārtojis, 
Kam savu plecu pieslējis, 
Jo lielais vienmēr top no mazā. 
 
Ne visiem sludināt no katedras ir dots 
Un Dieva vārdus skaļi teikt, 
Un sludināt to tūkstošiem, 
Kad Vārda kursi pabeigti. 

243



Ir vairāk to, 
Kam kalpot veciem ļaudīm dots, 
Ēst maizi dienišķo un savu daļu ūdens baudīt, 
Un Kristus Miesas neredzamai daļai būt. 
 
Lai vārpa gulstas blakus vārpai, 
Lai grauds pēc grauda zemē krīt, 
Lai tava balss ir tikko saklausāma, 
Un tikai Kungs ir Tas, Kurš viņu dzird. 
 
Kaut necils liekas dotais talants 
Un izmanto to visai kautri. 
Bez trokšņa, parādes un skaļām taurēm 
Tu dari to, ko Dievs tev devis ir. 
 
Un augļus negaidi šodien un šajā brīdī. 
Jo sēja nav, kas kopā iet ar pļauju. 
Var novākt cits – un tā nav bēda, 
Vien sēklā tavā, lai ir dzīvotspēja. 
 
Ja brīžiem darbs ir gauži necils, 
Un siltumu un gaismu vāru dod, 
Tas tomēr ražai pieaugt liks, 
Jo mīlestībā sēji to. 
 
Jebkura kalpošana, vai tā ir liela vai maza, ja tiek veikta 

pazudušo grēcinieku un izmocīto cilvēku dvēseļu glābšanas 
dēļ, pienes godu Tam Kungam, jo tieši tas bija Viņa zemes 
dzīves galvenais mērķis. Tā kā esam Dieva bērni, mums pa-
stāvīgi ir jāatceras, ka arī mūsu dzīves mērķis ir nevis pie-
derēt sev, bet Dievam, Kurš var mūs lietot kā grib, kur grib 
un kādam nolūkam grib. Katra ticīga cilvēka lielākā laime 
ir – būt noderīgam savam Glābējam un piepildīt uz zemes 
to, kamdēļ viņš ir aicināts, neatkarīgi no tā, vai cilvēku acīs 
tas ir liels vai mazs darbs. Uzticība Dievam tiek mērīta ne 
ar veicamā darba apmēriem, bet ar tā rezultātiem, aplūkojot 
tos mūžības gaismā. Ne velti Dieva Vārds runā par to, pēc 

244



kāda principa tiek vērtēta mūsu kalpošana Tam Kungam, kā 
rakstīts: „...Labi, tu godīgais un uzticīgais kalps. Tu esi bijis 
uzticīgs pār mazumu, Es tevi iecelšu pār daudzumu. Ieej 
sava Kunga priekā” (Mt. 25:23). 

Katra, uz zemes nodzīvotā diena nosaka to, kādu balvu 
mēs saņemsim un kādā mērā varēsim baudīt Tā Kunga tu-
vumu mūžīgajās mājās. Liela loma šeit būs ne tikai paklau-
sībai Dieva Vārdam un pareizai kristīgai dzīvei, bet arī 
attieksmei pret tuvākiem, sevišķi tiem, kuriem bija nepie-
ciešamas rūpes un žēlsirdība. Ir nepareizi domāt, ka debesīs 
būs novienādošana, – tas ir, ka visi ticīgie saņems vienu un 
to pašu samaksu. Dieva troņa priekšā mēs nebūsim visi vie-
nādi, jo Bībelē nav ne vārda par šādu vispārēju nonivelē-
šanu. Kaut pati par sevi mūžīgā dzīve ir dāvana, kuru 
saņemam ticībā, mēs to baudīsim atšķirīgās pakāpēs. Dažā-
dās Svēto Rakstu vietās tiek runāts par palmu zariem un go-
dības vainagiem, ar kuriem Dieva Valstībā tiks apbalvoti Tā 
Kunga uzticīgie kalpi (skat. Jēk. 1:12, 1.Pēt. 5:4, 1.Kor. 9:25, 
2.Tim 4:8, Atkl. 2:10). Pati lielākā balva būs tiem, kuri se-
košanā Jēzum bija ar mieru atstāt visu, kas viņiem bija, no-
dodoties Viņam pilnībā. Katram tādam Dieva bērnam, būt 
kopā ar To Kungu ir prieks ne tikai te – uz zemes, bet vēl jo 
lielākā mērā – debesīs, kur Viņu varēs redzēt vaigu vaigā. 
Bet tas, kurš noticot Viņam kā Glābējam, turpinās dzīvot 
tikai sev, paliks garīgs punduris, un šo nepietiekamību pa-
ņems sev līdzi mūžībā, kur ieies ar tukšām rokām. 

Vēstulē romiešiem 14:7 apustulis Pāvils teica: „Jo ne-
viens mūsu starpā nedzīvo sev pašam...”, un par to nekad 
nevajadzētu aizmirst. Cilvēks, vienkārši, nespēj būt laimīgs, 
domājot tikai par savu labklājību. Pravieša Hagajas grāmatā 
šāda veida dzīve tiek aprakstīta tādiem vārdiem; „...jūs ēdāt 
gan, tomēr trūkst, lai jūs justos paēduši; ...jums ir gan ap-
ģērbs, bet tas nedod pietiekami siltuma, un, kas pelna algu, 
tas ber to caurā makā” (Hag. 1:6). Materiālisms, pārmērīgas 
rūpes par savu ķermeni, miesīgas baudas noved pie garīgas 
nabadzības. Dievs mūs ir radījis ne tikai pēc Sava tēla un lī-
dzības, bet arī Savam godam, tādēļ mēs nekad neatradīsim 

245



patiesu iepriecu, dvēseles mieru un dzīves jēgu, kamēr ne-
sāksim, paklausot Kristus vārdiem, meklēt „papriekš Dieva 
Valstību un Viņa taisnību” (Mt. 6:33). Vien noliekot sevi uz 
Tā Kunga altāra, lai kalpotu Viņam, mēs iepazīstam patiesu 
svētību no debesīm un piepildām savu dvēseli, kura ir nesa-
līdzināmi svarīgāka par apģērbu un barību. 

Viss labākais mūsu dzīvē piedzimst no sāpēm un cie-
šanām. Lai iegūtu maizi, graudi ir jāsamaļ, tas ir – jāsa -
smalcina. Lai kvēpināmās zāles sāktu izdalīt patīkamu 
aromātu, tās ir jāaizdedzina. Lai zeme spētu bagātīgi ražot, 
tā ir jāuzar. Tieši tāpat ir ar cilvēka dzīvi. Dieva pagodinā-
šanai tā var kalpot tikai tad, kad sirds augsne ir uzirdināta, 
bet mūsu ļaunais, egoistiskais, patmīlīgais „ES” ir piesists 
krustā. Dzīvot Kristum nozīmē nomirt sev. Dzīve nav tas, 
ko vajag saglabāt, ņemot no tās sev visu labāko, bet tas, 
kas mums ir dots kā dāvana no Dieva, kuru nepieciešams 
maksimāli izlietot. 

Katram ticīgam cilvēkam ir labi pazīstami Jēzus vārdi, 
kurus Viņš reiz teica par Sevi, bet kas attiecas uz visiem, 
kuri ir Viņa mācekļi: „Patiesi, patiesi Es jums saku: ja kviešu 
grauds nekrīt zemē un nemirst, viņš paliek viens; bet ja viņš 
mirst, viņš nes daudz augļu. Kas savu dzīvību tur mīļu, tam 
tā zūd, bet, kas savu dzīvību šinī pasaulē ienīst, tas to pagla-
bās mūžīgai dzīvībai” (Jņ. 12:24-25). Salīdzinot Sevi ar 
kviešu graudu, Jēzus vēlējās teikt, ka, ja Viņš nemirs, tad 
paliks viens un tikai Pats baudīs debesu skaistumu, kur 
nebūs neviena izglābtā grēcinieka, ar kuru varētu dalīties 
Savā Godībā. Bet, ja nomirs, tad sataisīs ceļu, pa kuru ejot, 
daudzi iegūs glābšanu un mūžīgo dzīvību. 

Līdzīgi vajadzētu būt arī ar mums. Ja mēs netapsim kā 
kviešu grauds, kurš krīt zemē un mirst, ja nevēlēsimies upu-
rēt savus plānus un mērķus, neriskēsim ar savu reputāciju, 
cilvēku atzinību, veselību un materiālo labklājību, atsakoties 
sekot Dieva aicinājumam, kad Viņš mūs sauks darbā, tad pa-
liksim neauglīgi un nevajadzīgi. Bet, ja izšķirsimies nest 
augļus un tā pagodināt Dieva Vārdu, tad mums ir jābūt ga-
taviem nomirt sev un savam „ES”, un vajadzības gadījumā, 

246



būt gataviem nolikt uz altāra arī savu dzīvību. Tieši tā rīkojās 
jauns cilvēks – Džims Eliots – viens no pieciem misionā-
riem, kurus nogalināja auki (tagad tā ir vaorani cilts) Ek-
vadorā. Savā vēstulē, kuru nosūtīja no misijas lauka, viņš 
rakstīja tā: „Prātīgs ir tas cilvēks, kurš atdod to, ko nevar pa-
turēt, apmainot pret to, ko nevarēs pazaudēt”. Un tas, patie-
šām, tā ir. Ja mēs dzīvojam tā dēļ, ko uz zemes saņemam 
tikai uz laiku, tad varam palaist garām to, ko Tas Kungs 
mums dos mūžībā un uz visiem laikiem. 

Patiesa kristieša zemes dzīvei būtu jālīdzinās pļavā sa-
lasītam dziedinošu zāļu pušķim. Ja to ievieto vāzē ar ūdeni, 
tas dvašo un piepilda mītni ar patīkamu aromātu, kas, pro-
tams, ir ļoti patīkami. Taču, ja tā vietā, lai tīksminātos par 
svaigo un patīkamo aromātu, no tā izgatavo uzlējumu vai 
dziedniecisku novārījumu, tad, mirstot tas atdos visu, pašu 
vērtīgāko, ko Dievs tajā ir ielicis, un caur savu nāvi atjaunos 
kādam veselību. Ņemot vērā, ka mūsu dzīves ilgums uz 
zemes ir kā lauku ziediem – ļoti īss, ir vērts šos gadus no-
dzīvot tā, lai mūsu dzīve cilvēkiem būtu kā Kristus saldā 
smarža, bet nomirstot sev, atdot viņiem visu pašu vērtīgāko, 
kļūstot par dziedinošu balzāmu viņu slimajām un alkstoša-
jām dvēselēm (skat 2.Kor. 2:15). 

Kad mēs izlemjam savu dzīvi veltīt kalpošanai Dievam 
un cilvēkiem, kādam var likties, ka tādā veidā mēs to vien-
kārši izmetam. Kristus uz līdzīgām lietām skatījās savādāk, 
sakot: „Kas savu dzīvību manto, tas to zaudēs, bet, kas savu 
dzīvību zaudē Manis dēļ, tas to iemantos” (Mt. 10:39). Bet 
tas nozīmē, ka pa īstam mēs sākam dzīvot tikai tad, kad at-
dodam sevi Tam Kungam. Dieva Vārds mūs māca savu dzīvi 
nevērtēt caur ieguvumiem, bet caur zaudējumiem, ne caur 
to, ko mums izdevās saglabāt, bet caur to, ko mums izdevās 
ziedot citiem, ne caur to laiku, ko iztērējām izpatīkot sev, 
bet caur to, ko veltījām kalpojot cilvēkiem, ne caur to mī-
lestību, ko saņēmām, bet caur to, ko atdevām. Pārbaudiet, 
un jūs pārliecināsities par šo vārdu patiesumu. Padalieties 
ar svētību, ko Dievs jums ir dāvājis, un Viņš jums atsūtīs 
jaunu. Nežēlojiet laiku kalpošanai tuvākajiem, un tā jums 

247



kļūs vairāk. Neierobežojiet savu mīlestību, un tā jūsos pa-
vairosies. Atcerieties gudrā Sālamana vārdus: „Viens labprāt 
piešķir no savas mantas citam, un tomēr viņam arvienu vai-
rāk krājas; kāds cits ir sīksts pārlieku un tomēr kļūst arvienu 
nabagāks” (Sal.pam. 11:24). Lai cik jocīgi un paradoksāli 
tas skan, dzīves prakse apstiprina šo atziņu. 

Sarunājoties ar saviem mācekļiem, Kristus izteica tādus 
vārdus: „Patiesi, Es jums saku: neviena nav, kas atstājis 
namu vai brāļus, vai māsas, vai māti, vai tēvu, vai bērnus, 
vai tīrumus Manis un Evaņģēlija dēļ, kas nedabūtu simtkār-
tīgi jau šinī laikā namus un brāļus, un māsas, un mātes, un 
bērnus, un tīrumus, kaut arī ar vajāšanām, un nākošā laikā 
mūžīgu dzīvību” (Mk. 10:29-30). Tādā veidā, tiem, kuri ir 
gatavi pamest dzimteni un mājīgumu, atteikties no ģimenes 
dzīves prieka, atstāt īpašumus un upurēt citas savas sirds pie-
saistes, lai kalpotu Tam Kungam un nestu Labo Vēsti, Dievs 
sola uzņemšanu un sirsnību daudzos namos, vispasaules 
kristīgo ģimeni, kuras daudzie dalībnieki kļūst tuvāki par ra-
diniekiem, kā arī godu pretendēt uz iespēju sludināt Evaņ-
ģēliju valstīm un kontinentiem. 

Par gandrīz visu šo punktu burtisku piepildīšanos es 
pati pārliecinājos, kad daudzus gadus atpakaļ Tas Kungs 
mani aicināja kalpošanā, un kad pēc mokošas iekšējas 
cīņas, izlēmu spert soli pilnīgi nezināmā. Patiesības un 
Dzīvā Dieva meklējumos nācās atstāt savas dzimtās mājas, 
tēvu, māti, brāļus un māsu un aizbraukt uz tālu zemi pie 
pilnīgi svešiem cilvēkiem, lai sniegtu viņiem palīdzību 
viņu miesīgajās ciešanās. Daudzus gadus vēlāk sekoja 
jauna šķiršanās, bet šoreiz no dzimtās zemes, iemīļotā 
darba un, manai sirdij tik mīļās, krievu tautas. Nonākot 
svešā zemē, nezinot tās valodu, cilvēku vidū, kuru menta-
litāte man, tajā laikā, bija nesaprotama, es jutos vientuļa 
un itin nevienam nevajadzīga. 

Likās, ka pazaudēts ir viss, kas bija iegūts ar lielām 
pūlēm un ilggadīgā saspringtā darbā. Sāpīgi bija atcerēties 
nospraustos un veiksmīgi piepildītos uzdevumus, sasniegtos 
mērķus, kā arī to, kas kādreiz bija manas veiksmīgās dzīves 

248



saturs. Viss, ko es biju sasniegusi pārvērtās par neko, bet es 
pati – par pilnīgu niecību. Tā turpinājās vairākus gadus, un 
tajā laikā notika prioritāšu pārvērtēšana un iekšēja garīga 
pārorientēšanās, kurai sekoja kalpošana, kas ar uzviju aizpil-
dīja visu to, kas reiz šķita zaudējums. Atstāto tuvinieku vietā 
Tas Kungs man deva simtus un tūkstošus patiesus ticības 
brāļus un māsas, kas kļuva bezgala tuvi manai sirdij. Lai 
kur es braucu – vai tā bija Krievija, Moldāvija, Ukraina, 
Baltkrievija, Latvija, Igaunija, Francija, Šveice, Holande, 
Rumānija, Israēla, ASV, Dienvidāfrika, Austrālija vai vis-
dažādākās pilsētas Vācijā, kurā es tagad dzīvoju, – visur 
gaidīt gaidīja alkstošas sirdis, atvērtas durvis dažādās kris-
tīgās baznīcās un daudzu māju siltums. Dievs nekad un 
neko mums neatņem, nedodot vietā kaut ko labāku, bet 
pats galvenais – augstu mērķi un cilvēka prātam neaizsnie-
dzamu, jaunu, tikai Viņam un tev saprotamu dzīves esību. 
Kad sāc saprast kādu lielu atlīdzību saņem no dzīves, ie-
guldītu kalpošanā Tam Kungam, tad vari vien brīnīties par 
tiem, kuri negrib to darīt. 

Ir jāteic, ka viss, ko mēs darām šajā pasaulē, atstāj du-
bultas pēdas. Pirmās atgādina tādas pēdas, kuras rodas no 
ūdenī iemesta akmens. Kādu laiku no tā virmo apļi, kas pa-
mazām izzūd, līdz tie pazūd pavisam. Līdzīgi mēdz būt ar 
mūsu labajiem darbiem, kad atmiņas par tiem kādu laiku sa-
glabājas cilvēku sirdīs. Bet ir arī citi darbi, kuri aiz sevis at-
stāj neizdzēšamas pēdas ne tikai uz zemes, bet arī mūžībā, 
jo pāriet tajā kopā ar tiem, kuri tās atstāja, apliecinot rakstīto: 
„...lai tie atdusas no savām pūlēm, jo viņu darbi tos pa-
vada” (Atkl. 14:13). Dzīve, kas ir veltīta Tam Kungam, ir 
tieši tas, kas atstāj aiz sevis dubultas pēdas un ne ar ko ne-
salīdzināmu garīgu mantojumu. 

Taču saprast, kas ir dzīves mērķis, tas vēl nav viss. Ir 
arī jāatrod Dieva noliktā vieta uz zemes, kas domāta katram 
no mums, un daudziem kristiešiem to izdarīt ir ļoti, ļoti grūti, 
kaut gan jau daudzus gadus viņi uzskata sevi par Dieva 
bērniem. Kādi no viņiem visu laiku vēlās izdarīt priekš 
Dieva kaut ko vērtīgu, bet šāda vēlme tā arī paliek tikai labs 

249



nodoms, kas nerealizējas dzīvē. Citi savās domās lido pa 
mākoņiem, sapņojot izdarīt kaut ko neparastu, kas viņu 
vārdus iemūžinātu gadsimtos un pēcnācēji tos atcerētos. 
Ar šādu mērķi viņi ķeras te pie viena, te pie otra un trešā 
darba, taču, vīlušies vai aizrāvušies ar jaunu ideju, ātri visu 
pamet, nepabeidzot iesākto. Šāda nepastāvība ir skaidrojama 
ar to, ka šie centieni nebija no Dieva, bet viņu personīgie 
darbi, kuros nebija svētības. Trešajiem Dievs atklāj Savu 
gribu viņu dzīvēm, bet, redzot neizbēgamās grūtības to pie-
pildīt, viņi aiz bailēm neuzdrīkstas ķerties pie šī darba un iz-
vēlās sev kaut ko citu, pēc viņu domām, vairāk piemērotu. 
Daudzus gadus, varbūt pat desmitgades strādājot šādā, sevis 
izvēlētā laukā, viņi vien iztukšo sevi tajā, ko Tas Kungs 
nemaz tiem nebija paredzējis. Šādi dzīves jēgas meklējumi 
un „kalpošana” Dievam neatstāj neko citu, kā grūtsirdību, 
bezcerību un vilšanos. Kāds sludinātājs par to ir izteicis tādu 
domu: „Labāk ir būt vienu reizi Dieva izmantotam tur, kur 
Viņš to vēlējās, nekā nodzīvot veselu dzīvi, kalpojot Viņam 
savā cilvēciskajā spēkā tajā, kur Viņš nekad nav bijis”. 

Par laimi ir arī tādas dvēseles, kuras, neredzot skaidru 
atklāsmi par savu aicinājumu, pievienojas kādam darbam, 
redzot, ka Dievs tam ir labvēlīgs, un kalpo ilgus gadus savu 
iespēju un spēku robežās. Paliekot ēnā viņi nesaņem uzsla-
vas no cilvēkiem, bet mūžībā dalās balvā ar to, kuru Dievs 
šajā kalpošanā lietoja kā galveno figūru. Tā piepildās Jēzus 
vārdi: „Kas uzņem pravieti pravieša vārdā, tas dabūs pra-
vieša algu, un, kas uzņem taisnu taisnā vārdā, tas dabūs 
taisnā algu. Un kas dzirdinās vienu no šiem mazākajiem 
tikai ar kausu auksta ūdens mācekļa vārdā, patiesi Es jums 
saku: tam sava alga nezudīs” (Mt. 10:41-42). Ar šiem Svēto 
Rakstu vārdiem vēl reizi tiek apstiprināts fakts, ka kalpošanā 
Dievam labāk ir darīt mazu, nepamanāmu darbiņu, kurā ir 
Debesu Tēvs, nekā lielu un vispāratzītu, kurā Viņa nav. 

Tiem, kuriem Dievs dod īpašu atbildību, mēdz būt brīži, 
kad viņu veicamā kalpošana liekās tik bezjēdzīga, ka gribās 
to pārtraukt un vienkārši pamest, un tas nav nekas jauns. 
Kaut kas līdzīgs ir noticis arī ar lielajiem Dieva praviešiem: 

250



izmisuma pilno Eliju, kurš vēlējās mirt, arī Jeremiju, kurš, 
sekojot Tā Kunga aicinājumam, atmaskoja israēliešus un 
viņu nešķīstos priesterus, paredzot viņiem gaidāmo sagrāvi. 
Neskatoties uz visām savām pūlēm, nekas nelīdzēja, un 
savās sirds mokās viņš vērsās pie Dieva ar vārdiem: 
„...Kāpēc bezdievjiem viņu ceļš labi izdodas, un visiem 
krāpniekiem labi klājas?” (Jer. 12:1). Un viņš saņēma ne-
gaidītu atbildi: „Ja tu sacenties iešanā ar kājniekiem un tie 
tevi jau nokausē, kā tad tu varētu sacensties ar zirgiem? Un 
ja tu jūties drošs tikai miera zemē, ko tad tu darīsi Jordānas 
biezokņos?” (Jer. 12:5). Runājot mūsdienu valodā, tas varēja 
nozīmēt sekojošo: „Cīņa ir tikai sākusies. Ja tagad, kad ir 
tikai nelieli tavas uzticības pārbaudījumi, tu jau esi bez 
spēka, tad kā tu gatavojies pastāvēt, kad iestāsies patiesi 
grūti laiki?”. 

Mums nav jābaidās no grūtībām un ciešanām, jo, lai sa-
sniegtu nospraustos mērķus, nav iespējams no tām izvairī-
ties. Ir svarīgi vien atcerēties, ka šādos gadījumos ir arī 
atgriezeniskā saite. Nospraustais mērķis, apziņa, ka esi liet-
derīgs Dievam un cilvēkiem, palīdz cilvēkam izdzīvot pašos 
grūtākajos apstākļos. Savā grāmatā – bestsellerī „Cilvēka 
dzīves jēgas meklējumi” austriešu psihiatrs Viktors Frankls, 
kurš Otrā pasaules kara laikā ir bijis spīdzināšanas kamerā, 
ir dalījies ar lasītāju galvenajā un vērtīgākajā mācībā, ko 
guvis savās ciešanās: „Uzdrīkstos teikt: nekas nevar cilvē-
kam palīdzēt izdzīvot pašos grūtākajos apstākļos tā, kā ap-
ziņa, ka tavai dzīvei ir jēga... Nebūt ne pēdējā mācība, ko 
izdevās iegūt Osvencimā un Dahavā, bija tā, ka lielākas iz-
redzes izdzīvot pat tādā ekstremālā situācijā bija tiem, kuri 
bija vērsti nākotnē, uz darbu, kas viņus gaidīja, un uz to, ko 
viņi vēlējās realizēt.” 

Ir jāatzīst, ka šis secinājums apstiprinās dzīves praksē. 
Nekas nevar iedot cilvēkam tik daudz vīrišķības, spēka un 
izturības, kā pārliecība par to, ka tam, kā dēļ viņš dzīvo un 
strādā, ir liela nozīme, un tāpēc – arī nākotne. Visgrūtākajos 
apstākļos pastāv un kļūst par uzvarētājiem tikai tie, kuri redz 
savā dzīvē jēgu. Pie tādiem pieder arī apustulis Pāvils, kurš 

251



savu lielāko grūtību laikā ir teicis: „Un, lūk, tagad es garā 
saistīts, eju uz Jeruzālemi, nezinādams, kas man tur notiks, 
tikai, ka Svētais Gars katrā pilsētā man liecina, sacīdams, ka 
mani gaida važas un bēdas. Bet mana dzīvība man nekādā 
ziņā nav tik dārga, lai es atstātu nepabeigtu savu ceļu un uz-
devumu, ko esmu dabūjis no Kunga Jēzus, apliecināt Dieva 
žēlastības Evaņģēliju” (Ap.d. 20:22–24). Līdzīgai tieksmei, 
pagodināt Glābēju ar savu kalpošanu, ir jākļūst par galveno 
mūsu dzīves mērķi un saturu. Visas pārējās dzīves vērtības, 
lai cik cēlas tās būtu, nav spējīgas apmierināt mūsu nemir-
stīgo dvēseli. 

Dārgie draugi! Vārds „mērķis” nozīmē ne tikai tiekšanos 
uz kaut ko, kas mums ir svarīgs un ko vēlamies piepildīt, bet 
arī par vietu, kurā jātrāpa, kad mēs šaujam vai metam bultas. 
Netrāpīt mērķī, tātad aizšaut garām, bieži vien nozīmē zaudēt 
pēdējo iespēju iegūt kaut ko, sasniegt kaut ko vai izmantot 
vienīgo doto iespēju pasargāt sevi no neizbēgamas bojāejas. 
Tādā gadījumā trāpīšana vai netrāpīšana, nosaka uzvaru vai 
zaudējumu, nāvi vai izdzīvošanu. Garīgajā nozīmē, tas ir – 
spēt atrast savu vietu dzīvē un staigāt Tā Kunga priekšā. Un 
no tā, vai tas mums izdosies vai nē, ir atkarīgs ne vien tas, kā 
mēs pavadīsim savu neilgo esību uz zemes, bet arī tas, kas ar 
mums būs tad, kad to atstāsim. Tātad, „trāpīt mērķī” vai „aiz-
šaut garām”, nodzīvot saprātīgu un svētīgu dzīvi vai iztērēt to 
veltīgi – daudzējādā ziņā ir atkarīgs no mums. Un bēdas 
mums, ja palaidīsim garām šo vienīgo doto iespēju būt kopā 
ar savu Radītāju un Glābēju mūžībā!

252



12. nodaļa 
 

Gatavojoties pāriet mūžībā 
 

Svēto Rakstu lappusēs aprakstīts, ko gudrais Mācītājs 
saka par dzīves straujo tecējumu: „Katrai lietai ir savs no-
likts laiks, un katram īstenošanai paredzētam nodomam zem 
debess ir sava stunda. Savs laiks piedzimt, savs laiks mirt, 
savs laiks dēstīt, un savs laiks dēstīto atkal izraut. Savs laiks 
kādu nogalināt, un savs laiks kādu dziedināt; savs laiks ko 
noplēst, un savs laiks ko uzcelt. Savs laiks raudāt, un savs 
laiks smieties; savs laiks sērot, un savs laiks diet. Savs laiks 
akmeņus mest, un savs laiks tos salasīt; savs laiks apkam-
pties, un savs laiks, kad šķirties. Savs laiks ir ko meklēt, un 
savs laiks ko pazaudēt; savs laiks ir ko glabāt, un savs laiks 
ko galīgi atmest. Savs laiks ir ko saplēst, un savs laiks atkal 
to kopā sašūt; savs laiks klusēt, un savs laiks runāt. Savs 
laiks mīlēt, un savs laiks ienīst; savs laiks karam, un savs 
laiks mieram”. (Sal.māc. 3:1-8). 

Tie, kuri esam gados vecāki, atskatoties uz nodzīvoto 
dzīvi, varam apliecināt, ka tas tiešām tā ir. Agrāk vai vēlāk, 
uz zemes viss beidzas. Viegls pavasara vējiņš aiznes jaunību. 
Bieži vien, tā arī neīstenojušies, mirst visskaistākie un cēlā-
kie sapņi. Taciņas, pa kurām mīlējām staigāt, aizaug ar zāli. 
Plaukst un nozied dārzi, katrs nākamais pavasaris pieskaita 
jaunu gadu. Dzimst bērni, pieaug pusaudži, nosirmo un 
viens pēc otra mirst sirmgalvji. Vienu paaudzi nomaina nā-
kamā. Dienu pēc dienas paiet nedēļas, mēneši, gadi, desmit-
gades, gadsimti un tūkstošgades. Tāda ir dzīve, – ar Radītāja 
tajā ieliktajiem likumiem. Mēs to nevaram ne palēnināt, ne 
apstādināt. Tajā neko nevar izmainīt. Kamēr vien eksistēs 
zeme, turpināsies gan dzimšana, gan miršana. Cilvēkam 
priekš visa ir nolikts savs laiks, kurš ir ar tādām vai citādām 
izpausmēm. 

Arī vecums nes sev līdzi savas problēmas: izzūd skais-
tums, pavājinās dzirde un redze, nosirmo un izkrīt mati, 
pasliktinās atmiņa, pazūd veiklība un izturība, sāk sāpēt 

253



locītavas un krusti, arvien biežāk gribas atgulties un atpūs-
ties, un arvien retāk ir vēlēšanās kaut kur aizbraukt. Jāārstē 
te viena, te cita slimība, un par bijušo veselību atliek vien 
nopūsties. Mundrums pazūd, to nomaina vājums un nespēks. 
Mūsu ķermeņiem, kas reiz bija veseli un spēcīgi, noveco. 
No tā aizbēgt nevar. Cilvēces vēsturē vēl nevienam nav 
izdevies pārvarēt nepielūdzamo spēku, kas virza mūs pie 
neizbēgamā. 

Uz vecuma tuvošanos cilvēki reaģē dažādi. Vieni, 
kamēr veselība atļauj, dzīvo pilnvērtīgu dzīvi, saprātīgi ska-
tās uz lietām un pieņem tās adekvāti, tādas kādas tās ir. Citi 
dzīvo bailēs par tuvojošos vecumu un visādi cenšas to attā-
lināt, pielietojot speciālas diētas, organisma atjaunošanu, 
plastiskas operācijas, kosmētiku, valkājot jauniešiem do-
mātu apģērbu un uzvedoties neatbilstoši savam vecumam. 
Taču šāda maskarāde ne tikai nepiesaista, bet pat atbaida. 
Trešie, – pamanot sirmus matus un grumbas, krīt izmisumā, 
kas pārtop pieaugošā depresijā. Viņi nevēlās pieņemt šo ne-
izbēgamo realitāti kā patiesu faktu, kuram vislabāk ir skatī-
ties tieši acīs, neizliekoties, ka tāda nebūtu. 

Vecumu parasti sauc par dzīves norietu. Taču, ne visiem 
veciem cilvēkiem tas ir līdzīgs klusam, mierīgam vakaram, 
kuru baudi, lūkojoties brīnišķīgā dabas ainavā, kur viss slīkst 
rietošās saules pēdējos staros. Biežāk ir tā, ka daudziem no 
viņiem šis noriets pārklājas ar skumju, grūtsirdības, garlai-
cības, dvēseles sāpju, nospiestības, bezcerības un vilšanās 
mākoņiem, kuru iemesls ir atmiņas par pagātni, kad viņi bija 
jauni, jutās vajadzīgi, noderīgi, dzīvoja interesantu, aktīvu, 
līdz malām piepildītu dzīvi. Lai varētu tikt ar šādām lietām 
galā, jau no pašas jaunības ir jāmācās ar skaidru prātu ska-
tīties uz lietām. Tieši skats uz dzīvi nosaka mūsu izturēšanos 
vecumā. Tas, kurš jaunībā spēja saprast, ka uz zemes nav 
nekā mūžīga, tajā skaitā arī cilvēks un viss, kas to apņem, 
tas šausmās neraus ārā savus pirmos sirmos matus, kas pa-
rādījušies un nesaīgs par pirmajām krunciņām uz sejas, darot 
visu iespējamo, lai izskatītos jaunāks. Piekrītot Dieva gud-
rībai Viņa nospraustajos ceļos un plānos, viņš pazemībā 

254



pieņem savu laiku. Ja mēs dzīves laikā esam iemācījušies ar 
pateicību pieņemt visu, ko Tas Kungs mums sūta, zinot, ka 
Viņš nekad un nekur nekļūdās, tad arī vecumā varēsim pie-
dzīvot Viņa labestību. 

Neskatoties uz visu to, ko cilvēkam novecojot nākas 
izciest savā miesā, vecums ir vislabākais laiks, kad pie-
augt Dieva žēlastībā, patiesā dievbijībā, iekšējā spēkā un 
dvēseles skaistumā. Gudrais Salamans reiz ir teicis: 
„Sirmi mati ir goda vainags, kas iegūstams, ejot pa taisnu 
ceļu” (Sal.pam. 16:31), un tas, patiesi, tā ir. Vecums pavērš 
cilvēka sirdi un domas uz Dievu, māca koncentrēt savu ska-
tienu uz Viņu, piespiež pārvērtēt dzīves prioritātes un vērst 
savu skatu uz to, kas debesīs. Kļūstot vecākam un sajūtot 
mūžības tuvošanos, daudzi veci cilvēki sāk dedzīgāk meklēt 
To Kungu. Fizisko spēku zaudēšana palielina garīgo spēku. 
Vecuma nespēks un vājums māca nepaļauties uz sevi, bet uz 
Dieva spēku un tikai pie Viņa meklēt atbalstu un palīdzību. 
Jo dzīve uz zemes kļūst neērtāka un grūtāka, jo vairāk parā-
dās pacietība, par ko domāja apustulis Pāvils, kad rakstīja 
šīs rindas: „Tāpēc mēs nepiekūstam, bet, lai gan mūsu ārī-
gais cilvēks sadilst, mūsu iekšējais dienu no dienas atjauno-
jas” (2.Kor. 4:16). 

Tieši tamdēļ vecums nedrīkst kļūt par bezdarbības, arī 
ne apātijas, neticības, garīgas vienaldzības iemeslu. Aizgā-
jušie gadu desmiti kopā ar tajos iegūto un uzkrāto dzīves 
pieredzi, var nospēlēt nenovērtējamu loma tādā vai citā 
Dieva svētībā. Lai par to pārliecinātos, atliek vien atcerēties 
Kālebu, kurš savos astoņdesmit piecos gados bija spēcīgs 
un stiprs garā. Viņš nenobijās no Anaka dēliem, kuri bija va-
reni milži, bet stipri ticēja, ka Dievs palīdzēs viņam iekarot 
pilsētu, kurā tie dzīvoja. Sirmgalvja paļāvība tika apbalvota. 
Jozua viņam deva šo pilsētu mantojumā, un tā piepildījās Tā 
Kunga apsolījums. 

Kad Svēto Rakstu lappusēs atrodi līdzīgus piemērus un 
sajūsminies par Vecās un Jaunās Derības Dieva vīru gudrību, 
tad dvēseļu aprūpes sarunās īpašu rūgtumu sagādā jauniešu 
un cilvēku vidējos gados, šādi izteiktie vārdi: „Uzlūkojot 

255



mūsu sirmgalvjus, vērojot kā viņi uzvedās, un klausoties, ko 
viņi runā un kādas pamācības dod, neviļus ir jādomā, ka veci 
gan viņi ir kļuvuši, bet gudri, diemžēl, nē. Liekās, ka dzīvē 
pieļautām kļūdām vajadzētu viņiem iemācīt ar skaidru ska-
tienu, saprātīgi un uzmanīgi lūkoties uz dzīvi, bet realitātē 
tas tā nav. It kā gribētos ko labu no viņiem iemācīties, bet 
bieži vien, vienkārši nav ko!”. 

Ko par to lai saka? Skumji, bet nekur no šī fakta neaiz-
bēgsi. Cieņu un godu sev pieprasīt nevar. Tas ir jānopelna. 
Vislabāk to var sasniegt ar savas dzīves piemēru, kuram ir 
vērts sekot. Vecie var jauno sirdīs un prātos ielikt tikai to, 
ko paši reiz garīgās cīņās ir izcīnījuši. Pat vispareizākā Dieva 
Vārda skaidrošana nevar izmainīt cilvēkus. Viņus sapurina, 
mudinot meklēt Dzīvo Dievu un patiesi sekot Viņam, tikai 
vecāko kristiešu un garīgo skolotāju, kuri iemantojuši gud-
rību, uzvarošās dzīves piemērs. Labi saprotot savu atbildību 
nākamās paaudzes priekšā, psalmu dziedātājs Dāvids teica: 
„Ak, Dievs, Tu mani esi mācījis no manas jaunības, un līdz 
šim es esmu sludinājis Tavus brīnuma darbus! Līdz vecu-
mam, līdz sirmiem matiem, Dievs, neatstāj mani, kamēr es 
būšu Tava elkoņa lielo veikumu zināmu darījis nākamām 
paaudzēm un Tavu stiprumu bērnu bērniem” (Ps. 71:17-18). 

Kā katram ceļam ir savs iesākums un gals, tā arī cilvēka 
dzīvei, kas iesākas ar viņa piedzimšanu, bet beidzas ar nāvi. 
Mēs nezinām, kādēļ Radītājs vieniem dod iespēju nodzīvot 
līdz sirmam vecumam, bet citam dzīves beigas pienāk agrā 
bērnībā vai jaunības plaukumā. Kādēļ kāds pārkāpj astoņ-
desmit gadu slieksnim būdams pie veselības, spēka un spējas 
parūpēties par savu miesu, bet kāds būdams smagi slims, 
daudzus gadus nevis dzīvo, bet eksistē, būdams pilnīgi at-
karīgs no citu cilvēku palīdzības un rūpēm. Dievs to neiz-
skaidro, taču, nāves priekšā visi kļūst vienādi, jo agrāk vai 
vēlāk tā atnāk kā pie vieniem tā arī pie otriem. Viņai ne-
viens to nevar aizliegt, tāpat kā nekas nevar pretoties mūsu 
piedzimšanai. 

Pasaules cilvēki nāvi stādās priekšā, vai nu kā aizmir-
stību un nebūtību, vai arī, vienkārši cenšas par to nedomāt. 

256



Cienījamā sabiedrībā skaļi runāt par nāvi skaitās slikts 
tonis un neaudzinātības pazīme. Pat, ja kāds uzdrīkstēsies, 
visiem dzirdot ieminēties par „pēdējo robežu”, reti tiek 
pieminēts Kristus un Viņa augšāmcelšanās, tātad, aizie-
šanā no dzīves neredz ieiešanu caur „triumfa arku”. Arī 
kristieši pret tuvojošos nāvi izturas dažādi, kaut, liekās 
viņiem ir vienas un tās pašas cerības uz tikšanos ar Jēzu 
mūžībā. Šo varam izskaidrot ar viņu garīgo stāvokli un 
personīgajām attiecībām ar To Kungu. Tas, kurš dzīvoja 
nomināla kristieša dzīvi, patiesībā esot tikai baznīcas ap-
meklētājs, novecojot vai nu plosa sevi, esot neziņā par 
savu pestīšanu, vai līdz savu dienu beigām paliek garīgi 
akls, mierinot sevi ar viltus cerību, ko viņā daudzu gadu 
garumā ielikuši dažādi pamācītāji. 

Protams, katram cilvēkam – jaunam vai vecam, vese-
lam vai slimam, gribās dzīvot. Nāve mūs biedē ar savu ne-
izbēgamību un nezināmo. Viņas rēgs nolaižas pār katru 
dvēseli, to paralizējot un atņemot vīrišķību. Vieni cenšas no 
šīm domām izvairīties aktīvi darbojoties. Citi sevi mierina, 
ka nāve pie viņiem tik drīz vēl neatnāks. Trešie, vienkārši 
nevēlās par to domāt. Tikai bailes nepazūd, bet atkal un atkal 
ar jaunu spēku atgriežas. Pie tam cilvēki parasti baidās ne 
tik daudz no pašas nāves, bet no tā, kā tas notiks, – no paša 
satikšanās brīža ar viņu, kas var notikt ar katru no mums un 
jeb kurā brīdī: ar jaunu vai vecu, bagātu vai nabagu, ar ticīgu 
vai neticīgu. Jo neviens taču nezina savu atraisīšanās brīdi 
no zemes. 

Pirmajā vēstulē korintiešiem 15:26 nāve ir nosaukta par 
mūsu pēdējo ienaidnieku, taču, izšķirošais vārds viņai ne-
pieder. Ir kas varens, kas gaida aiz tās sliekšņa, un kristie-
šiem tas nozīmē ne vien ko varenu, bet arī brīnišķīgu. Kāds 
cilvēks šo domu ir izteicis tā: „Tas, kas kāpuram ir dzīves 
noslēgums, tauriņam, kurš atrodas viņā, kļūst par tās sā-
kumu”. Saulriets pauž ne tikai aizvadītās dienas beigas, bet 
liecina arī par nākamo dienu. Pazīstams kristīgais rakstnieks 
F. Borema vienā no savām grāmatām rakstīja: „Reiz manas 
dzīves īsā diena klusi nonāks līdz rietam. Saule nolaidīsies 

257



aiz horizonta... Bet es zinu, ka pēc tam no krēslas pacelsies 
gaiša ausma, ko nevar salīdzināt ne ar vienu no manas dzīves 
dienu saullēktiem. No rieta pēdējām krāsām atplauks skaidra 
diena, kādu es nekad neesmu redzējis ne varējis iedomāties. 
Tā diena man atdos visu, ko zemes dienas man ir atņēmušas, 
un nekad to vairs nepārklās krēsla”. Tādā veidā, mūsu zemes 
dzīvē nāve ar savu klātbūtni iezīmē rietu, bet ausmu citā – 
debesu un mūžīgā. 

Patiesi ticīgiem cilvēkiem nāve nozīmē pārcelšanos uz 
labāku vietu un aicinājuma, kuram viņi tika radīti, nobei-
gums. Apustulis Pāvils uzskatīja par priekšrocību „atstāt 
miesas mājokli”, lai varētu „būt mājās pie sava Kunga” 
(2.Kor. 5:8). Protams, pāriešana mūžībā ir ceļojums, kas līdz 
šim mums ir nezināms. Šķērsot nāves upi – tas nozīmē ie-
kāpt ūdeņos, kuros vēl nekad neesam bijuši. Kas mūs gaida 
pēc tam, kad izlauzīsies pēdējais elpas vilciens un sirds puk-
stēs pēdējo reizi, mēs nezinām. Par vienu var nešaubīties, 
ka šis ceļš nav pilnīgas tumsas klāts, tādēļ, ka ir Kāds, Kurš 
šo ceļu ir gājis pirms mums. Pie tam, ne vienkārši aizgāja, 
bet arī atgriezās, lai arī mūs pārvestu pār šo biedējošo nezi-
nāmo. Tādēļ, tiem, kuri ir bijušies To Kungu, tātad dzīvojuši 
Viņa klātbūtnē un priekš Viņa, nav vērts baidīties no nāves 
un ar šausmām domāt par tās tuvošanos, jo sevišķi, ja viņi 
dzīvo cerībā uz Dieva žēlastību un glābšanu, kas ir pirkta ar 
Jēzus Kristus Asinīm. 

Ja kristietis paniski baidās no nāves un trīc no domas 
par tuvojošos mūžību, tā ir brīdinoša zīme, kas liecina par 
to, ka viņš nav gatavs stāties Dieva vaiga priekšā. Parasti tā 
ir, ja nav savests kārtībā viss sliktais, kas dzīves laikā izda-
rīts. Piemēram, kāda sieviete, kura sešdesmit gadus uzskatīja 
sevi par patiesu kristieti, kad bija vecumā pāri astoņdesmit, 
nebeidza atkārtot, ka nevēlās mirt. Vēl jo vairāk, daudz kas 
viņas izteikumos un uzvedībā norādīja uz to, ka viņa paniski 
baidās no pāriešanas mūžībā. Cenšoties to slēpt no saviem 
mājiniekiem un apkārtējiem cilvēkiem, viņa visiem teica, ka 
vēl ir vajadzīga uz zemes, lai lūgtu par saviem mazbērniem, 
bērniem un bojā ejošiem grēciniekiem. 

258



Visi mēģinājumi palīdzēt un virzīt viņas domas uz to, 
ka jāsagatavojas tikšanās brīdim ar To Kungu, jāsaved kār-
tībā viss ļaunais, kas dzīves laikā izdarīts, jāizlīgst ar tiem, 
kuri tika uzskatīti par ienaidniekiem, viņa bez apdomāšanās 
noraidīja, apgalvojot, ka Dievs viņai sen visu jau ir piedevis, 
un nav nekādas nepieciešamības kaut ko kārtot. Viņas ap-
galvojumi, ka viņa ir glābta, balstījās tajā, ka jaunībā viņa 
bija nožēlojusi grēkus un atgriezusies pie Tā Kunga un pēc 
tam pieņēmusi ūdens kristības. Šī kristiete pat nevēlējās 
domāt, ka visi sekojošie sešdesmit viņas dzīves gadi neat-
bilst Svētajiem Rakstiem un nemaz nebija ne gaisma, ne sāls 
apkārt esošajiem cilvēkiem. Izskatījās tā, ka viņa savu glāb-
šanu būvēja uz šo pirmo, vienreizējo grēku sūdzēšanas ga-
dījumu, kas bija noticis dziļā pagātnē. Viss beidzās ar to, ka 
šī sieviete vecumā zaudēja veselo saprātu un darīja šaušalī-
gas lietas, kas lika apšaubīt visu priekšā demonstrēto ārējo 
dievbijību. Daudzus gadus noraidot Dieva žēlastību, kas uz-
rādīja to, kas viņas dzīvē bija nepareizs, būdama vecuma 
bezprātā, līdz pat nāvei viņa vairs nesaņēma iespēju jel kaut 
ko savā dzīvē izlabot. 

Un tā, šausmas no nāves un bailes pāriet mūžībā cilvē-
kam saistās ne tik daudz ar priekšā stāvošām ciešanām un 
sāpēm, bet no domām par to, kas ar viņiem notiks pēc nāves. 
Jo, nostājoties Tā Kunga priekšā, katram būs jāatskaitās 
Viņam par saviem darbiem, vārdiem, domām, rīcību, grē-
kiem un visu uz zemes nodzīvoto dzīvi. Daudzi kristieši, 
balstoties Jēzus vārdos: „Patiesi, patiesi Es jums saku: Kas 
Manus vārdus dzird un tic Tam, kurš Mani sūtījis, tam ir mū-
žīgā dzīvība, un tas nenāk tiesā, bet no nāves iegājis dzīvē”, 
uzskata, ka ticīgie uz tiesu neies. Taču, tajā pašā Bībelē ir 
daudz vairāk pantu, kuri tiešā vai netiešā veidā runā par 
tiesas neizbēgamību visiem. Piemēram: „Un, kā cilvēkiem 
nolemts vienreiz mirt, bet pēc tam tiesa” (Ebr. 9:27); 
„...Mēs taču reiz visi stāvēsim Dieva Soģa krēsla priekšā!” 
(Rom. 14:10); „Jo mums visiem jāparādās Kristus Soģa 
krēsla priekšā, lai ikviens saņemtu ko, miesā būdams, da-
rījis – vai labu, vai ļaunu” (2.Kor. 5:10). 

259



Tieši doma par mūžību un gaidāmo Dieva sodu, rosina 
mūs dzīvot kristietim atbilstošu dzīvi. Ja nebūtu šie ie-
maukti, kas attur, daudzi Dieva bērni sekotu pasaules cil-
vēku piemēram. Varētu likties, kāda gan ir atšķirība starp 
taisnā un bezdievīgā daļu, ja mēs visi reiz mirsim un tiksim 
aizmirsti tā pat kā pārējie? Kāda starpība, vai dzīvojam diev-
bijīgi, vai netikumīgi un niecīgi? Jo nāve – lielā izlīdzinātāja, 
visas dzīves izbeidz vienādi! 

Tieši šāda veida pieeja, vērtējot dzīvi zemes virsū, ved 
cilvēkus pie sekojošas mūsdienīgas devīzes: „Ņem no dzī-
ves, ko vari, kamēr vēl esi dzīvs, tādēļ, ka tas ir viss, kas 
mums ir dots. Nekā cita nav, tātad, citas jēgas dzīvei nav”. 
Tāds fatālisms un pasaulīga gudrība ir praktiskā ateisma pa-
mats, kas noliedz Dieva esamību, un tādēļ, liela daļa cilvēces 
bezatbildīgi, velna smiekliem dārdot, ripo tumsā. Taču viss 
izskatās pavisam savādāk, ja Dievam mūsu dzīvē ir galvenā 
loma un ja mēs ticam, ka ir dzīve pēc nāves. Cik atskurbinoši 
skan Bībeles vārdi, kas satricina ar savu stingrību un neiz-
bēgamo realitāti: „Gala iznākums no visa ir šāds: bīsties 
Dieva un turi Viņa baušļus, jo tas pienākas katram cilvēkam! 
Jo Dievs tai tiesā, kas nāks pār visu apslēpto, pasludinās 
Savu spriedumu par visu notikušo, vai tas būs bijis labs, vai 
ļauns” (Sal.māc. 12:13-14). 

Tādā veidā, apziņa par nodzīvoto zemes dzīvi netiku-
mībā un pārkāpumos, iedveš cilvēkā bailes no tuvojošās 
nāves. Pazīstamais krievu rakstnieks Ļevs Tolstojs vienā no 
saviem darbiem rakstīja tā: „Ne tādēļ cilvēki šausminās par 
miesīgo nāvi, ka baidās, ka ar to var beigties viņu dzīve, bet 
tāpēc, ka miesīgā nāve skaidri parāda viņiem patiesas dzīves 
nepieciešamību, kuras viņiem nav”. Taču, arī tas vēl nav 
viss. Bailes nāves priekšā rodas, kad pārtrūkst sakari ar De-
besu Tēvu un pazūd uzticēšanās Viņam, un ir rezultāts tam, 
ka atkāpjas no ticības vai kļūst garīgi vienaldzīgs. Parasti tu-
vības atjaunošana ar Viņu to novērš. Tieši šī iemesla dēļ var 
priecāties par tiem, kuriem pirms nāves Tas Kungs dod vē-
lēšanos, tiekšanos un iespēju sagatavoties satikšanās brīdim 
ar Viņu mūžībā. Kāda veca kundze, pilnīgi saprotot, ka drīz 

260



atvadīsies no šīs zemes dzīves, savā pēdējā dvēseļu aprūpes 
vēstulē, kas tika nosūtīta neilgi pirms nāves, rakstīja: 

„Bez visām manām veselības problēmām (pankrea-
tīts, diabēts, sirds išēmiskā slimība ar stenokardijas lēk-
mēm un hipertonija), man atklāja vēl arī krūts vēzi ar 
metastāzēm paduses limfmezglos. Ņemot vērā manu cie-
nījamo vecumu un citas slimības, operēt, lietot ķīmijtera-
piju un apstarot, nav nozīmes. Tā mana nāve ir kļuvusi par 
realitāti, kas lēnām tuvojas. Pašlaik mani visvairāk nodar-
bina domas par nepieciešamību sagatavoties šai pārejai, 
lai bez bailēm varētu stāties Tā Kunga priekšā. Viss, kas 
uz zemes man ir bijis svarīgs un dārgs, mūžības gaismā ir 
zaudējis savu vērtību. Tam, kam cilvēku acīs ir milzīga 
nozīme, vairs nav būtisks. Vēlos tikai vienu – mieru ar cil-
vēkiem un ar To Kungu. Pateicos Dievam, ka Viņš dod 
man iespēju un laiku izlabot to, kas var kļūt par šķērsli 
drīzam tikšanās brīdim ar manu Glābēju. Sakārtoju savas 
attiecības ar tuviniekiem, lūdzot viņiem piedošanu par 
visu slikto. Bailes no cilvēku viedokļa, kauns un lepnība 
agrāk traucēja to izdarīt. Tagad viss cilvēcīgais ir pagājis 
sāņus. Pārlūkojot manu pagājušo dzīvi un šķirstot manas 
atmiņu lappuses, es atklāju, ka man ir atlikuši divi grēki, 
kurus es vēl nekad neesmu nesusi gaismā. Vēloties tos at-
stāt uz zemes, es tagad tos izsūdzēšu...” 

Kaut ko līdzīgu pirms savas nāves man atklāja arī kāds 
Dieva kalps, kurš daudzus gadus strādāja lielā kristīgā mi-
sijā. „Stāvot uz mūžības sliekšņa, – viņš teica, – saproti, ka 
garīgās dzīves teorija un prakse – ir pilnīgi atšķirīgas lietas. 
Kā kristieši, mēs teorētiski zinām, ka ticībā mums ir jābūt 
pārliecinātiem par glābšanu un ar to ir jātuvojas mūžībai. 
Mēs atceramies arī vārdus, ko ne reizi vien esam dzirdējuši 
no katedras, ka ticīgie nenāk tiesā, bet tie, kas netic uz Jēzu, 
jau ir nosodīti. Bet viena lieta ir to zināt teorētiski, bet pavi-
sam cita – pārdzīvot to, kam cauri iet katrs cilvēks, kurš 
mirst. Un tas ir nekas cits, kā jautājums, vai es, ar visu to, 
ko esmu darījis un kā dzīvojis, varēšu bez bailēm nostāties 
Tā Kunga priekšā?” 

261



Dažas dienas pirms nāves, ciešot mokošas sāpes un pe-
riodiski aizraujoties elpai, viņš lūdza: „Kungs! Kādēļ un par 
ko uz nāves gultas Tu pieļauj man šīs neizturamās mokas? 
Ar ko es tās esmu pelnījis, jo pilnībā nodevu sevi kalpošanai 
Tev visā savas dzīves laikā? Šeit es to nesaprotu, bet varbūt 
mūžībā Tavs prāts būs man atklāt šādas pāriešanas mērķi un 
jēgu. Manās pēdējās dzīves minūtēs pasargi mani no kurnē-
šanas un neapmierinātības! Palīdzi man kopā ar Tevi pietu-
voties nāves upei, kas jau ir manā priekšā un uzturi mani ar 
Savu vareno roku, kad es ieiešu tās drausmīgajos ūdeņos! 
Tu esi uzvarējis nāvi, lūdzu, dod arī man tagad Savu žēlas-
tību uzvarēt viņu, šajā pēdējā cīņā uz zemes!” 

Šim svētīgajam Dieva vīram, šīs pēdējās mocības 
kļuva par šķīstītavu, caur kuru viņa dvēsele tika sagatavota, 
lai satiktos ar Līgavaini mūžībā. Arī šeit Dievs nekļūdījās. 
Pēc divām nedēļām noskaidrojās, ka šīs pēdējās ciešanas 
bija nevis sods, bet svētība. Atbraucot uz bērēm, es dzir-
dēju brīnišķīgu liecību. Izrādās, virs mirēja gultas atradās 
noplēšamais kalendārs, kur uz katras lapiņas bija kāds 
Svēto Rakstu pants. Spēki ar katru dienu vairāk pameta 
smagās slimības izmocīto cietēju. Neskatoties uz stiprajām 
sāpēm, kuru dēļ viņam ik pa laikam injicēja morfiju, viņa 
prāts un saprašana palika neskarti un skaidri. Pēdējās ne-
dēļas, gatavojoties pāriešanai mūžībā, viņš atkal un atkal 
uzdeva sev jautājumu: „Vai es esmu visiem piedevis? Vai 
nav vēl kāds cilvēks, kura priekšā es esmu vainīgs un 
kuram man ir jālūdz piedošana?”. 

Katru vakaru viņš pastiepa savu vārgo roku, lai no-
rautu aizejošās dienas lapiņu, izlasīja tur uzrakstīto tekstu 
un nolika to malā, bet pēdējās divas dienas pirms nāves 
viņš vairs to nevarēja izdarīt. Pēc tam, desmit minūtes 
pirms kārtējās dienas beigām, kad viņš pēdējo reizi smagi 
izelpoja, viņa meita nejauši paskatījās uz kalendāru, kas 
karājās virs viņa, un tikai tad pamanīja, ka tur redzams aiz-
vakardienas datums. Neaptverot, ko dara, viņa noplēsa 
vienu lapiņu, pēc tam otru... un no pārsteiguma iekliedzās. 
Uz šīs dienas lapiņas, kas bija viņas tēva nāves diena, ar 

262



lieliem, trekniem burtiem bija rakstīts: „Patiesi Es tev 
saku: Šodien tu būsi ar Mani paradīzē” (Lk. 23:43). 
Kas gan vēl mirušā tuviniekiem varētu būt labāks aplieci-
nājums tam, ka viņiem tik dārgo cilvēku Tas Kungs ir pa-
ņēmis Debesīs?! 

Atceroties to viņa bērēs, es domāju par to, cik gan liela 
žēlastība tā ir – pirms nāves, Bībeles gaismā caurskatīt un 
izanalizēt visu savu nodzīvoto dzīvi un vajadzības gadījumā 
izdarīt nepieciešamos sagatavošanās darbus, lai atvadītos no 
uz zemes paliekošajiem radiniekiem un tuviniekiem! Tieši 
tā rīkojās viena kristiete, kura saviem mājiniekiem bija it kā 
nepamanāms, bet tajā pašā laikā spilgts piemērs. Apglabājot 
savu astoņdesmitgadīgo vīru – kalpotāju, šī māsa, neskato-
ties uz savu cienījamo vecumu, savu spēku robežās turpināja 
kalpot, darbojoties ar mazbērniem vai pilnīgi vārgiem kļu-
vušiem veciem cilvēkiem nespējnieku namā. Neviens no 
viņas nedzirdēja ne sūdzības par vientulību, ne vaidus, kaut 
viņa slimoja ar vairākām hroniskām kaitēm. 

Mierīgi runājot par gaidāmo nāvi, šī sieviete pārlieci-
nāja, tādus pašus vecus cilvēkus kā viņa, apzināti gatavoties 
pāriešanai mūžībā, – sakārtojot savas attiecības ar tuvinie-
kiem, draugiem, paziņām un kaimiņiem. Lai pēc nāves ne-
būtu saviem bērniem par nastu, viņa kārtoja skapjus, 
mazgāja lietas, izmeta nevajadzīgo un atdeva to, kas vēl labi 
saglabājies. „Man viss tas vairs nav vajadzīgs, – viņa skaid-
roja, – lai citi vēl to lieto un atceras mūs, mani un vīru, ar 
labu vārdu. Arī maniem bērniem un mazbērniem būs mazāk 
darba, kad es nomiršu. Es vēlos, kaut ar šo, vēl reizi izrādīt 
viņiem savu mīlestību un palīdzību”. Tā viņa gatavojās 
pēdējai gaitai, nenojaušot to, ka tieši tādā veidā kļūst par 
neaizmirstamu piemēru tuviniekiem un apkārt dzīvojo-
šiem cilvēkiem. 

Kāda cita ticīga sieviete, kurai arī bija jau pāri astoņ-
desmit gadiem, nodzīvojusi ar vīru ne to labāko dzīvi, kas 
bija pilna ar nesaskaņām un nesaprašanos, viņu apglabājot 
nolēma, ka, dzemdējot un izaudzinot bērnus, tādā veidā ir 
pelnījusi no viņu puses visaptverošas rūpes par sevi. Viņas 

263



pretenzijām un prasībām nebija gala. Viņa pastāvīgi bija ne-
apmierināta par to, ka viņu nepietiekami mīl un pārāk reti 
apciemo (reizi nedēļā viņai likās par maz). Sašutuma iemesls 
bija arī tas, ka bērni neklausīja viņas padomiem. Viņa neno-
gurstoši sūdzējās paziņām, ka viņai ir vientuļi un garlaicīgi, 
bet neviens to neredz. Spēdama vēl kaut ko darīt, vecā sie-
viete pārtrauca visus mājas darbus, sacīdama, ka gana ir 
savas dzīves laikā pūlējusies un tagad ir pelnījusi atpūtu; un 
tāpat kā kādreiz viņa aprūpēja bērnus, tagad viņiem ir pie-
nākums gādāt par viņu. Tā, gandrīz nekustoties, viņa sēdēja 
nedēļām, mēnešiem un gadiem, gaidot, ka bērni piepildīs 
visas viņas iegribas un kļuva viņiem par ikdienas pārbaudī-
jumu. Būdami kristieši, un jau no mazām dienām mācīti pa-
klausībai, viņi no visa spēka centās viņai izpatikt un piepildīt 
visas viņas vēlēšanās. 

Gaidot, ka viņu bērni īstenos dzīvē bausli „tev būs savu 
tēvu un savu māti godāt” (5.Moz. 5:16) un Svēto Rakstu vār-
dus „Bērni, klausiet saviem vecākiem visās lietās, jo tas 
patīk Tam Kungam” (Kol. 3: 20), vecāki, diemžēl, bieži aiz-
mirst vēl vienu, tam sekojošu pamācību: „Tēvi (arī mātes), 
nekaitiniet savus bērnus, lai tie netop bailīgi” (Kol. 3:21). 
Tieši tas notika aprakstītajā gadījumā. Paši būdami jau 
krietni gados, šīs kristietes bērni tā nogura no mātes pastā-
vīgajām pretenzijām un pieprasījumiem, ka apmeklēja viņu 
(viņa dzīvoja pie vienas no meitām) tikai pienākuma pēc, jo 
bieži nebija spējīgi viņā klausīties. Kad pienāca laiks viņu 
apkopt, darīja to „ne no laba prāta”, klusībā vēloties, kaut 
viņa ātrāk aizietu mūžībā. Tādēļ nav jābrīnās, ka vēsts par 
viņas nāvi tika uzņemta ar apslēptu atvieglojuma nopūtu. 

Šie abi piemēri, – tik līdzīgi, bet tik dažādi, skaidri pa-
rāda, cik atšķirīgi ticīgie dzīvo savu kristieša dzīvi un cik 
dažādā garīgajā stāvoklī ieiet mūžībā. Pirmā māte, aizmirstot 
par sevi, visu mūžu centās dot un dot (ko, faktiski arī dara 
patiesas mātes un kristīgā mīlestība), tādēļ visiem apkārtē-
jiem kļuva par piemēru un svētību. Otra pieprasīja mīlestību, 
uzmanību un cieņu sev, beigu beigās kļūstot, pat saviem bēr-
niem, par īstu sodību. 

264



Dzīve pierāda, ka tuvošanās nāvei bieži ir saistīta ar 
miesas ciešanām, kam ir zināma jēga. Jo ne velti Dieva 
Vārds saka, ka „...kas ir sācis ciest miesā, ir mitējies no 
grēka” (1.Pēt. 4:1). Sāpes, ko ciešam, virza mūsu skatienu 
uz debesīm, bet tas ir tieši tas, kas ir nepieciešams brīdim, 
kad šķiramies no zemes dzīves. Vissmagākās ciešanas var 
novest pie pilnīgām un pamatīgām cilvēka sirds izmaiņām 
un kļūt par viņa labāko sagatavošanās iespēju mūžībai. Lūk, 
viens kristietis, kurš gadu desmitiem apmeklēja baznīcu, 
savā iedabā bija tik rupjš, prasīgs un ciets, tā ka viņa sieva 
un divpadsmit viņa bērni, nīkuļoja zem viņa despotiskās 
varas. Mājās valdīja stingri, nerakstīti likumi, kuri visiem 
bez iebildumiem bija jāievēro. Mazākās novirzes no tiem ģi-
menes galvā izraisīja tādus niknuma un sašutuma uzplūdus, 
ka visi vēlējās ātrāk pazust no viņa acīm. 

Dēli un meitas gaidīt gaidīja to brīdi, kad kļūs pieauguši 
un varēs pamest nepatīkamo vecāku māju, lai sāktu pilnīgi 
citu dzīvi. Nabaga mātes acīs asaras nekad nenožuva, jo viņa 
pastāvīgi bija starp bērniem un vīru. Likās, ka lūgšanas, 
kuras viņa gadu desmitiem bija nesusi Dievam par savu vīru, 
ir palikušas neuzklausītas. Gāja gadi. Bērni izauga un viens 
pēc otra pameta mājas, savās sirdīs paņemot līdzi aizvaino-
juma rūgtumu un sāpes par visiem pazemojumiem no tēva 
puses. Tas Kungs, Kurš ir aizbildnis visiem, kam darīts pāri, 
svētīja viņus ar brīnišķīgām ģimenēm, bet skumjas par tēvu 
nepārgāja. 

Un, lūk, iestājās brīdis, kad Dievs, sākot darboties, no-
lika šo cilvēku slimības gultā. Daudzas kaites nopļāva reiz 
tik stipro un veselo miesu, kas ar nepārtrauktām un milzīgām 
sāpēm sāka sadalīties dzīvai esot. Kaut no vienas puses tas 
nomocīja viņa miesu, bet no otras puses – mīkstināja un at-
kausēja aukstās un cietās sirds ledu. Ar laiku, tas, no kura 
skatiena un vārdiem visi baidījās, sāka mainīties. Tagad mi-
rējs ar asarām acīs pateicās sievai par viņas pacietību un 
rūpēm, un katru viņam parādīto maiguma izpausmi, bet bēr-
niem vairākkārtīgi lūdza piedošanu par savu cietsirdību. Dēli 
un meitas, kuri viņu apmeklēja, nevarēja valdīt asaras, kad 

265



viņš lūdza atļauju tos apskaut un piekļaut sev, jo viņi nespēja 
iedomāties, ka viņš vispār ir spējīgs būt tēvišķi maigs. Šī 
skarbā cilvēka garīgais aklums pārgāja, un viņš satriektībā 
atzinās, cik daudz ļauna visiem ir darījis. Sievu un bērnus 
izbrīnīja pacietība, ar kādu viņš, kā kaut ko pelnītu, pieņēma 
savas ciešanas un lūgšanā pateicās par tām Dievam. Cietā 
un aukstā izteiksme pilnībā pazuda no viņa sejas. Acīs mir-
dzēja prieks un mīlestība. Viņu tik tikko varēja atpazīt, un 
tāds viņš dienu no dienas tuvojās mūžībai. 

Daudzi cilvēki pārdzīvo, ka viņiem nav pietiekami 
spēka, lai nāvi satiktu mierīgi. Protams, šodien mums nav 
šis spēks, jo parastos apstākļos, kad esam dzīvi un veseli, 
tie mums vienkārši nav vajadzīgi. Glābējs šo spēku mums 
dos tajā stundā, kad tas būs vajadzīgs, lai pārietu mūžībā. 
Visai kristīgai pasaulei pazīstamā rakstnieka Džona Bun-
jana grāmatā „Piligrima ceļojums uz debesu valstību” ir 
stāstīts par brīdi, kad Kristietis tuvojas nāves upei, kuru 
viņam vajadzēja šķērsot. Tā ir plata, dziļa un nemierīga upe, 
pāri kurai nav tilta. Katram cilvēkam, kurš tai pietuvojās, 
vajadzēja pārvarēt šo pēdējo šķērsli ceļā uz Debesu Pilsētu. 
Nevienam no tā nav izdevies izvairīties, izņemot senatnes 
vīriem – Ēnoham un Elijam. Aprakstā interesants ir tas, ka 
nāves upes dziļums, katram, kurš tajā ieiet, ir atkarīgs no 
ticības spēka. Jo stiprāka cilvēkam ticība, jo seklāka viņam 
šķita upe, un otrādi, – jo vājāka ticība, jo dziļāka tā viņam 
bija. Kristietim, kurš iegāja ūdenī, upe izrādījās ļoti smags 
pārbaudījums. Atlika viņam ieiet upē, un viņš ar izsaucienu 
sāka tajā grimt: „Es slīkstu dziļajos ūdeņos, un viļņi kļaujas 
pār manu galvu!”. Uzticamais, kurš gāja kopā ar viņu, ieejot 
šajos ūdeņos, ne tikai nekrita izmisumā, bet sajuta sevī 
spēku atbalstīt savu ceļa biedru ar vārdiem: „Stiprinies, 
brāli, es sajūtu gultni, un tā ir cieta!” Atbildot uz to, Kris-
tietis vien izsaucās: „Ak vai, mans draugs, nāves bailes ir 
mani pārņēmušas, un es neieraudzīšu zemi, kur piens un 
medus tek”. 

Tālāk Džons Bunjans ar apbrīnojamu precizitāti un 
skaidrību apraksta nāves baiļu pārņemta cilvēka dvēseles 

266



stāvokli: „Pie šiem vārdiem, Kristieti apņēma necaurre-
dzama migla, un viņš vairs neko neredzēja savā priekšā. 
Vien laiku pa laikam viņš izdvesa nesakarīgus vārdus, kas 
izpauda viņa šausmas un bailes uz mūžu palikt šeit, tā arī 
neieraugot Debesu Pilsētu. Sliktie darbi, kas kādreiz bija da-
rīti, uzpeldēja atmiņā un mocīja viņu. Viņam likās, ka ļaunie 
gari stāv viņam blakus un bija gatavi aizvest sev līdzi viņa 
grēka apgānīto dvēseli. Uzticīgais ar grūtībām noturēja viņu 
virs ūdens. Nespēka dēļ viņš brīžiem to izlaida no rokām, 
un tad Kristietis pavisam pazuda zem ūdens”. 

Šajā īsajā alegorijas fragmentā var redzēt, cauri kādai 
šausmīgai pēdējai kaujai var iet cauri ticīgs cilvēks, kas tu-
vojas mūžībai, un kā, jau pie pašas Debesu Pilsētas, sātans 
sūta savas sakaitētās šaubu, neticības un izmisuma bultas. 
Interesanti ir Uzticamā vārdi, ar kuriem viņš cenšas Kristie-
tim, kurš aizrijas nāves upes ūdeņos, iedvest spēku un vīriš-
ķību: „Mīļais brāli, šīs šaubas un šausmas, kas tevi ir 
pārņēmušas, nenozīmē, ka Tas Kungs tevi ir atstājis. Viņš 
vēlās tevi pārbaudīt, vai patiesi, savā vajadzībā tu cerēsi 
tikai uz Viņu Vienīgo, un vai tu atceries Viņa žēlastību?” 

Dvēsele, kas tagad piedzīvo šādus mirkļus, vai tu to 
dzirdi! Kaut sāpēs un ciešanās, bet tu tuvojos tam brīnu-
mainajam tikšanās mirklim ar savu, ne ar ko nesalīdzi-
nāmo Līgavaini, Kurš visu dzīvi, ko tu dzīvoji uz zemes, 
tevi mīlēja tā, kā neviens cits nav mīlējis, un šajā Savā 
Dievišķajā mīlestībā ir bijis uzticams līdz pat pēdējam brī-
dim. Tuvojoties nāves upes krastam un iebrienot tās šau -
šalīgajos, aukstajos ūdeņos, atkal un atkal atceries Viņa 
apsolījuma vārdus: „...Es tevi neatstāšu un tevi nepame-
tīšu” (Ebr. 13:5), bet tas nozīmē, ka ne ar savu spēku, bet 
ar Glābēja spēka palīdzību tu sasniegsi otru krastu un De-
besu Pilsētas vārtus. Tur tevi sagaida Dieva eņģeļi, kas ir 
sūtīti tev pretī, lai atvestu pie Tā troņa, Kura dēļ tu dzīvoji 
tajā ciešanu pilnajā zemē, kas tagad aiz tevis. Ar Savu mī-
lošo roku Tas Kungs noslaucīs pēdējo asaru no tavām 
acīm, un Viņa maigajos apskāvienos tu aizmirsīsi visas 
savas ciešanas, norimis uz mūžiem. Ieklausies pēdējos 

267



ceļa vārdos, ko tev, šajās pēdējās, grūtajās zemes dzīves mi-
nūtēs mierinājumam ir atstājis Tas, Kurš mūžībā jau gaida 
tikšanos ar tevi: „Kas ir tā, kas kāpj augšup no tuksneša, at-
balstīdamās pret savu draugu?” (Aug.dz. 8:5). Un šis „kas” 
ir neviens cits kā tu, dārgā dvēsele! Sava zemes ceļa pēdējo 
gabaliņu noej bez bailēm, paļaujoties uz Tā spēku, Kurš 
tagad tevi pavada, un jau pavisam drīz kļūs par tavu Mīļoto 
uz visiem laikiem! 

 
Jel nebaidies tu mirt. Vai graudi baidās to, 
Ka zeme kļūst par viņu kapa vietu? 
Tie padevīgi irst, 
Lai lauks var atkal zelt! 
 
Jel nebaidies tu mirt. Vai baidās no tā vārpa, 
Kad rudens krāšņumā tā draugu vidū ir, 
Un dzirdamas ir vīru skaļas balsis 
Un viņu rokās asie sirpji mirdz. 
 
Jel nebaidies tu mirt. Vai baidās ceļa gājējs, 
Kurš vēlā vakarā jau dzimtās mājas redz. 
Vai ne ar prieku savu ceļu beidzis, 
Tas vēlās tikšanos ar labestīgo Tēvu. 
 
Vien Glābējs – mūsu dzīvība un taisnība! 
Un bailēm mūsu sirdīs vietas nav! 
Kas ir šai zemē? Ciešanas un bēdas, 
Bet viņa saulē – Dieva gaisma mūžīgā! 
 
Jel nebaidies tu mirt. Jo visi Dieva svētie 
Tai stundā uzlūkoja debesis. 
Un zemes ciešanas, lai noliekam pie malas, 
Un ejam Tēva sataisītos namos. 
 
Beidzot šo pēdējo nodaļu, gribētos teikt dažus mieri-

nājuma vārdus tiem, kuri, zaudējuši savus vistuvākos cil-
vēkus, nekur nevar rast sev vietu un mieru. Jā, draugi! 

268



Jūsu zaudējuma sāpes ir milzīgas. Tā ir tumsa, par kuru kaut 
ko vēl tumšāku ir grūti iedomāties, un trieciens, kuru ir grūti 
pārdzīvot. Dvēselē ir tukšums un bailes, bet sirdī neiztura-
mas sāpes un trulas skumjas, kurām nav gala. Tas ir tas, ko 
nes sev līdzi nāve. Ir īpaši grūti tad, kad viņa mūsu mīļos 
cilvēkus pēkšņi paņem prom, atstājot mūs vienatnē ar mūsu 
bēdām, ciešanām un neatrisināmām problēmām, kas ir ra-
dušās. No šīs domas vien stingst dvēsele, nolaižas rokas, ie-
cerēm tiek pārvilkta svītra, zūd prieks un tiek pārskatīti 
uzskati, kas attiecas uz dzīves jēgu. Liekas, ka pazūd pat ti-
cība, kas agrāk deva spēku un vīrišķību. 

Neapšaubāmi, tas viss ir ļoti smagi. Tikai pacentieties 
saprast, ka jūs tajā neesat viens. Visi cilvēki laiku pa laikam 
sastopas ar savu tuvinieku nāvi, ietverot arī tos, kuri tic 
Jēzum. Vēršoties pie tesaloniķiešiem, kuri arī bija zaudējuši 
savus tuviniekus, apustulis Pāvils pārliecināja viņus, lai viņi 
„nenodotos skumjām kā tie, kam nav cerības” (1.Tes. 4:13). 
Ir pilnīgi dabīgi un normāli raudāt par mums dārgu un tuvu 
cilvēku aiziešanu, bet to darot, nevajag sērot tā, it kā mēs 
šķirtos uz visiem laikiem. Ir trīs patiesības, kurām ir jādod 
mierinājums tiem, kuriem ir pienācis brīdis vadīt savus 
mīļos pēdējā ceļā: 

1. Kristiešu dvēseles nemirst, bet atgriežas pie Tā 
Kunga, kur vairs nav ne bēdas, ne ciešanas, ne sāpes, ne asa-
ras. Viņas atpūšas pēc saviem darbiem, dzīvojot Dieva mā-
jokļos. Uz kāda dziļi ticīga cilvēka kapa plāksnes bija iecirsti 
vārdi: „Tagad par mani neraudiet, neraudiet nekad. Es eju 
turp, kur vienmēr varēšu atpūsties”. 

2. Kristus atnāks pēc katra sava bērna pasaulē, neat-
karīgi no tā, vai mēs tad būsim dzīvi vai miruši. Viņš at-
griezīsies, lai paņemtu mūs visus tā, kā reiz pravietoja: 
„Un tad Cilvēka Dēla zīme parādīsies pie debesīm, un tad 
visas ciltis virs zemes vaimanās un redzēs Cilvēka Dēlu 
nākam debess padebešos ar lielu spēku un godību. Un 
Viņš izsūtīs Savus eņģeļus ar lielu bazūnes skaņu, un tie 
sakrās Viņa izredzētos no četriem vējiem, no viena debess 
gala līdz otram” (Mat. 24:30-31). 

269



3. Nākotnē mūs gaida neatņemama tikšanās un priecīga 
apvienošanās ar tiem, par kuriem tagad nerimtīgi raudam. 
Lai par to pārliecinātos, atcerieties apustuļa Pāvila vārdus: 
„Pēc tam mēs, dzīvie, kas vēl pāri palikuši, kopā ar viņiem 
tiksim aizrauti gaisā padebešos, pretī Tam Kungam. Tā mēs 
būsim kopā ar To Kungu vienumēr” (skat. 1.Tes. 4:13-18). 

Tādā veidā, kaut arī jūs uz kādu laiku esat nošķirti no 
saviem tuvajiem cilvēkiem, jūsu tikšanās tik un tā būs, un 
tā notiks Debesīs, mūsu Glābēja godības pilnajā klātbūtnē. 
Tādēļ, tagad rīkojieties tā, kā to darīja kāda vecāka gadagā-
juma kristiete. Būdama svētīta Dieva kalpa sieva, visu mūžu 
savu iespēju robežās viņa palīdzēja kalpošanā un bija dziļās, 
personīgās attiecībās ar To Kungu. Būdama uzticīga ceļa 
biedrene, viņa parādīja apbrīnojamu izturība, pacietību un 
vīrišķību, atbalstot savu mirstošo vīru viņa mokošajās pirms -
nāves ciešanās. Cik svētīgas, mīlestības un pateicības pilnas 
vienam pret otru bija kopā pavadītās pēdējās stundas, kad 
viņa maigi glāstīja viņa rokas, lasīja uzmundrinošus tekstus 
no Svētajiem Rakstiem, čukstēja ausīs mīlestības un mai-
guma pilnus mierinājuma vārdus! Bērēs viņa visus pārstei-
dza ar savu savaldību un no viņas plūstošo mieru. „Ko jūs 
mani žēlojiet! – viņa teica tiem, kuri izteica viņai līdzjūtību. – 
Es priecājos par savu vīru, jo viņš nevis vienkārši nomira, 
bet aizgāja pie Tā Kunga, un es esmu laimīga, ka drīz varēšu 
viņam sekot, lai vairs nekad nešķirtos!” 

Ak, cik brīnišķīgi būtu, ja mēs visi, kas saucam sevi par 
kristiešiem, tāpat kā viņa, būtu spējīgi pavadīt savus dzīves 
draugus un tuviniekus pēdējā gaitā ar priecīgu cerību uz tik-
šanos ar viņiem pie Pestītāja kājām! Jā, mēs varam daudz 
ko nesaprast, taču, tik un tā ir jāpaļaujas uz Tā visgudrību, 
Kurš nekad un nekur nepieļauj kļūdas. Mūsu tuvinieku nāve 
nedrīkst nozagt mums ticību Dievam, un kopā ar to arī visu 
dzīves jēgu. Tādēļ, mieriniet sevi ar Svēto Rakstu vārdiem: 
„Viņa svēto nāve ir dārga Tā Kunga acīs” (Ps. 116:15). 

Atrazdamies cietuma kamerā, kur varēja jebkurā brīdī 
nomirt, apustulis Pāvils uzrakstīja vārdus, kas mums, kris-
tiešiem, kļuvuši par mierinājumu un atbalstu: „Jo dzīvot man 

270



ir – Kristus un mirt – ieguvums” (Filip. 1:21), kas varētu no-
zīmēt: „Ja mana dzīve turpināsies – kalpošu Kristum, bet, ja 
nomiršu – tas būs vēl labāk”. Šajos vārdos skan ne tikai ce-
rība uz atbrīvošanu no ciešanām un bēdām, bet arī cerība uz 
Dieva Jēru, kurš nomira par grēciniekiem un Augšāmcēlās, 
Kurš tagad atrodas Debesīs un, kur, tāpat kā Pāvilam, arī vi-
siem uzticamajiem un uzticīgajiem Viņa sekotājiem, ir sa-
gatavotas mājvietas. Šāda cerība uz tikšanos ar Jēzu mūžībā, 
uztur mūs visgrūtākajos brīžos, dod jēgu dzīvot tālāk pēc 
Visuaugstā gribas un dod spēku citiem pastiept palīdzīgu 
roku. 

Tad nu, mani mīļie, turpināsim tālāk mūsu zemes ceļu, 
lai tad, kad sitīs mūsu stunda, esam gatavi pārejai mūžībā, 
lai katrs var, kā apustulis Pāvils, stingri un noteikti pateikt: 
„Jo es jau topu par ziedojumu, un manas atraisīšanas laiks 
ir pienācis. Labo cīņu es esmu izcīnījis, skrējienu esmu pa-
beidzis, ticību esmu turējis. Atliek man tikai saņemt taisnī-
bas vainagu, ko mans Kungs, taisnais tiesnesis, dos man viņā 
dienā, un ne tikvien man, bet arī visiem, kas ir iemīlējuši 
Viņa parādīšanos” (2.Tim. 4:6-8).

271



Misijas “Dzīvie ūdeņi” izdevniecībā Vācijā, kā arī 
pie mūsu palīgiem-izplatītājiem ASV, Krievijā un 
Ukrainā ir iespējams iegādāties šādas grāmatas un kom-
paktdiskus: 

 
«Пробуждение начинается с меня» Л. Плетт 
«Время начаться суду с дома Божьего» Л. Плетт 
«Глас вопиющего в пустыне» Л. Плетт 
«Путём исканий» Л. Плетт 
«Meine Suche – mein Weg» L. Plett (немецкий пер.) 
«By Way of Searching» L. Plett (английский пер.) 
«Духовные болезни» Л. Плетт 
«Dvasinės ligos» L. Plett (литовский пер.) 
«Duchovné choroby» L. Plett (словацкий пер.) 
«Garīgās slimības» L. Plett (латышский пер.) 
«Когда плачет душа» Л. Плетт 
«Хождение во свете» Л. Плетт 
«Gyvenimas šviesoje» L. Plett (литовский пер.) 

 
«Соединённые Богом» Л. Плетт 
«Откровенный разговор» Л. Плетт 
«Имеющие вид благочестия» Л. Плетт 
«Между Христом и сатаной» К. Е. Кох 
 

Компакт-диски в формате МР3 с вышеу казанными озву-
ченными (аудио) книгами Людмилы Плетт 
 
Компакт-диски с классическими христианскими пес -
нями в исполнении Л. Плетт и С. Нойфельд: «Наша 
жизнь, как свеча на столе» и «Живые воды» 
 
Компакт диски в формате МР3 с записями душепо-
печительских бесед Людмилы Плетт и проповедей 
евангелиста из Южной Африки Тревора Даль (русский 
синхронный перевод с английского)

272


	Soļojot gaismā_ cover vorne
	Soļojot  gaismā_13_Q2024

